جِلْلِينُ التِّحِيلِ التَّحِيلِ التَّحِيلِ التَّحِيلِ التَّحِيلِ التَّحِيلِ التَّحِيلِ التَّحْيِيلِ

أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ (سوره يونس: ٢٢) من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب (رواه البخارى: ٢١٠)

سرال سال تصوف

تاریخ، تعارف، خصوصیات اور حالات مشائخ (مع تشریخ اصطلاحات و مسائل تصوف) اخترامام عادل قاسمی بانی و مهتم جامعه ربانی منور دا شریف بهار

دائرة المعارف الربانية

جامعه ربانی منورواشریف سمستی بوربهار

سلاسل نضوف

جمله حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں

نام كتاب: سلاسل تصوف (تعارف، خصوصيات اور حالات مشائخ)

نام مصنف: مفتی اخترامام عادل قاسمی

صفحات: ۸۷۷

س اشاعت: - ۱۳۲۵ مطابق ۲۰۲۳ء

ناشر:- دائرة المعارف الربانية جامعه رباني منورواشريف سمستى بوربهار

قيمت:- مم

## ملنے کے پتے

الله مرکزی مکتبه جامعه ربانی منوروا شریف ، پوسٹ سوہما ، ضلع سمستی پور بہار 848207 848207

﴾ مكتبه الامام ، سى 212 ، امام عادل منزل ، گر اؤنڈ فلور ، شاہین باغ ، ابوالفضل پارٹ ۲ ، او کھلا ، جامعہ نگر ، نئی د ، ملی 25 موبائل نمبر :9934082422

## فهرست مندر جات

| صفحات | مضامين                                              | سلسله نمبر |
|-------|-----------------------------------------------------|------------|
| 4     | عرض مؤلف                                            | 1          |
| ۸     | سلاسل تصوف کی حقیقت                                 | ۲          |
| ۸     | ہر سلسلہ تصوف کسی نہ کسی صحابی سے جاری ہوا          | ٣          |
| 1+    | تصوف کے مشہور سلاسل                                 | ۴          |
| 11    | مختلف سلاسل كامقصد اور خصوصيات                      | ۵          |
| 10    | سلسلة قادرىي                                        | ۲          |
| 10    | سلسلهٔ قادریه کی تاریخ،ار تقاءاور خصوصیات وامتیازات | 4          |
| ۲۲    | سلسلئه قادريه كامزاج اور خصوصيات                    | ٨          |
| ra    | ہندوستان میں سلسلۂ قادر بیہ کی آ مداور نفوذ         | 9          |
| ۲۸    | ہندوستان میں حضرت پیران پیرائے خاندانی مشائخ کی آمد | 1+         |
| ۳۱    | سلسلئه قادرىيەرزاقيە                                | 11         |
| ٣١    | تعارف، مزاج ومذاق اور خصوصیات                       | 11         |
| ٣٩    | سلسلئه قادريه رزاقيه كى بعض اہم خصوصیات             | ١٣         |
| ۴+    | عرس بانسه کی حقیقت                                  | ١٣         |
| ۴+    | طبقة ملامتيه يا قلندرييه سے قربت                    | 10         |
| مه    | غیر مسلموں کی مذہبی شخصیات سے ملا قاتیں             | ١٦         |
| 44    | مشائخ سلسلهٔ قادریه رزاقیه                          | 14         |
| 77    | نسبت ثانيه – آبائي سلسله                            | 1/         |
| ۸۲    | سلسلة قادرىيه مجيبيه                                | 19         |

| صفحات | مضامين                                                    | سلسله نمبر |
|-------|-----------------------------------------------------------|------------|
| ٨٢    | تعارف، مزاج ومذاق اور خصوصیات                             | ۲+         |
| ۸۲    | خانقاه مجيبيه عجلواري شريف                                | ۲۱         |
| ۷۴    | حضرت مخدوم الانام سيد قميص الدين اعظم گيلاني قادري        | **         |
| ۸٠    | نسبت حضرت مولانا محمد وارث رسول نما بنارسي ً              | ۲۳         |
| ^*    | نسبت خواجه عمادالدین قلندر ً                              | 20         |
| ΛΙ    | اعتكاف عمرى                                               | ۲۵         |
| ΛΙ    | خانقاه مجيبيه تعجلواري شريف كامزاج ومذاق اوراصول وخصوصيات | 77         |
| ۸۲    | خانقاه فریدیه قادریه تحچلواری شریف                        | ۲۷         |
| ۸۳    | حضرت شاه سعد الله فريدي ً                                 | ۲۸         |
| 9+    | مشائخ سلسلهٔ قادریه مجیبیه                                | 49         |
| 1+0   | سلسلهٔ نقشبندیه                                           | ۳٠         |
| 1+0   | تعارف، ارتقاء اور خصوصیات                                 | ۳۱         |
| 1+0   | سلسلهٔ خواجگان                                            | ٣٢         |
| 1+0   | سلسلهٔ نقشبندیه دوبرٹ رجانات کانقطهٔ اتصال                | ٣٣         |
| 1+7   | ہفت خواجگان نقشبندیہ                                      | ٣۴         |
| 1+7   | سلسلهٔ نقشبندیه کی توسیع وار تقاءاور دائرهٔ اثر           | <b>r</b> a |
| 1+9   | سلسلهٔ نقشبندیه کی خصوصیات وامتیازات                      | ٣٧         |
| 11+   | سلسلهٔ نقشبندیه رحمانیه (گنج مراد آباد)                   | ٣٧         |
| 11+   | مثائخ سلسلهٔ نقشبند به رحمانیه                            | ٣٨         |
| 124   | شجرهٔ منظومهٔ خاند ان عالیشان نقشبندیه مجد دبیر           | ٣٩         |

سلاسل تصوف \_\_\_\_\_

| صفحات       | مضامين                                                                    | سلسله نمبر  |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 1∠9         | سلسلهٔ نقشبندیه مجد دیه مظهریه خیریه-تعارف اور خصوصیات                    | <u>۱</u> ٠٠ |
| 1∠9         | آستانهٔ حضرت شاه ابوالخير ٔ - پس منظر و پیش منظر                          | ۲۱          |
| IAT         | خانقاه مظهریه د ملی کی تغمیر و تولیت                                      | 4           |
| IAM         | خانقاه کا آغاز                                                            | ٣٣          |
| ۱۸۳         | خانقاه کی تشکیل جدید اور عروج وزوال                                       | ٨٨          |
| IAY         | خانقاه کی تغمیر جدید اور فتنوں کا آغاز                                    | 40          |
| 114         | کوئٹہ - مر کز ثانی                                                        | ۳٦          |
| IAA         | مشائخ سلسلهٔ نقشبندیه مجد دیه مظهریه خیریه                                | <b>۴</b> ۷  |
| r + r       | شجرهٔ منظومه عالیه نقشبندیه مجد دیه مظهریه                                | ۴۸          |
| r+2         | سلسلهٔ نقشبندیه مجد دیه مظهریه-تعارف اور خصوصیات                          | <b>۴</b> ٩  |
| r+∠         | (خانقاه احمدیه سعیدیه موسیٰ زئی، کانپوراور گڑھول شریف)                    | ۵٠          |
| ۲۱۲         | مشائخ سلسله                                                               | ۵۱          |
| ***         | شجرهٔ طبیبه منظومه سلسلهٔ حضرات نقشبندیه مجد دبیه مظهرییه                 | ۵۲          |
| 772         | سلسلهٔ نقشبندیه مجد دیه مظهریه – (خانقاه مهدولی)                          | ۵۳          |
| 7 ~~~       | حضرت پنڈت جی گی ایک عالی نسبت                                             | ۵۳          |
| ۲۳۹         | علوئے نسبت کی اہمیت                                                       | ۵۵          |
| <b>r</b> m∠ | حضرت پینڈت جی گئی ہجرت                                                    | ۵٦          |
| <b>r</b> m∠ | وصیت نامه حضرت بنڈت جی ؓ-مندرجات پرایک نظر                                | ۵۷          |
| 749         | سلسلئه نقشبنديه مجد دبيه توكليه محبوبيه اصغريه بشارتنيه كريميه            | ۵۸          |
| rm9         | سلسلهٔ نقشبندیه مجد دیه توکلیه محبوبیه اصغریه بشار تیه کریمیه "کی خصوصیات | ۵۹          |

| صفحات       | مضامين                                                                  | سلسله نمبر |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| 469         | شجر وُمنظومه خورد نقشبنديه مجد ديه توکليه محبوبيه اصغريه بشارتيه کريميه | 7+         |
| ram         | سلسلهٔ شاذلیه - تعارف، افکار و تعلیمات اور خصوصیات                      | 71         |
| 700         | سلسلهٔ شاذلیه کی مقبولیت-خصوصیات دامتیازات                              | 45         |
| 700         | حزب البحر اور د لا ئل الخيرات                                           | 44         |
| 700         | فقه اور تصوف کاامتز اج                                                  | 44         |
| ray         | توحيد،اساء حسنی اور وحدة الوجو د                                        | 40         |
| 707         | شیخ اکبر ابن عربی ٔ اوران کے ناقدین کے بارے میں شاذلیہ کارویہ           | 77         |
| ۲۵۸         | ذات رسالت مآب صَلَّالِيْمِ عِيرِ الطِه اور فنائيت                       | 72         |
| 109         | اتباع نثريعت اور طريقت ونثريعت كاامتزاج                                 | ۸۲         |
| r09         | اوراد مأنوره كاا متمام                                                  | 79         |
| 109         | عام طر ززندگی کی روش                                                    | <b>~</b>   |
| r4+         | اسقاط تدبير                                                             | ۷۱         |
| 771         | سلسلة الذهب–سلسلهٔ قطبیت                                                | ۷۲         |
| 771         | اصول خمسه                                                               | ۷۳         |
| 777         | سلسلهٔ شاذلیه کی بچیس (۲۵)انهم خصوصیات                                  | ۷۲         |
| 446         | سلسلهٔ شاذلیه کی بنیادی کتابیں                                          | ۷۵         |
| 740         | سلسلة شاذليه كانفوذوشيوع                                                | ۷۲         |
| 740         | قطب دہلی حضرت مولاناشاہ محمر بر کت اللہ دہلوی الشاذ کی ّ                | <b>LL</b>  |
| <b>۲</b> ∠• | ظاہری پیر طریق                                                          | ۷۸         |
| <b>7</b> 21 | نسبت شاذليه                                                             | ∠9         |

| صفحات               | مضامين                                                     | سلسله نمبر |
|---------------------|------------------------------------------------------------|------------|
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | و قع تصنیفات                                               | ۸٠         |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | " آثارالبر كة "سلسلهٔ شاذلیه کی ایک شاه کار کتاب           | ۸۱         |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | " آثارالبر کة "سے چندعلمی،روحانی اور فکری تراشے            | ٨٢         |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | علم مكاشفه اور علم معامله                                  | ۸۳         |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | ور نثر انبیاء کااصل مصداق                                  | ۸۳         |
| <b>r</b> ∠ <b>r</b> | علماءاور صوفیاء سے خطاب                                    | ۸۵         |
| <b>r∠</b> ۵         | تذكرو تفكر                                                 | ΑΥ         |
| 724                 | ذ کر کی حقیقت                                              | ۸۷         |
| 724                 | فقر، زېداور قناعت وغير ه در جات                            | ۸۸         |
| 722                 | وحدة الوجو د                                               | <b>19</b>  |
| 722                 | كرامات اولياء كي حقيقت                                     | 9+         |
| <b>r</b> ∠ <b>A</b> | ساع کی حقیقت                                               | 91         |
| r∠9                 | شجرهٔ مبار که سلسلهٔ شاذلیه                                | 95         |
| ۲۸۳                 | سلسلهٔ چشتیه صابریه رزاقیه - تعارف اور خصوصیات             | 98         |
| ۲۸۳                 | سلسلهٔ چشتیر                                               | ٩٣         |
| ۲۸۸                 | ہندوستان میں سلسلۂ چشتیہ حضرت خواجہ غریب نوازؓ سے جاری ہوا | 90         |
| ۲۸۸                 | اجمير شريف كى تاريخى اور مذبهبى اہميت                      | 97         |
| r/19                | سلسلهٔ چشتیه کی خصوصیات وامتیازات                          | 9∠         |
| r/19                | جذب و تا نیر                                               | 9/         |
| r9+                 | پرتوجمال                                                   | 99         |

| صفحات       | مضامين                                                       | سلسله نمبر |
|-------------|--------------------------------------------------------------|------------|
| <b>r9</b> + | ہند وؤں کے لئے وسیع النظری                                   | 1 • •      |
| 797         | غیر مسلموں کوذ کر کی تعلیم                                   | 1+1        |
| <b>19</b>   | ساع ایک روحانی علاج                                          | 1+1        |
| 191         | آ داب وشر ائط ساع                                            | 1+1"       |
| 797         | سلسلهٔ چشتیه صابریه رزاقیه                                   | 1 + 12     |
| <b>19</b> 1 | مشائخ سلسلهٔ چشتیه صابریه رزاقیه                             | 1+0        |
| mir         | سلسلهٔ چشتیه نظامیه رزاقیه                                   | 1+7        |
| MIA         | سلسله چشتیه صابریه قدوسیه مجد دبیه                           | 1+4        |
| mr7         | شجر هٔ منظومه عالیه چشتیه                                    | 1+1        |
| mmi         | لبعض اجهم مسائل ومصطلحات تضوف                                | 1+9        |
| mmr         | تصوف کی حقیقت                                                | 11+        |
| mmm         | بیعت کی ضرورت اور ثبوت                                       | 111        |
| mmh         | ہاتھ پرہاتھ رکھ کربیعت                                       | 111        |
| rra         | بیعت طریقت سنت ہے واجب نہیں                                  | 1111       |
| rra         | متعد د سلاسل وطرق اوراصول واصطلاحات                          | 116        |
| rra         | شریعت، طریقت، حقیقت، معرفت                                   | 110        |
| mm2         | سلسلۂ نقشبندیہ حضرت ابو بکر صدیق ﷺ اور باقی سلاسل حضرت علی ؓ | 117        |
|             | سے جاری ہونے کی حکمت                                         |            |
| mma         | ایک شیخ سے بیعت ہونے کے بعد دوسرے شیخ کی طرف رجوع            | 114        |
| p=100 +     | پیر کامل کی تلاش                                             | 111        |

| صفحات           | مضامين                                                           | سلسله نمبر |
|-----------------|------------------------------------------------------------------|------------|
| mr.*            | ظاہری فائدہ یالذت معیار نہیں ہے                                  | 119        |
| ١٦٣             | یہ ایذائے شیخ اور بے بر کتی کاسبب ہے                             | 17+        |
| 444             | ار تداد طریق                                                     | 171        |
| hulum           | پیر کی اجازت ورضاسے تبدیلی بیعت درست ہے                          | 177        |
| 444             | پیر کی وفات یاکسی دینی خلل کی بنیاد پر تبدیلی بیعت کی اجازت ہے   | 152        |
| rra             | مبتدى اور منتهى كافرق                                            | ١٢٣        |
| rra             | فیضان وتر قی مرید کی قلبی حالت پر منحصر ہے، شیخ کی خواہش پر نہیں | 110        |
| ٣٣٦             | اگر پیرکسی مرید کواپنی بیعت سے خارج کر دے                        | 177        |
| m~2             | سلب نسبت کی حقیقت                                                | 174        |
| ۳۳۸             | علم القين، عن القين، حق القين                                    | ITA        |
| rai             | قطب،غوث،ابدال،او تادوغير ه–مفهوم اور مأخذ                        | 179        |
| ray             | ابدال کی تفصیل                                                   | 114        |
| man.ma2         | اخيار، نقنباء، نجباء اوراوتا د                                   | ١٣١        |
| <b>ma9</b>      | صحابہ کرام اورائمہ عظام کے کلام میں ان کامأخذ                    | 127        |
| ۳۲۱             | غوث و قطب                                                        | 144        |
| ٣٩٢             | قطب الا قطاب، غوث الاغواث، غوث اعظم                              | ١٣٦        |
| ۳۲۵             | ناسوت، ملکوت، جبر وت، لا هوت، هاهوت، هفت منز ل                   | 110        |
| <b>M4</b> 2     | لطائف عشره                                                       | IMA        |
| ۳۲۸             | مصطلحات صوفيه                                                    | 12         |
| <b>™∠∧。™∧</b> ◆ | اصطلاحات نقشبنديه - مراقبات                                      | IMA        |

# عرض مؤلف

تصوف کی دنیابہت پر بی اورایک بحرناپیداکنار ہے ،علاوہ یہ خالص عملی چیز ہے ، نقوش و حروف سے اسے سجھنانا ممکن ہے ،جب تک اس دنیامیں انسان قدم نہیں رکھے گااس کی گہرائیوں اور حقیقتوں کا پیتہ نہیں چل سے گا،ساحل کے تماشائی بیرونی مناظر سے صرف لطف اندوزہوسکتے ہیں ،اور قیاس آرائیاں کرسکتے ہیں ، معرفت کی منزل نہیں پاسکتے ،امت کے بڑے طبقہ نے اس کے لئے اپنی زندگیاں وقف کردیں ،اس طبقہ میں ایسے ایسے لوگ شامل سے ، جن کے علم وفضل اور تقوی وتقدس کی فتمیں کھائی جاسکتی تھیں ، یہ وہ طبقہ ہے جس کی سربر اہی ساری امت نے تسلیم کی ہے ، اوراپنی پلکیں ان کے احترام میں بچھائی ہیں ، یہ وہ طبقہ ہے جس کی سربر اہی ساری امت نے تسلیم کی ہے ، اوراپنی پلکیں ان کی ایک خوبصورت تاریخ ہے ، اوراس تاریخ پر بہت سی کتابیں لکھی گئی ہیں ، یہ کتاب جو آپ کے ،اف کی ایک خوبصورت تاریخ ہے ، اوراس تاریخ پر بہت سی کتابیں لکھی گئی ہیں ، یہ کتاب جو آپ کے ہاتھوں میں ہے اس میں انہی کتابوں کاعظر نچوڑدیا گیا ہے ، اورضمناً تصوف کے بہت سے مسائل و اصطلاحات کی تشریحات بھی آگئی ہیں۔

یہ کوئی مستقل کتاب نہیں ہے، بلکہ میری کتاب "حیات قطب الہند" کا ایک حصہ ہے، لیکن اس کی علمی اور تاریخی اہمیت کے پیش نظر بعض احباب کی خواہش پر اس کو مستقل کتابی صورت میں شائع کیاجار ہاہے، تاکہ اس سے زیادہ سے زیادہ نفع اٹھایا جاسکے، اللّٰد پاک اسے قبول فر مائے اور نفع عام کا ذریعہ بنائے آمین

اخترامام عادل قاسمی جامعه ربانی منورواشریف، سستی پوربهار ۲۰/صفر المظفر ۲۵/۳۱ هـ م۸/ستمبر ۲۰۲۳ ع

# سلاسل تصوف کی حقیقت

علم باطن بھی علم شریعت ہی کا ایک حصہ ہے، ظاہری احکام کی معرفت کانام علم ظاہر ہے اور قلب، نفس، اور اخلاق سے وابستہ احکام کے جاننے کانام علم باطن یا حسان ہے، جس طرح شریعت جسم ظاہر کی تطہیر کا تکم دیتی ہے اسی طرح جسم باطن کے تزکیہ وتصفیہ کا بھی پابند بناتی ہے، بقول حضرت امام ابو حنیفہ تنفس کے نفع وضر رکے ادراک کانام فقہ ہے:

وعرفه الإمام الأعظم بأنه معرفة النفس مالها وما عليها لكنه يتناول الاعتقاديات كوجوب الإيمان والوجدانيات أي الأخلاق الباطنة و الملكات النفسانية والعمليات كالصلاة والصوم أ،

اسی لئے ہر دور کے علاء اور مشائخ نے علم باطن کو بے انتہاا ہمیت دی ، اور علم ظاہر کی طرح علم باطن کو بھی پورے اہتمام کے ساتھ حاصل کیا۔

ہر سلسلہ تضوف کسی نہ کسی صحابی سے جاری ہوا

تصوف کے ہر سلسلے کا ایک روحانی شجرہ موجودہے،جو کسی نہ کسی صحابی کے توسط سے نبی کریم مُثَّاتِیْمٌ تک پہونچتاہے، یوں توہر صحابی رشد وہدایت کا چراغ ہے، لیکن روحانیت واحسان کے باب میں چند صحابہ کو خصوصی شہرت حاصل ہوئی، اور تصوف کے مختلف سلسلے ان سے جاری ہوئے، حضرت دا تا گنج بخش علی ہجویری (ولادت غالباً ۱۸۳ ھے یا ۲۰۰ ھے مطابق ۱۹۹ء یا ۲۰۰ ہے۔ وفات ۲۵٪ ھے تا ۲۹۲ میرے / ۳۷۰ ہے تا ۲۷۰ ہے) کے بقول:

<sup>....</sup> حواشی ......

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ١ ص ٩ المؤلف : زين الدين بن إبراهيم بن نجيم ، المعروف بابن نجيم المصري (المتوفى : 970ه) \* رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار" + 1 ص + 1 المؤلف : ابن عمر (المتوفى : + 1252ه)

<sup>2 -</sup> اسم گرامی" علی"اورابوالحن کنیت ہے،سلسلۂ نسب حضرت علی کرم اللّٰہ وجہہ سے ملتا ہے، شجر ۂ نسب اس طرح ہے: "حضرت مخدوم علی، بن عثمان، بن سید علی، بن عبد الرحمن، بن شاہ شجاع، بن ابوالحسن علی، بن حسین اصغر، بن سید زید شہید، بن حضرت امام حسنؓ، بن حضرت علی کرم اللّٰہ وجہہ۔ آپ کی ولادت افغانستان کے شہر "غزنی" میں غالباً ۱۸۳۴ھ یا ۲۰۰۰ء علی استج

ھ مطابق ۱۹۹ علاوہ باء بان اور علی ہوئی، آپ نے علم ظاہر حضرت ابوالعباس بن محمد شقائی اُور دیگر اسا تذہ سے حاصل کیا، آپ بطن مادر ہی سے ولی کامل پیدا ہوئے تھے، لیکن روحانی تعلیم میں آپ کے مرشد حضرت ابوالفضل محمد بن الحن الحتائی ﴿م۲۲ ہِ ہِ ۱۲۸ اِ اِ عَلَیْ میں آپ کے مرشد حضرت ابوالفضل محمد بن الحت الحقائی ﴿م۲۲ ہِ اِن کے وصال کی ۔ آپ ان سے سلسلۂ جنید یہ میں بیعت ہوئے، جبیبا کہ خود آپ نے کشف المحجوب میں اس کاذکر کیا ہے، ان کے وصال کے بعد اور بھی کئی معاصر مشائخ سے استفادہ کیا، مثلاً ابوالقاسم بن قاسم عبد اللہ الگرگائی ؓ، ابوالقاسم امام قشیری ؓ، حضرت شخ احمد حمادی سرخسی ؓ، حضرت ابو جعفر محمد بن المصباح الصيد لائی ؓ، حضرت ابوسعيد ابوالخير شخ ابواحمد المظفر بن احمد بن حمد ان ؓ، کے علاوہ صرف خراسان میں تین سو(۲۰۳۰) مشائخ کاخود داتا گئی بخش ؓ نے کشف المحجوب میں ذکر کیا ہے، جن سے آپ کوملا قات حاصل تھی، حضرت امام اعظم ابو حنیفہ گانام انتہائی عقیدت کے ساتھ لیا ہے۔ خضر علیہ السلام سے بھی استفادہ کیا۔ آپ حنی المذہب تھے، حضرت امام اعظم ابو حنیفہ گانام انتہائی عقیدت کے ساتھ لیا ہے۔ آپ کی شادی والدین کی زندگی میں ہوئی تھی، مگر اہلیہ مز ان شناش نہ تھیں، اس لئے ان کی وفات کے بعد شادی نہیں کی سے دور کا بیا ہوں کی سے دور کی سے بھی استفادہ کیا ہے بعد شادی نہیں کی سے میں نہ بیا ہوں کہ سے کہ کی سے دور کی سے بھی سے کہ کے اس کی بیاں کی دور کی سے بھی سے کہ کی ہوں کی سے کی دور کی سے کی سے کا کی سے کی کے اس کی دور کی سے کی سے کی کی دیں کی دور کی سے کی سے کی کہ کور کی سے کی کے کہ کی دور کی سے کی کیا ہے۔ آپ کی شادی والدین کی زندگی میں دور کی سے کی سے کی کور کیا ہے۔ آپ کی سے کی دور کی سے کی دور کی سے کی دور کی سے کی کی دور کی سے کی کی دور کی سے کی کی دور کی سے کی کی دور کی سے کی دور کی سے کی دور کی سے کی دور کی سے کی دور کی کی کور کی سے کی کی دور کی سے کی دور کی سے کی کی دور کی سے کی کی کور کی سے کی کور کی کی کور کی کی کور کی کی کے کور کی کی کے کور کی کی کے کور کی کی کور کی کی کی کی کور کی کی کے کور کور کی کی کور کی کور کی کور کی کی کی کور کی کی کور کی کی کی کور کی کی کور کی کی کور کی کی کور کی کی کی کر کی کی کور کی کی کی کور کی کی کی کی کی کور

آپ کی شادی والدین کی زندگی میں ہوئی تھی ، مگر اہلیہ مزاج شاش نہ تھیں ،اس لئے ان کی وفات کے بعد شادی تہیں کی ، گیارہ(۱۱) سال کے بعد ایک خاتون کے غائبانہ حسن و کمال کے اسیر ہوئے ،لیکن اللہ پاک نے دستگیری فرمائی ،اوراس عورت کاخیال دل سے ہمیشہ کے لئے نکل گیا۔

آپ نے کئی کتابیں تحریر فرمائیں، آپ کی شہر ہُ آفاق تصنیف کشف المحجوب سے معلوم ہو تاہے کہ یہ آپ کی آخری تصنیف ہے،اوراس سے قبل نو(۹) کتابیں آپ نے اور لکھی تھیں،لیکن اب ان میں سے کوئی دستیاب نہیں ہے، بعض کے سرقہ اور دوسروں کا اپنی طرف منسوب کر لینے کا واقعہ حضرت نے خود لکھاہے، بہر حال ان نو تصانیف کے نام یہ ہیں:

ا-دیوان،اس کوکسی نے اپنی طرف منسوب کرلیا (کشف المحجوب ص۲)۲-کتاب فناوبقا،۳-اسر ار الخرق والموُونات ،۳-الرعایة بحقوق الله تعالی۔اس نام کی ایک تصنیف شخ احمد بن خضروبیر (م۲۳۰) کی بھی ہے جو کشف المحجوب کے مآخذ میں شامل ہے،اوراسی نام کی ایک کتاب ابوعبد الله الحارث بن اسد المحاسبی (م۲۳۳) ھی کی تصنیف بھی ہے، جولندن سے حجیب چکی ہے۔۵کتاب البیان لاہل العیان، ۲-نحو القلوب، ۷- منہاج الدین، طریقت، تصوف،اور منا قب اصحاب صفہ پر مشتمل ہے،اور حسین بن منصور حلاج کاحال بھی بیان کیا ہے۔ دیوان کی طرح اسے بھی کسی نے اپنی طرف منسوب کرلیا۔۸-ایمان، ۹-شرح کلام منصور کی مطابق وہ جعلی ہے،

حضرت کی کتاب نہیں ہے۔

البتہ کشف المحجوب آپ کی سب سے اہم تصنیف ہے،جو مسائل شریعت وطریقت اور حقیقت و معرفت کا ایک بیش بہا گنجینہ ہے، اور اولیاء متقد مین کے حالات بابر کات اور ان کی مقدس تعلیمات کا بہترین خزینہ ہے، نیز فارسی زبان میں تصوف واحسان پر لکھی جانے والی بیہ سب سے پہلی کتاب ہے۔ہر دور کے اکابر اولیاء اللہ نے اس کو ایک بے مثل کتاب قرار دیا ہے۔ یہ کتاب آپ نے اپنی عمر کے آخری حصہ میں تصنیف کی، اور اس کا تین چوتھائی حصہ یقیناً لاہور میں لکھا۔

کشف المحجوب کے مطالعہ سے پتہ چلتاہے کہ انہوں نے پاک وہند کے اکثر شہروں کی سیاحت کی تھی ،اور آخری اقامتگاہ بننے کاشر ف لاہور کی خاک کو حاصل ہوا، آپ کے لاہورآمد کی تاریخ میں اختلاف ہے، مگر قرین قیاس یہ ہے کہ الاہم صلحہ الامتاء میں لاہور تشریف لاتے ہی اپنی فرود گاہ کے ساتھ ایک حجو ٹی سی مسجد

"خلفاءراشدین میں سے ہر خلیفہ سلوک کے مختلف پہلوؤں کا نما کندہ ہے، حضرت ابو بکر شمشاہدہ کے، حضرت عثمان شخلولۃ یاخلۃ (دوستی) کے، اور حضرت علی حضرت علی حضرت علی حضرت ابو بکر شسے سلسلۂ نقشبندیہ مسلسلۂ یسویہ ، اور سلسلۂ بیک تاشی شروع ہوئے، حضرت عمر سے سلسلۂ رفاعیہ اور حضرت عثمان سے سلسلۂ زینیہ کا آغازہوا، ان کے علاوہ بیشتر سلسلۂ حضرت علی کے ذریعہ جاری ہوئے ۔

## تصوف کے مشہور سلاسل

ابتدامیں تصوف کے مشہور سلاسل چند تھے، پھران سے شاخ در شاخ کئی سلسلے وجو دمیں آئے،چند بنیادی سلسلے ان کے بانیان کے سنین وفات کی ترتیب پر درج ذیل ہیں:

کو نقشبندید: حضرت یوسف ہمدائی (م بیمااید)، خواجه محمداتالیسوی (م بیمااید)، حضرت عبدالخالق غجدوائی (م بیماید) - بعد میں حضرت خواجه محمد بہاء الدین نقشبند (م ۱۳۸۸ید) کی نسبت سے مشہور ہوا، اس کوسلسلۂ خواجگان بھی کہتے ہیں، تمام سلاسل میں بیہ سب سے قدیم ترین سلسلہ ہے، لیکن ہندوستان میں یہ سلسلہ حضرت خواجہ باتی باللہ (م ہندوستان میں یہ سلسلہ حضرت خواجہ باتی باللہ (م سب سلسلوں کے بعد بہونچا، ہندوستان میں یہ سلسلہ حضرت خواجہ باتی باللہ (م سب ۱۹۲۷ء) کے ذریعہ بہونچا، پھر حضرت مجددالف ثانی شیخ احمد سر ہندی (م ۱۹۲۷ء) نے اس کو نقطۂ ارتقا

تعمیر کرائی، آپ کی تاریخ وفات میں بھی سخت اختلاف ہے، قرین صحت ۲۹۵٪ ہے تا ۲۹۴٪ ہے الاکناء تا ۲۷٪ ہے۔ مزار پرانوار لاہور میں مرجع خلائق ہے، ظہیر الدولة سلطان ابراہیم بن مسعود بن محمود نے آپ کامز ارتعمیر کرایا،اور یہ بھی لکھا کہ حضرت کے ساتھ جو دوقبریں ہیں وہ شیخ احمد حمادی سرخسی اور شیخ ابو سعید ہجویری کی ہیں۔

تنج بخش فيض عالم مظهر نور خدا ناقصال را پير كامل كاملال رار جنما

3 - کشف المحجوب (کلام المرغوب) ص ۱۷۲ تا ۱۸۰ مؤلفه حضرت سید علی بن عثمان ججویریٌ معروف به دا تا گنج بخشٌ، ناشر: مکتبه شمس وقمر لا مور، ۳۳۳ باچ که از مرازی از مرازی از مرازی معروف به دا تا گنج بخشٌ، ناشر: مکتبه شمس 🖈 قادريه: حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني (م ٢٠١١ع)

ہر وردیہ: حضرت ضیاء الدین ابو نجیب سہر وردی ؒ(م۱۲۸ء) مگر اصل بانی ان کے جیتیج حضرت شہاب الدین سہر وردی ؒ(م ۲۳۳ء) ہیں۔

ﷺ یسویه: حضرت احمد الیسوی (م۲۲۱۱ء) سیلانی \_ خانه بدوشانه \_

☆رفاعيه: حضرت احمد ابن الرفاعي (م١٨٢ء)

الله: حضرت ابوالحن شاذ کی (م۲۵۸ء) سے منسوب ہے۔

☆ کبراویه: حضرت نجم الدین کبرگا(م۱۲۲اء)

کچشتیہ: حضرت ابواسحاق شامیؒ (م ۲۹۴۰ء)، لیکن اس کی شہرت واشاعت حضرت خواجہ معین الدین چشتیؒ (م ۲۳۲<u>۱</u>ء) کے ذریعہ ہو کی، برصغیر تک محدود۔

☆ مولویه: حضرت جلال الدین رومی (م ۳۷۲ میاء) اناطولیه تک محدود ـ

بدویه: حضرت احمد البدوی (م ۲۷۲۱ء) مصرتک محدود "⁴

ہندوستان میں سب سے پہلے چشتیہ سلسلہ کی داغ بیل رکھی گئی، حضرت خواجہ معین الدین چشتی سجزی پر تھوی راج کے عہد میں ہندوستان تشریف لائے،اوراجمیر کو اپنامستقر بناکر سلسلہ کاکام شروع کیا، چشتیہ سلسلہ کے بعد سہر وردیہ سلسلہ ہندوستان میں پہونچا، حضرت شیخ بہاؤالدین زکر با۱۹۲اء میں بہونچا، حضرت شیخ بہاؤالدین زکر با۱۹۲اء میں بہتام ارور پیداہوئے،بغداد میں شیخ سہر وردی سے خلافت حاصل کر کے ہندوستان آئے اور ملتان میں سہر وردیہ سلسلہ کی خانقاہ قائم کی ،اسی زمانے میں ایک اور سلسلہ "فردوسیہ" ہندوستان میں قائم ہوا، جس کامر کز بہار شریف تھا،اس سلسلے کو ہندوستان میں لانے والے تو شیخ بدرالدین سمر قندی تخلیفہ شیخ سیف الدین باخرزری شیخ ،لیکن اس کو پروان چڑھانے کاکام حضرت شیخ شرف الدین یکی امنیری شیف انجام دیا،ان کے مکتوبات تصوف کا بیش قیت ذخیرہ ہیں۔

<sup>4 -</sup> تاريخ مشائخ نقشبنديه (للهيه) ٢٥ مؤلفه پروفيسر صاحبزاده محمد عبدالرسول للهي، ناشر مكتبه زاويه لامور، ٢٠٠٠ عا-

پندر ہویں صدی کے وسط میں قادریہ اور شطاریہ سلسلے ہندوستان میں قائم ہوئے، قادریہ سلسلہ کوشاہ نعمت اللہ قادری ؓ نے ہندوستان میں قائم کیا،سید محمد غوث گیلائی ؓ، مخدوم شیخ عبدالقادر ثانی ؓ، سیدموسی ؓ،اور شیخ عبدالحق ؓ نے اس سلسلہ کوعہد مغلیہ میں فروغ دیا۔

شطاریہ سلسلہ شاہ عبداللہ شطاری (م ۱۳۵۸ء) نے قائم کیا تھا، سید محمد غوث گوالیاری ُ، اور شیخ وجیہ الدین علوی گجراتی ؓ نے اس کوہندوستان میں ترقی دی ، جہا نگیر کے بعد اس سلسلہ کااثر ہندوستان میں بہت کم ہو گیا تھا۔

سب سے آخر میں اکبر کے عہد حکومت میں حضرت خواجہ باقی باللہ کے ذریعہ سلسلۂ نقشبندیہ ہندوستان میں پہونچا، جس کو حضرت مجد دالف ثانیؒ نے مقبول عام بنایا ؑ۔

## مختلف سلاسل كامقصد اور خصوصیات

مختلف سلاسل کے مقاصد، نقطۂ اشتر اک اوران کی خصوصیات پر گفتگو کرتے ہوئے حضرت مولانا قیام الدین محمد عبد الباری فرنگی محلیؓ (م ۴ /رجب المرجب ۱۳۴۳ بے مطابق ۱۷ / جنوری ۱۹۲۲ بے ۴ ابنی کتاب "فیوض حضرت بانسه ٔ امیں رقم طراز ہیں:

"مفادسلوک و تصوف جے میں سمجھاہوں ہے ہے کہ انسان آیت : و الذین آمنو ا اشد حباً لله 7 (ترجمہ : جو ایمان لائے ہیں وہ اللہ کی محبت بہت رکھتے ہیں ) کامصداق ہوجائے اور : قُلْ إِنْ گُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّهُ «(ترجمہ : کہہ دیجے ! اگر تم اللہ کو دوست رکھتے ہو تو میری اتباع کر و، اللہ تم کو دوست رکھے ) کا پور ا امتثال کر لیاجاوے ، یہی دوآیتیں ہیں جو مدار تصوف ہیں۔

یہ امر ظاہر ہے کہ آنحضرت صَلَّالْتُیْمِ ان تمام اوصاف سے متصف تھے،جواللہ کو پسند

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>5 -</sup> تاریخ مشائخ چشت ص۱۵۸،۱۵۷ مؤلفه خلیق احمد نظامی، ناشر: مشاق بک کار نرلامور

<sup>6 -</sup> حضرت مولاناشاہ قیام الدین محمد عبد الباری فرنگی محلیؓ کے حالات کے لئے اس حقیر کی کتاب "حیات ابوالمحاس "کامطالعہ کریں۔

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ـبقر ة :١٢٥

<sup>8 -</sup>آل عمران: ٣١

ہیں، اور جن کا حکم اللہ نے قرآن میں دیاہے۔۔۔۔ حضرت کی اتباع یہی ہے کہ آپ کے عادات واطواروا عمال واحکام سب کی موافقت ہوجائے،۔۔۔ یہ مرتبہ جب انسان کوحاصل ہوجا تاہے توجواس کے ساتھ لگاؤ پیداکر تا ہے وہ رسول اللہ مئا اللہ انسان کوحاصل ہوجا تاہے،۔۔۔الحاصل منتہائے کارتصوف "محبت اللہ اتباع سنت "ہے، یہی مقاصد "ہے، اور خقیقت امر" اتباع سنت "ہے، یہی مقاصد ہیں جن کی تحصیل کے لئے ارشادات مشاکے کی حاجت اور پیرکی ضرورت ہے، شخ طبیب روحانی ہے، جو امراض قلبی وجوارح دونوں کامعالی ہے،۔۔۔اب ان اطبائے روحانی نے مختلف علاج اور متنوع طرق اپنے تجربے اور استعداد طالب کے موافق تجویز کئے ہیں۔

یمی اطبائے قلوب قبل بعثت سلطان الانبیاء والاولیاء (صلوات الله علیه) نبوت پر سر فراز ہوئے ، اور بعد بعثت خلعت ولایت ان کو ملا۔۔۔۔جب تک مرتبۂ نبوت تمام نہیں ہواتھا، نبی ورسول آتے رہے،جب وہ تمام ہوگیا، تواولیاء الله،خلفائے رسول الله ہوتے رہے،اور ہوتے رہیں گے۔

اوپر ہم تصوف وسلوک کا مدار بتا آئے ہیں کہ محبت الہی اتباع سنت، تسلیم وسر نگونی،
ان امور کو حاصل کرنا تصوف ہے، اور ان کے منازل کو طے کرناسلوک ہے، اس کو
ذہن نشیں کرکے طرق قادر ہے وچشتے و نقشبند ہے کے فرق کو آدمی سمجھ سکتا ہے، کہ
ظاہری فرق ہے اور مقصود واحد ہے، اس کے قبل ہم بتادینا چاہتے ہیں، کہ کبار مشائخ
اہل تصوف مقاصد مذکورہ بالاکے در میان تقدم اور تا خرکو کوئی اہم نہیں سمجھتے،۔۔
د تا ہم بعض نے مبتدی کے لئے اتباع کو مقدم سمجھا ہے، اور بعض نے محبت کو
تقدم دیا ہے۔

علوم اولیاء اللہ کی تو کوئی انتہاء نہیں ہے مگر ان کے فیضان سے جس قدر مجھے ان امور میں بہرہ ہواہے، میں کہہ سکتاہوں کہ حضرات قادر بیہ ونقشبند بیہنے صورت اول کوپیند کیاہے، کہ پہلے اتباع پھر محبت، اور حضرات چشتیہ نے پہلے محبت پھر اتباع کو مناسب سمجھاہے، پھر حضرات قادریہ نے اتباع امور باطنی کی اہم سمجھی ہے اور حضرات نقشبندیہ نے اتباع امور ظاہری کی پہلے ضروری قرار دی ہے، جو ارباب ارشاد ہیں اوران کو ان سلاسل سے برابر کا تعلق ہے، تو وہ طالب کے ظرف کو د کیھ کر تعلیم دیتے ہیں، اور سالک کی کمی کو پورا کرتے ہیں <sup>9</sup>۔

اس کے بعد سلاسل کی تفصیلات ملاحظہ فرمائیں:-

\_\_\_\_\_

---- حواشی -----

<sup>9 -</sup> تذكره حضرت سيرصاحب ص٣٥٣ تا٣٤ مؤلفه محمد رضاانصاري صاحب "، تقسيم كار: دانش محل امين الدين يارك لكصنوً، ١٩٨٦ - ي

(I)

# سلسلة قادريه

# سلسلهٔ قادریه کی تاریخ،ار نقاءاور خصوصیات وامتیازات

سلسلهٔ قادریه محبوب ربانی حضرت شیخ محی الدین عبد القادر جیلانی (ولادت شب اول رمضان المبارک محبیره مطابق ۲۰ یا۲۷/ فروری المبارک محبیره مطابق ۲۰ یا۲۷/ فروری المبارک محبیره مطابق ۲۰ یا۲۷/ فروری المبارک محبیره منسوب ہے۔

10 - حضرت شیخ عبد القادر جیلانی گی شخصیت تاریخ اسلام میں محتاج تعارف نہیں ہے، لیکن بطور تبرک یکھ ضروری حالات لکھے جاتے ہیں:

آپ کی پیدائش زیادہ تر مؤرخین کے مطابق شب اول رمضان المبارک ۲۷٪ ہے مطابق ۲۳ / مارچ ۸۷٪ او کوہوئی ، (العبر فی خبر من غبر للذ هبی ؓ ۲۶ م ص ۱۷۵ المنظم النباء للذ هبی ؓ ۲۰ م ۲ ص ۲۳٪ وغیر ہ اکثر کتب تاریخ وسیر میں یہی تاریخ درج ہے) بعض کتابوں میں ۱۹ ایا ۲۲ شعبان المعظم کاذکر ملتا ہے (تذکرہ مشاکخ قادریہ، دین پوری، ص۵۵) کئی حضرات نے سن ولادت اس ۲۰ میں بن الجونی ؓ جو ۱ ص ۲۹ کھ ال بن اخیر ؓ جو ص ۹۳ کھ تاریخ الخمیس فی احوال افنس نفیس للشخ حسین بن محمد الدیار بکر کی ؓ ج ۲ ص ۲۳ میں کئی طبقات الحنابلة محمد بن شاکر الکتبی ) واللہ اعلم بالصواب لابن رجب ؓ (۲۳ بھر ع ۹۵ بھر کے درکیا ہے (کتاب الذیل علی طبقات الحنابلة کین رجب ؓ (۲۳ بھر ع ۹۵ بھر کے درکیا ہے (کتاب الذیل علی طبقات الحنابلة کارین رجب ؓ (۲۳ بھر ع ۹۵ بھر کے درکیا ہے (کتاب الذیل علی طبقات الحنابلة کین رجب ؓ (۲۳ بھر ع ۹۵ بھر کے درکیا ہے (کتاب الذیل علی طبقات الوفیات کم دین شاکر الکتبی ) واللہ اعلم بالصواب

آپ کی ولادت ایران کے صوبہ کرمانشاہ کے شہر مغربی گیلان کے ایک چھوٹے سے گاؤں "نیف" میں ہوئی، گیلان کو کیلان اور جیلان بھی کہتے ہیں۔ جیلان بغداد کے جنوب میں چالیس (۴۰) کیلومیٹر کے فاصلے پر تاریخی شہر مدائن کے قریب واقع ہے۔ اس کے شال میں روسی سر زمین تالیس واقع ہے، جنوب میں برز کا پہاڑی سلسلہ ہے، جواس کو آذر بائیجان اور عراق عجم سے علحدہ کرتا ہے، جیلان یا گیلان کو ویلم بھی کہاجا تا ہے، اسی کو جیل یا گیل بھی کہتے ہیں۔

علامه یا قوت حمویؓ نے آپ کامولد عراقی گاؤں «بشتیر» کو قرار دیاہے (مجم البلدان)

آپ پدری اور مادری دونوں جانب سے حسنی اور حسینی ہیں ، والد کی طرف سے آپ کانسب حضرت امام حسن سے اور والدہ کی طرف سے حضرت امام حسین سے جاماتا ہے ، والد ماجد کانام نامی مشہور روایت کے مطابق حضرت ابوصالے موسیٰ اور داداکانام

جنگی دوست حسنی گیلانی ﷺ، (التاج المکلل من جواہر مآثر الطرازالآخر والاول لصدیق حسن خان القنو جی مص ۱۲۱ ﷺ الاعلام للزر کلی ج ۲ ص ۴۸) بعض لو گوں نے والد کانام عبدالله اور داداکانام ابوصالح لکھاہے، جب کہ پچھ حضرات نے والد کانام ابوصالح اور داداکانام عبدالله اور پڑ داداکانام جنگی دوست بتایا ہے۔

آپ کی والدہ ماجدہ کانام فاطمہ ، کنیت ام الخیر اور لقب امۃ الجبار ہے ، آپ کے نانا شیخ عبد اللہ صومعی گیلان کے اکابر اولیاء اللہ میں تھے اور مستجاب الدعوات تھے۔

اسی کے ساتھ آپ کودادی (ام سلمہ) کی طرف سے حضرت ابو بکر صدیق ٹسے اور پڑ دادی (حفصہ) کی طرف سے حضرت عمر بن الخطاب ٹسے بھی قرابت پائی جاتی تھی،

ا تی نوع بنوع خاندانی عظمتوں کے باوجو دآپ کبھی اس کااظہار نہیں فرماتے تھے، بلکہ اپنے بچوں کواس سے روکتے تھے بچ**ین میں ہی بیتیم ہو گئے تھے** 

معتبر تاریخی روایات سے ظاہر ہو تاہے کہ آپ بجپن میں ہی بیتیم ہوگئے تھے ، آپ کی ولادت کے کچھ ہی دنوں کے بعد آپ کے الدماجد کا انتقال ہو گیاتھا(نفحات الانس للجامی ص۵۵ تا۵۵ کے سیر ت غوث اعظم ص۵۳ مولانا ابوالبیان محدداؤد فاروقی نقشبندی مجددی ، ناشر : خانقاہ احمدیہ سعیدیہ موسیٰ زئی ، سومی ہے مسلموں محدالقادر البحیلانی الامام الزاھد القدوۃ ص۹۲ مؤلفہ الدکتور عبد الرزاق الکیلانی ، ناشر : دار القلم دمشق ، ۱۳۱۸ ہے کہ ۱۹۹۳ء)

آپ اینے والدین کی آخری اولاد تھے، آپ سے بڑے ایک بھائی عبداللہ تھے، اور جب آپ کی ولادت ہوئی اس وقت آپ کی والدہ کی عمر ساٹھ (۲۰) سال کی تھی، ظاہر ہے کہ بید عام طور پر عور توں کے لئے سن ایاس کی عمر ہوتی ہے، (قلا کد الجواہر صس کے اللہ فی عبر القادر الجیلانی الامام الزاھد القدوۃ ص ۹۲ مؤلفہ الد کتور عبد الرزاق الکیلانی، ناشر: دار القلم دمشق، ۱۲۴ھے) اگر چیکہ ابن العماد الحنبلی نے دوسر سے بھائی کو آپ کا چھوٹا بھائی قرار دیا ہے (شذرات الذھب لابن العماد الحنبلی تے ہم ص ۱۹۹) کیکن قرین قیاس یہی ہے کہ آپ ہی چھوٹے تھے۔

والد کے انتقال کے بعد آپ کی پوری تربیت والدہ اور ناناجان نے گی۔

بچپن سے ہی آثارولایت نمایاں تھے،عام طور پر پچے کھیل کو د کے شوقین ہوتے ہیں لیکن آپ بچپن ہی سے اہوو اہب سے دور رہے ، بعض لوگوں نے آپ سے پوچھا کہ آپ کو ولایت کا علم کب ہوا؟ تو آپ نے جواب دیا کہ دس (۱۰) برس کی عمر میں جب میں مکتب پڑھنے کے لیے جاتا تھا تو ایک غیبی آواز آیا کرتی تھی جس کو اہل مکتب بھی سُناکر تے تھے کہ:

افسحو الولى الله رجمه: الله كولى كي جبكه كشاده كردو

#### تخصیل علم کے لئے بغداد کاسفر

جیلان میں تعلیم کا کوئی ماحول نہیں تھا، زیادہ سے زیادہ چھوٹے چھوٹے مکاتب تھے، یہاں عربی زبان کا بھی رواج نہیں تھا، ممکن ہے ٹوٹی پھوٹی عربی بولی جاتی ہو، لیکن دور بھیجنا بھی مال کو گوارانہ تھا، آخر ۸۸ بھھ مرکن ہے ٹوٹی پھوٹی عربی بولی جاتی ہو، لیکن دور بھیجنا بھی مال کو گوارانہ تھا، آخر ۸۸ بھھ مرکن ہے میں جب آپ کی عمر اٹھارہ (۱۸) سال ہوگئی، تحصیل علم کے لئے والدہ نے آپ کوایک قافلہ کے ساتھ بغدادروانہ کیا، جس میں چالیس (۴۰) دینارانہوں نے کپڑے

میں سی دیئے تھے، اور راستہ میں ہمدان کے قریب ڈاکووں کامشہور واقعہ پیش آیا، جس میں آپ کی راستبازی کی بناپر نہ صرف اہل قافلہ مخفوظ رہے، بلکہ ڈاکووں کو بھی توفیق توبہ نصیب ہوئی (قلائد الجواہر ص۹) اسی سال حضرت ابوالفضل عبد الواحد التمہی کی وفات ہوئی ، اور اسی سال امام غزالی مدرسہ نظامیہ بغداد کی صدارت تدریس ترک کرکے شام و جاز کی طرف روانہ ہوگئے تھے، یہ خلیفہ مستظہر باللہ (عہد حکومت کے ۲۸ مع قالمیہ تا القامی کا دور تھا، یہاں آپ کی کسی سے شاشائی نہ تھی ، بغداد اس وقت دنیا کاسب سے بڑا شہر تھا، یہاں آپ نے حدیث ابوغالب محمد بن الحسن الباقلانی، ابو محمد جعفر بن احمد السراج (م ۱۹۰۹ھ)، ابو بکر احمد بن المظفر، ابوالقاسم علی ابن بیان الرزار، ابوطالب بن یوسف، ابوسعد محمد ابن خشیش، اور ابوالزینی سے پڑھی، علم فقہ اور تفیر قاضی ابوسعد محمد بن الوسعد) المخری (م ۲۸۹ھھ) اور ابوالخطاب محفوظ بن احمد الکلوذانی الحنبی ، ابوالوفاعلی بن عقیل (م ۱۹۳ھھ) اور ابوالحسن محمد بن القاضی ابولیکی القراء الحنبی سے پڑھی۔ سے پڑھا۔

آپ کے اساتذہ میں ابوالغنائم محمد بن محمد بن علی الفرسیؒ، عبدالرحن بن احمد بن بوسفؒ اورا ابوالبر کات هبة الله المبارکؒ وغیرہ کو بھی شار کیاجا تاہے آپ نے مذہب حنبلی اور شافعی دونوں کی تعلیم حاصل کی ، اوروقفہ وقفہ سے تینتیس (۳۳) سال تک سلسلۂ تعلیم جاری رہا۔

### حفرت شیخ کے پیران طریق

طریقت کی تعلیم اکثر اصحاب سیر و تاریخ کے مطابق شیخ ابوالخیر حماد بن مسلم الدباس ً (م<mark>۲۵ ب</mark>یره ا<mark>ساب</mark>ه)، ابو محمد جعفر بن احمد السرائ ً (م<mark>۰۹ ب</mark>یره ) اور قاضی ابوسعید (یا ابوسعد) مبارک بن علی بن حسین مخرمی ً (م اا بیره کراایه علی ابوسعید مخرمی ً سے حاصل کی ، خرقهٔ خلافت حضرت ابوسعید مخرمی سیسے حاصل ہوا۔

" مخرم" بغداد کاایک محلہ ہے جہال بنو بویہ کے محلات تھے، یزید بن مخرم کے نام پریہ محلہ منسوب ہے، جیسا کہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ؓ نے منذری ؓ اور طبقات ابن رجب کے حوالے سے صراحت کی ہے، (الا نتباہ فی سلاسل اولیاء اللہ، مجموعہ رسائل امام شاہ ولی اللہ دہلوی ؓ ج۲ص ۲۳۱) اور بھی کئی مور خین نے اس کی تصریح کی ہے، بعض لوگوں نے مخزومی لکھاہے یہ غلط

-4

تقريباً تمام بى قديم تذكره نكارول نے حضرت شيخ كے ان مشاكّ أور پير ان طريق كاذكر كيا ہے، مثلاً يہ حوالے ديكھئے:

\*وصحب الشيخ أحمد الدباس وأخذ عنه علم الطريق ((الوافي بالوفيات ج٢ص٩٠ ٢ المؤلف:
صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (المتوفى: 764هـ)

\*وصحب الشيخ حماد الدباس الزاهد، ودرس بمدرسة شيخه المخرمي، وأقام بما إلى أن مات، ودفن بما ذيل طبقات الحنابلة ج ١ ص ١١٨ المؤلف : عبد الرحمن بن أحمد بن رجب الحنبلي (المتوفى : 795هـ

\*وصحب الدباس، ثم إن الله أظهره للخلق، وأوقع له القبول العظيم، (سيرأعلام النبلاء ج ، ٢ ص ١٣٣٣ المؤلف: شمس الدين أبوعبدالله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَايْما زالذهبي (المتوفى: 748هـ) ابن الملقن من كتاب "كتاب الاولياء" مين يورا شجره كلريقت اس طرح نقل كياب:

"ابومحمدعبدالقادربن ابى صالح الجيلى عن ابى سعيدالمبارك بن على المخرمى ، عن الشيخ ابى الحسن على بن محمدبن يوسف بن عبدالله القرشى ،عن ابى الفوج عبدالرحمن بن عبدالله الطرسوسى ،عن ابى الفضل عبدالواحد بن عبدالعزيز التميمى ،عن والده الشيخ عز الدين عن الشبلى عن الجنيد،عن سرى السقطى ،عن التميمى ،عن والده الشيخ عز الدين عن الشبلى عن الجنيد،عن سرى السقطى ،عن معروف الكرخى ،عن داؤ دالطائى ،عن حبيب العجمى ،عن الحسن البصرى ،عن على "،عن رسول الله سَلَّيُّيُم وعن الجنيدعن جعفر الحذاء عن ابى عمر الاصطخرى ، عن ابى تراب النخشبى،عن شقيق البلخى عن ابر ابيم بن ادهم عن موسى بن يزيد الراعى،عن اويس القرنى عن عمر "و على" عن رسول الله سَلَّيَّيُم (طبقات الاولياء الراعى،عن الملقن ص١٩٣)

بعض تذکرہ نگاروں نے اس میں تین مشائخ طریق کا اوراضافہ کیاہے، ا-شخ ابویوسف بن ابوب بن یوسف بن الحسین بن وہر ۃ الہدائی ﴿م٣٥٥ هِهِ) ۲- حضرت تاج العارفین ابوالوفاء محمد بن خمد بن زید بن حسن المرتضیٰ العریضی ؓ (م میں ہے) ۳- آپ کے والد ماجد حضرت سیرنا ابوصالح موسیٰ جنگی دوست حسنی گیلانی ؓ

(سيرت پيرمجيب ص ١٠٨ مؤلفه مولانا ہلال احمد قادري تھلواروي، ناشر دارالا شاعت خانقاه مجيبه تھلواري شريف ٥٠٠ ٢٠)

اول الذكر ميں كوئى استبعاد نہيں، آپ نے بلاشبہ ان سے استفادہ كياہو گا، حضرت ہمدانی ٌ گاذكر آپ كے حالات ميں كئ مقام پر آياہے، حافظ ابن حجر ؓ نے غبطة الناظر ميں اور علامہ ظہير الدين ؓ نے الفتح المبين وغير ہ ميں اس بات كاذكر كياہے۔

لیکن مؤخر الذکر دونوں بزرگوں سے بیعت وتربیت باطنی کا حصول بہت مستبعد ہے،اس لئے کہ حضرت ابوالوفاء العریفنی کی سن وفات و کے پہرھ ہے،جب کہ حضرت شیخ کابیر سن ولادت ہے۔

جہاں تک ان کے والد ماجد سے نسبت کا معاملہ ہے تو تمام مؤر خین کا اتفاق ہے کہ وہ شیخ کی کم سنی ہی میں انتقال کر گئے سے، صغر سنی میں القاء نسبت باطنی، اور فیضان روحانی تو ممکن ہے، مگر با قاعدہ بیعت اور تربیت روحانی متصور نہیں ہے، بیعت کے لئے بلوغ نہیں شعور و تمیز کی عمر در کار ہے، حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوگ نے بھی اس نسبت آبائی کو مستبعد قرار دیا ہے (الانتباہ فی سلاسل اولیاء اللہ، مجموعہ سرسائل امام شاہ ولی اللہ دہلوگ ترب ۲۳۲ مرتبہ مفتی عطاء الرحمن قاسمی)

حضرت شاہ صاحب ؓ نے لکھاہے کہ حضرت شیخ نے اپنے شجر ہ روحانی کے بارے میں غنیۃ الطالبین ، فتوح الغیب اور مجالس ستین میں جو کچھ لکھاہے وہی معتبر ہے ، باقی بعد میں تیار کئے جانے والے شجرے مستند نہیں ہیں ، حضرت شاہ صاحب ؓ حضرت قاضی مخر می ؓ کو حضرت شیخ کا پیر تسلیم کرتے ہیں ، حضرت شاہ صاحب کی گفتگو سے اشارہ ملتاہے کہ خود حضرت شیخ جیلائی ؓ نے اپنی کتابوں میں اپنے والد کے سلسلہ کاذکر نہیں کیاہے (الا نتباہ فی سلاسل اولیاء اللہ ، مجموعہ رسائل امام شاہ ولی اللہ دہلوی ؓ ج ۲ص ۲۳۱)

اسی لئے حضرت مولانا جامی ؓ اور حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی ؓ نے بھی آپ کے شیوخ طریق میں آپ کے والد ماجد

اسی گئے حضرت مولاناجامی آور حضرت جعبداحق محدث دہلوی نے بھی آپ کے شیوح طریق میں آپ کے والد ماجد کاذکر نہیں کیاہے، بلکہ شیخ مخر می گاذکر کیاہے،اوروالد کے تعلق سے صراحت کی ہے کہ وہ شیخ کے بچین ہی میں انتقال کر گئے تھے (دیکھئے نفحات الانس للجامی ممتر جم ص۵۵۷ تا ۵۵۷ کا اخبار الاخیار ص۳۳ تا ۵۵ مؤلفہ حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی من جمہ: مولانا

سبحان محمود ومولانا محمد فاضل، مدینه پباشنگ ممپنی کراچی، ۴۲۰۰۴ء)

لیکن سیرت پیر مجیب کے مؤلف محترم مولاناہلال احمد قادریؒنے حضرت مولاناشاہ امان اللہ قادری بھلوارویؒ گی تحقیق کے مطابق بعض خاندانی شجرات (مثلاً:الکو کب الظاہر فی مناقب الغوث عبدالقادر،مؤلفہ سید ابوالہدیٰ آفندی رفاعی جواہر السلوک مؤلفہ سید شاہ عبداللطیف معروف بہ سیدشاہ محی الدین قادری نقوی ویلوری ہے اور مقامات دسکیری مؤلفہ مولوی عبدالرحیم ضیاحیدرآبادی وغیرہ) کی بنیاد پر حضرت شیخ کی آبائی نسبت کاذکر کیاہے (سیرت پیر مجیب ص۱۰۸ تا ۱۱۹)

اسی طرح مؤرخ لاہور جناب محمد دین کلیم قادری صاحب نے بھی اپنی کتاب تذکر ہُ مشائخ قادر یہ میں اس آبائی نسبت کاذکر کیاہے، بلکہ حیرت انگیز طور پر انہوں نے تاریخ بیعت وخلافت بھی -ماہ رجب ۸۸ بیرے - درج کر دی ہے (تذکر ہُ مشائخ قادر یہ ص۵۵) یعنی گویا حضرت شیخ کے اٹھارہ (۱۸) سال کی عمر تک ان کے والد صاحب باحیات تھے، تب تو بنتیم ہونے والی مشہور روایت ہی غلط کھیم ہے گی۔

بہر حال فی الجملہ القاء نسبت اوراجراء فیض کا انکار نہیں کیا جاسکتا، چنانچہ خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف میں ایک نسبت آبائی بھی جاری ہے، جو وہاں حضرت محمد وارث رسول نما بنارس ؒ کے ذریعہ پہونچی ہے، جس کی تفصیل ان شاء اللہ آگے آرہی ہے۔ ریاضت ومجاہدہ

علم ظاہر وباطن کی شمیل کے بعد قریب پچیس (۲۵) سال (بعض لوگوں نے چودہ (۱۳) سال لکھاہے) تک آپ نے عراق کے صحر اول اور جنگلوں میں سخت عبادت وریاضت کی ،بڑی تکلیفیں اٹھائیں، در ختوں کے پتے اور چھالیں کھا کرزندگی بسرکی، فاقے کئے، یہاں تک کہ آپ کو "عبد القادر دیوانہ" کہاجانے لگا تھا، ایک بارالی بے ہوشی ہوئی کہ لوگوں نے مردہ سمجھ لیا، اور تجہیز و شمین کی تیاری بھی کرنے لگے ((سیر أعلام النبلاء ج ۲۰ ص ۱۳۳۳ المؤلف: شمس الدین أبوعبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قَایْماز الذہبی (المتوفى: 748ه\* الطبقات الکبری للشعوانی ج ۲ ص ۱۲۲)

حضرت خضرً کے ساتھ ہم طعامی کاشرف بھی حاصل ہوا۔

#### بے نظیر خطابت اور بے مثال وجاہت

اس اثنا قطب وقت حضرت یوسف ہمدائی اُرم ۱۳۵۵ ہے ) بغداد تشریف لائے، اوران سے ملنے کے لئے خلق خداکا بجوم ہوا، آپ بھی ملا قات کے لئے حاضر ہوئے، اورا پنے جملہ مسائل ومشکلات حضرت کے سامنے پیش فرمائے، حضرت نے آپ کے ساتھ شفقت کا معاملہ فرمایا، اور کہا کہ آپ وعظ وخطابت شروع کریں، آپ نے عرض کیا کہ حضرت میں ایک عجمی شخص ہوں، میری کی کیا مجال کہ بغداد کے اہل علم اور اہل زبان کے سامنے لب کشائی کر سکوں، حضرت نے فرمایا کہ نہیں آپ نے بہت سے علوم حاصل کئے ہیں، آپ کرسی پر بیٹھ کروعظ شروع کریں، میں آپ میں اس کی جڑو کھے رہا ہوں، جو ایک دن تناور در خت بنے گا (سیر اعلام النبلاء ج ۲۰ ص ۱۳۳۹ المؤلف: شمس الدین أبو عبد الله محمد بن احمد بن عثمان بن قایماز الذہبی (المتوفی: 748 ھی دانبلاء ج ۲۰ ص ۱۳۳۹ المؤلف:شمس الدین أبو عبد الله محمد بن احمد بن عثمان بن قایماز الذہبی (المتوفی: 748 ھی واقع تھا) میں درس و تدریس اوروعظ و خطابت کا ساسلہ شروع کیا، پھر جلد ہی آپ کی شہرت و نیک نامی بغداد اور دور در از تک پہونج

گئ، اوگوں کا اس قدر ججوم ہوا کہ مدرسہ میں تل رکھنے کی جگہ نہیں ہوتی تھی، اللہ پاک نے ایسی وجاہت و قبولیت عطافر مائی جو بڑے بڑے باد شاہوں کونصیب نہیں ہوئی، شخموفق الدین ابن قد امہ صاحب المغنی گہتے ہیں کہ: میں نے کسی شخص کی آپ سے بڑھ کر دین کی وجہ سے تعظیم ہوتے نہیں دیکھی ، باد شاہ اوروزراء آپ کی مجالس میں نیاز مندانہ حاضر ہوتے اورادب سے بیٹھ جاتے ، علاء وفقہاء کا تو کچھ ثار نہ تھا، ایک ایک مجلس میں چارچار سو (۴۰۰) دواتیں ہوتی تھیں ، جو آپ کے ار شادات قامبند کرنے کے لئے لائی جاتی تھیں ، ثر کاء مجلس کی تعداد ستر ہز ارتک بتائی جاتی ہے ، آپ فرماتے سے کہ شروع میں تو گھر اہے ہوئی، لیکن حضرت ہدائی کی پیشین گوئی ، شرکاء مجلس کی تعداد ستر ہز ارتک بتائی جاتی ہے ، آپ فرماتے سے کہ شروع میں تو گھر اہے ہوئی، لیکن حضرت ہدائی گی پیشین گوئی پوری ہوئی (سیر أعلام النبلاء ج ۲۰ کے ۱۳۳۹ المؤلف: شمس الدین أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قایمًاز الذهبی (المتوفی : 748ھ)

ایک بارآپ نے خود فرمایا کہ میرے ہاتھ پر اسلام قبول کرنے والوں کی تعداد پانچ ہزار (۵۰۰۰) ہے، اور توبہ کرنے والے ایک لا کھسے متجاوز ہیں۔

اس عظمت ووجاہت اوروسعت علم کے باوجود آپ بے حد متواضع اور کریم تھے، مدرسہ میں آپ تیرہ (۱۳) علوم وفنون کی کتابیں پڑھاتے تھے، آپ کے علمی تبحر کااعتراف علامہ جمال الدین ابن الجوزی گو بھی تھا، (قلا کد الجواہر ص۳۸)

اسی مدرسہ کے ایک جصے میں آپ نے با قاعدہ خانقاہ بھی بنوائی تھی جہاں سیڑوں طالبین ہروقت موجود ہوتے تھے۔
مسلکاً آپ حنبلی تھے، لیکن فتو کی مذہب شافعی اور مذہب حنبلی دونوں کے مطابق دیتے تھے۔

حضرت شیخ نے بغداد میں کل تہتر (۲۳) سال گذارے، اور عباسی خلفاء میں پانچ (۵) ان کی نظروں کے سامنے یکے بعد دیگرے مند خلافت پر بیٹے جس وقت وہ بغداد میں رونق افر وزہوئے اس وقت خلیفہ مستظہر باللہ ابوالعباس (عہد حکومت ۲۸۷ ہے سامنے کے بعد بالتر تیب المستر شد (عہد حکومت ۱۹۲۶ ہے )، الراشد (عہد حکومت ۱۳۹۹ ہے تا ۳۵۰ ہے تا ۳۵۰ ہے )، الراشد (عہد حکومت ۱۳۹۹ ہے )، اور المستنجد باللہ (عہد حکومت ۵۵۵ ہے تا ۲۲۹ ہے ) تخت سلطنت پر مشمکن موئے۔

شیخ نے ایک دن برسر منبر جب کہ مجلس میں دوسو (۲۰۰) کے قریب اولیاءاللہ موجود تھے، یہ اعلان فرمایا کہ "میر اقدم ہر ولی کی گردن پرہے "، شیخ علی ہیں بتی آنے اٹھ کر عملاً اس بات کی تائید کی، اور دیگر حضرات نے بھی سر تسلیم خم کیا، داراشکوہ نے سفینة الاولیاء میں ان تمام مشائخ اوراولیاءاللہ کے اساء گرامی بھی نقل کئے ہیں، جواس مجلس میں موجود تھے (دیکھئے: سفینة الاولیاءفارسی ص الاتا ۱۹مؤلفہ داراشکوہ)

شیخ کا جسم نحیف، قد متوسط، رنگ گند می، آوازبلند، سینه کشاده، ڈاڑھی کمبی چوڑی، چبره خوبصورت، سربڑااور بھنوئیں ملی ہوئی تھیں۔

ازواج واولاد

شیخ نے مختلف او قات میں چار (۴) شادیاں کیں ، از داوجی زندگی کا آغاز ۳۵ برس کی عمر میں کیا، اس لئے کہ آپ کے بڑے صاحبز ادے شیخ عبد اللہ کی ولادت ۸۰ ہے ھے کی ہے (قلائد الجواہر ص ۴۴) ظاہر ہے کہ اس سے ایک دوسال قبل شادی ہوئی ہوگی

حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی تاریخ اسلام کی جلیل القدر ہستیوں میں سے ایک ہیں آپ کی ذات سے ملت اسلامیہ کوجو نفع عظیم پہونچاوہ تاریخ کاروشن باب ہے، وہ اپنے دور میں سب سے زیادہ شریعت اسلامیہ پرعمل کرنے والے اور دعوت و تبلیغ اور اتباع سنت کے علمبر دار تھے۔ آپ کی علمی و روحانی مجالس میں اتنااثر تھا کہ بے شارلوگوں کی زندگیاں بدل گئیں، لاکھوں لوگوں کو توفیق توبہ نصیب ہوئی، اور ہزاروں غیر مسلم حلقہ بگوش اسلام ہوگئے، روحانی طاقت ،اخلاقی سربلندی اور علمی

#### چارول ازواج کے نام یہ ہیں:

ہے۔ ہے۔ ہیں مدینہ بنت سید میر محمد ہے۔ سیدہ بی بی صادقہ بنت سید محمد شفیع ہے۔ سیدہ بی بی مومنہ ہے۔ سیدہ بی بی صادقہ۔
شیخ کی چار (۴) ازواج سے انچاس (۴۹) اولاد پیدا ہوئی، جن میں ستائیس (۲۷) لڑکے اور ۲۲ لڑکیاں تھیں ، ان میں صرف چودہ (۱۴) لڑکے زندہ رہے ، باقی سب (یعنی چودہ بیٹے اوراکیس بیٹیاں ) آپ کی حیات ہی میں انتقال کرگئے (قلائد الجواہر فی مناقب الشیخ عبدالقادر للشیخ محمد بن یکی الثاد فی الحنبلی الحلبی (م ۹۲۳ ہے) ص ۴۲ ہے الوافی بالوفیات ج ۲ ص ۲۰۹

المؤلف:صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي (المتوفى : 764هـ)

حضرت شیخ کا انقال نواسی (۸۹) یانو ہسال کی عمر میں ہفتے کی شب ۱۱/ریج الثانی ۱۲۹ ہے مطابق ۱۳ فروری ۱۲۱ اِء کو ہوا، بعض نے ۹،۸،۱۳،۹،۱ور ۱۷ بھی لکھا ہے، تدفین آپ کے مدرسے کے احاطہ میں ہوئی،وہ مدرسہ آج بھی مدرسۂ قادریہ کے نام سے معروف ہے۔

آپ نے طالبین حق کے لیے اپنے صاحبزاد گان ،نامور خلفاء کے علاوہ بہت سی گر انقذر کتابیں بھی یاد گار چھوڑیں، ان میں سے کچھ کے نام درج ذیل ہیں:

﴿ فنية الطالبين ﴿ الفّح الرباني والفيض الرحماني ﴿ ملفوظات ﴿ فتوح الغيب ﴿ جلاء الخاطر من كلام الشّخ عبد القادر ﴿ ورد الشّخ عبد القادر الجيلاني ﴿ بهجة الاسرار ﴿ الحديقة المصطفويه ﴾ الرسالة الغوثية ﴿ آداب السلوك و التوصل الى منازل السلوك ﴿ جغرافية الباز الاشهب ﴿ حزب الرجاء والانتهاء ﴿ معراح لطيف المعانى ﴿ يواقيت الحكم ﴿ المواهب الرحمانية ﴿ وصايا الشّخ عبد القادر ﴿ مر الاسرار في التصوف ﴿ رسائل الشّخ عبد القادر ﴿ ديوان الشّخ عبد القادر (فارسي) ﴾ الفيوضات الربانية ﴿ تنبيه الغبي الى روية النبي ﴿ الرفنة ﴿ حزب عبد القادر الكيلاني ﴿ مسك النّام ( تفسير القرآن ) وغير ٥-

آپ کے حالات وخدمات اور تعلیمات پر بے شار کتابیں لکھی گئی ہیں ، ڈاکٹر عبدالرزاق الکیلانی نے اکہتر (ا) مشہور کتابیں ککھی گئی ہیں ، ڈاکٹر عبدالرزاق الکیلانی ﷺ نفیات الانس للجامی ص ۵۵ کتابوں کی فہرست پیش کی ہے (الشیخ عبدالقادرالجیلانی – عربی – ص ۱۳ اسم مولفہ ڈاکٹر عبدالرزاق الکیلانی ﷺ نفیات الانس للجامی ص ۱۹۵ تا ۱۲۲ مؤلفہ مفتی غلام سرور لاہوری ﷺ تاریخ دعوت وعزیمت ج اص ۱۹۵ تا ۲۲۴ مؤلفہ حضرت مولاناسید ابوالحن علی ندوی ؓ ، ناشر: مجلس نشریات اسلام کراچی ، بحوالہ وفیات الاعیان ، مر آ ۃ الجنان للیافعی ، البدایۃ والنہایۃ لابن کثیر ؓ ، الطبقات الکبری للشعرانی ؓ ، طبقات الحنابلۃ لابن رجب ، البدایۃ والنہایہ للبستانی ؓ )

انرونفوذ کے ذریعہ آپ نے وہ کارہائے نمایاں انجام دیئے، کہ آپ کے عہد میں ان کی نظیر ملنامشکل ہے بلکہ آپ کے بعد بھی تاریخ انسانی میں اتنی ہمہ جہت اور جامع شخصیت کم ہی پیدا ہوئی۔

## سلسلة قادريه كامزاج اور خصوصيات

آپ نے جس طریق اصلاح و تجدید کی بنیادر کھی ، اورروحانی مشرب و مسلک کو اختیار کیا، وہی سلسلہ آپ کے بعد سلسلہ قادریہ کے نام سے مشہور ہوا، گو کہ اس کا سرر شتہ بھی بچھلے اکابر (مثلاً: شخ شبلی ، مضرت جنید بغدادی ، شخ سری سقطی ، اور حضرت معروف کر خی جیسے اکابریاان کے آبائی سلسلہ ) سے پیوست ہے ، لیکن آپ کی خدمات کے گہر نے نقوش نے اس کو قادریہ کے نام سے متاز کیا، اور آپ کے ذریعہ یہ سلسلہ پورے عالم میں پھیل گیا، بڑے بڑے اکابرواعیان نے اس سے وابسگی کواپنے لئے باعث فخر و شرف سمجھا، اس کے متبعین خطر عرب کے علاوہ ہندویاک ، بنگلہ دیش ، ترکی ، بلقان اور مشرقی و مغربی افریقہ ہر جگہ بڑی تعداد میں موجود ہیں ، مقبولیت و شہرت اور تا ثیر کے لحاظ سے یہ دنیا کے چند مغربی افریقہ ہر جگہ بڑی تعداد میں موجود ہیں ، مقبولیت و شہرت اور تا ثیر کے لحاظ سے یہ دنیا کے چند مغربی افریقہ ہر جگہ بڑی تعداد میں موجود ہیں ، مقبولیت و شہرت اور تا ثیر کے لحاظ سے یہ دنیا کے چند مغربی افریقہ ہر جگہ بڑی تعداد میں موجود ہیں ، مقبولیت و شہرت اور تا ثیر کے لحاظ سے یہ دنیا کے چند مغربی افریقہ ہر حگہ بڑی تعداد میں موجود ہیں ، مقبولیت و شہرت اور تا ثیر کے لحاظ سے یہ دنیا کے چند معلوں کے سلاسل تصوف میں سے ایک ہے۔

اس سلسله كاخلاصه اتباع سنت، اور نفاذ شريعت به ، علامه شعر افى كه الله الله كاخلاصه اتباع سنت، اور نفاذ شريعت به ، علامه شعر افى كه السرع ظاهر أو الطريقة الشرع ظاهر أو ماطناً 11

اس طریق کی بنیادسات چیزوں پرہے: ا-مجاہدہ ۲-تو کل ۳-حسن خلق، ۴-شکر،۵-صبر،۲-رضا،۷-اور صدق <sup>12</sup>۔

<sup>11 -</sup>الطبقات الكبرى للشعراني ج 1ص ١٢٩

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> - آپ کی تصنیفات و تعلیمات سے ماُخو ذ مثلاً: فتوح الغیب، مقاله ۷۵، الفتح الربانی مجلس ۲۵، الغنیة ج۲ص ۱۸۲،

شیخ جیلانی نے اپنی کتاب "غنیۃ الطالبین" میں مریدین کوہدایت فرمائی ہے کہ مریدین ساع کا اہتمام نہ کریں

اور نہ اس کومعمول بنائیں ،لیکن اگراتفا قاً ایسی نوبت آ جائے تو حرج نہیں ، پھرادب سے دل کوخدا کی طرف متوجہ کرکے بیٹھ جائیں:

"على المريدين ان لايتكلفواالسماع ولايستقبلوه بالاختيار، فاذااتفق السماع اى بدون قصد فمن حق المستمع ان يقعد بشرط الادب ذاكراً لربم بقلبم \_\_\_14

یہ عارضی کیفیات واحوال ہیں جو سلسلہ کے بعض بزرگوں پر تبھی کسی وجہ سے طاری ہوتے ہیں، مگریہ اصل طریق کا حصہ نہیں ہیں <sup>15</sup>۔

13 - سلسائہ قادریہ کی مشہور خانقاہ "خانقاہ مجیبیہ پھلواری شریف" کے متازبزرگ اوربانی خانقاہ تاج العارفین حضرت پیر مجیبہ سلام اللہ قادری (مے ۲۲٪ اوربانی خانقاہ تاج بیان و مکاشفات کے بیان کے سام اللہ تادی کی مشہور خانقات کے بیان کرنے سے روکتے تھے، اور فرماتے تھے کہ یہ چیزیں ظاہر کرنے کی نہیں ہیں، اصل چیز ریاضت و محنت ہے، ورنہ حالات و کیفیات تو اولیاء اللہ کی نگاہوں کی برکت سے جانوروں ہیں بھی پیر اہوجاتی ہیں، بلکہ پیڑوں اور پھر وں ہیں بھی ان کااثر ظاہر ہوجاتا ہے، چنانچہ حضرت مجم الدین کبرگ کے تے، سیداشر ف جہا تگیر آگی بلی ، اور میر ابوالعلی آگے سرمست ہا تھی کے واقعات مشہور ہیں ، اسلام تی بہاری آگی چلہ گاہ میں دیکھ لے کہ ہر پھر ان کے اثر سے ، در۔ اورجوچاہے جاکر راجگیر کی پہاڑیوں میں مخدوم الملک شرف الدین بہاری آگی چلہ گاہ میں دیکھ لے کہ ہر پھر ان کے اثر سے ایساسرمست ہے کہ گویا کسی زندہ صاحب دل کے سامنے ہو، اس کے باوجو دپھر وں ، بلی اور کتے کواس اثر کی بناپر عارف نہیں کہاجاسکتا، کیونکہ لذت عرفان انسانیت سے وابستہ ہے، اورانسانیت بغیر کسب وسلوک کے میسر نہیں ہوتی۔ (بستان الاکرم ترجمہ تذکرۃ الکرام ص ۲۸۲ تا۲۸۲ مؤلفہ حضرت مولانا شاہ مجد ابوالحیوۃ قادری میلواروی (۱۹۹۲ھ / ۱۹۸۰ء تا ۱۳۸۶ھ / ۱۳۸۱ھ / ۱۳۸۰ء مؤلفہ حضرت مولانا شاہ مجد ابوالحیوۃ قادری میلواروی (۱۹۹۲ھ / ۱۹۸۰ء تا ۱۳۸۷ء مؤلفہ حضرت مولانا شاہ مجد ابوالحیوۃ قادری میلواروی (۱۹۹۲ھ / ۱۹۸۰ء تا ۱۳۸۷ء مؤلفہ حضرت مولانا شاہ مجد ابوالحیوۃ قادری میلواروی (۱۹۹۲ھ / ۱۹۸۰ء تا ۱۳۸۷ء مؤلفہ حضرت مولانا شاہ مجد بہ پھلواری شریف پٹنہ ، ۱۹۸۸ء مؤلفہ دیشرت مولانا شاہ مجد بہ پھلواری شریف پٹنہ ، ۱۹۸۸ء مؤلفہ دیشرت مولانا شاہ محد تاخر در الاشاء محد خانقاہ مجد بہ پھلواری شریف پٹنہ ، ۱۹۸۵ء مولفہ میں دورانالو شاہور میں مولانا شاہ محد بھلواری شریف پٹنہ ، ۱۹۸۵ء کی میں مولانا شاہ مولکہ کیا مولور مولور مولور کیا کی میں مولور کی مولور کی میں مولور کی میں مولور کی مولور کیا کیا کیا کیا کو کی مولور کیا کی مولور کی مولور کی مولور کی مولور کی مولور کی مولور کیا کیا کی مولور کی مولور کی مولور کی

149 ص ٢ ص ١٤٩ عنية الطالبين ج

<sup>15</sup>-"خانقاہ مجیبیہ کے بانی "حضرت پیر مجیب ؓ سے جب آپ کے بعض احباب نے خانقاہ میں ساع جاری کرنے کی درخواست کی تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ:

" قادریه رانه انکاراست نه ازین کار، بازملازمت امر غیر ضروری چه ضرور \_\_یعنی سلسلهٔ قادریه مین ساع سے نه انکار ہے اور نه اس کی ضرورت، پھر ایک امر غیر ضروری کی پابندی کیاضروری ہے"

(بستان الاکرم ترجمه تذکرة الکرام ص۲۵ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد ابوالحیواة قادری پھلوارویؓ (۱۹۴۴ھ / ۸۰۰٪ عالے ۳۲۰٪ م

سلاسل تصوف علام

ا ۱۸۳۱ء)، ترجمه سید محمد اسد علی خورشید، ناشر دارالا شاعت خانقاه مجیبیه تصلواری شریف پیشه، ۲۰۰۸ء)

حضرت پیر مجیب ؒ کے شیخ حضرت مولاناسید محمد وارث رسول نما بنارس ؒ (ک۸نیده /۲۷۲اه تا۱۲۲۱ه ه /۳۵۷اه) بھی ساع کے قائل نہ تھے، لیکن اس کو حرام و ناجائز بھی نہیں سبھتے تھے، حضرت رسول نما بنارسی گاسلسلہ قادریہ قمیصیہ تھا، ان کے بعض احباب نے بھی خانقاہ میں ساع کی فرمائش کی تھی تو آپ نے حکمت سے لبریز جو اب ارشاد فرمایا:

"ساع مروح عشق است، آتش عشق رامشتعل وملتهب می گرداند آن را که حاجت به مروحه نیست خود آتش عشق و بے شعله انگیز است، و آه جال گدازی جہال سوز حاجت به سمع ندارد"
ترجمه: ساع عشق الهی کے لئے پیکھے کی طرح ہے جو عشق کی آگ کو مشتعل کر تاہے جس شخص کو پیکھے کی حاجت نہیں ہے، اوراس کے عشق کی آگ خودہ بی بھڑکی ہوئی ہے، اوراس کی آه جال گداز جہال سوز ہے، اس کو ساع کی حاجت نہیں ہے "(نغمات الانس فی مجالس القد س ص ۱۰۳ تا ۲۰ امؤلفه مولاناسید شاه ہلال احمد قادری مجلواروی، ناشر دار الاشاعت خانقاه مجیبه مجلواری شریف پیٹنه، کے ۱۲۴ مؤلفه مولاناسیو

خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف میں بھی حضرت پیر مجیب ؓ کے شروع دور میں ساع اور قوالی وغیرہ کا کوئی رواج نہیں تھا،اس لئے کہ آپ کی آبائی نسبت نیز بنارس والی نسبت قادریہ کی تھی،البتہ جب آپ کو نسبت چشتیہ کافیضان حاصل ہوا،اور بعض منامات و الہامات کے ذریعہ ساع کی تلقین کی گئی تو آپ نے اپنے ہی دور میں ساع کو جاری فرمادیا تھا، تذکرۃ الکرام اور سیرت پیر مجیب وغیرہ میں اس کاذکر موجود ہے کہ:

"ایک شب آپ عالم خواب یاعالم معاملات میں خواجہ بزرگ خواجہ معین الحق والدین گی زیارت سے مشرف ہوئے، حضرت خواجہ بزرگ کے مشرف ہوئے، حضرت خواجہ بزرگ کے ساتھ حضرت محبوب الجی نظام الدین اولیاء جمی تشریف فرما تھے، اس ار شاد کے بچھ دنوں بعد پجر دونوں بزرگوں نے آپ کو مجلس ساع قائم کرنے کا حکم دیا، آپ نے اس بار بھی اس طرف کوئی توجہ نہیں دی، تیسری بار خواجہ بزرگ آپ ساع نہیں سنتے اور مجلس صوفیہ نہیں کرتے، تومیر سلطے میں کسی کی بیعت بھی نہ لیجے، اس حکم سے آپ کو سخت تر دد ہوا کہ کیا کرناچاہئے؟ طریقہ عالیہ قادر سیاع میں ساع کی ضرورت نہیں ہے، اور حضرت خواجہ گایہ ار شاد ہے، اس تر دد کے در میان ایک شب بارگاہ بین ساع کی ضرورت نہیں ہے، اور حضرت خواجہ گایہ ار شاد ہے، اس تر دد کے در میان ایک شب بارگاہ نبوی گے بھی انعقاد ساع صوفیہ کی اجازت ملی، چنانچہ اسی دن سے گیار ہویں اور بار ہویں کی مجالس مقرر فرمائی گئیں اور رہے الاول ور بچ الثانی اور بست و کمی رمضان شریف کے اعر اس کے انعقاد کولازم فرمایا گیا" فرمائی گئیں اور رہے الاول ور بچ الثانی اور بست و کمی رمضان شریف کے اعر اس کے انعقاد کولازم فرمایا گیا" (بستان الاکرم ترجمہ تذکرۃ الکرام ص ۱۲۵ مولفہ حضرت مولانا شاہ مجمد ابوالحیواۃ قادری بھلواری (بستان الاکرم ترجمہ تذکرۃ الکرام ص ۱۲۵ مولفہ حضرت مولانا سیر شاہ ہلال احمد قادری بھلواروی میں میں شریف پٹنہ ، ۱۳۸۸ء کی افعہ مولانا سیر شاہ ہلال احمد قادری بھلواروی، ناشر: دارالا شاعت خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف پٹنہ ، ۱۳۸۸ء کی میں مولانا سیر شاہ ہلال احمد قادری بھلواروی، ناشر:

### ہندوستان میں سلسلۂ قادر بیہ کی آمد اور نفوذ

ہندوستان میں سلسلۂ قادریہ کے سب سے قدیم بلکہ اولین بزرگ حضرت سید نورالدین مبارک غزنوی (ولادت ۵۵۵ مراس میں ۱۳۲۰ء وفات ۲۳۲ میرے مراسک غزنوی (ولادت ۵۵۵ مراسک عزنوی (ولادت ۵۵ مراسک مراسک عزنوی (ولادت ۵۵ مراسک عزنوی (ولادت ۵۵ مراسک عزنوی (ولادت ۵۵ مراسک عزنوی (ولادت ۵۸ مراسک عزنوی (ولادت ۵۸ مراسک عزنوی (ولادت ۵۸ مراسک مراسک عزنوی (ولادت ۵۸ مراسک مرا

اس سے صاف واضح ہو تاہے کہ خانقاہ مجیبیہ میں اس کے بعد سے آج تک اس ضمن میں جو پچھ نظر آرہاہے وہ سلسلۂ چشت کا فیضان ہے،سلسلۂ قادر بیر کا نہیں۔

16 - اسم گرامی نورالدین المبارک ہے،والد ماجد کانام عبدالله شرف الحسینی الغزنوی ہے،غزنہ میں پیداہوئے اوروہیں نشوونمایائی ، آپ کو بچین میں پیدائش کے دوسرے ہی دن ایک بڑے بزرگ شیخ محمد اجل شیر ازی (جومستجاب الدعوات اور بلندیا یہ ولی تھے) سے فیض نعمت حاصل ہوا، پہلے اپنے ماموں شیخ عبدالواحد ابن شہاب احمد الغزنوی ؓ سے تعلیم حاصل کی ، پھر بغداد کا سفر کیااور وہاں حضرت شہاب عمر بن محمد السہر ور دی ؓ صاحب"العوارف" کی خدمت میں حاضر ہوئے، اور ایک زمانہ تک صحبت میں رہ کر علوم ظاہرہ وباطنہ میں کمال پیدا کیا، پھر غزنہ واپس ہوئے اور حسن قبول اور شہرت تام حاصل کی،شہاب الدین غوری بھی آپ کامعتقد تھا، ہندوستان کی جنگوں میں اس نے دعائیں لیں ،اورآپ کی برکت سے کامیابیاں حاصل کیں ، آپ کو اس نے شیخ الاسلام کے منصب یر فائز کیا، اور "امیر د ہلی "کاخطاب دیا، آپ اس منصب پر عرصہ تک فائزرہے، حکمر ال طبقہ آپ کے ساتھ بے انتہاعقیدت رکھتاتھا، اور آپ کی ہدایات کو قبول کرتاتھا، قاضی شہاب الدین دولت آبادی (۲۱ بے صتا۸۴۸ ص) نے ہدایة السعداء میں لکھاہے کہ سلطان سٹمس الدین التمش (م۱۴/ شعبان المعظم ۱۳۳۴ هے مطابق ۲۹/ اپریل ۱۲۳۷؛ )صدر مجلس کے مقام پر آپ کو بٹھا تا تھا، آپ کے ہاتھ کو بوسہ دیتا تھااور جنگوں میں آپ سے برکت حاصل کرتا تھا۔ فوائد الفواد (ملفو ظات حضرت نظام الدین اولیاء) میں ہے کہ ایک روز شیخ نظام الدین ابوالمؤید (۷۲٪ هـ تا۲۵٪ هـ) کی بزرگی کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے حضرت نظام الدین اولیاء ﴿(۱۳٪ هـ تا۲۵٪ هـ) نے فرمایا کہ ایک دفعہ بارش نہ ہوئی، آپ کولو گوں نے پکڑلیا کہ دعائے بارال پیجئے، آپ منبر پر تشریف لائے اور بارش کے لئے دعاکی، پھر آسان کی طرف منہ کرکے کہا کہ اے اللہ اگر تونے بارش نہ برسائی تومیں اس سے پہلے کسی بھی آبادی میں نہ جاؤں گا، پیہ کر منبرسے پنچے اتر آئے، حق تعالیٰ نے بارش نازل فرمادی ،اس کے بعد سید قطب الدین صاحب ( بختیار کا کی م ۱۴ /ر بیج الاول ۱۳۳۴ ھ مطابق ٣/ دسمبر ١٢٣٥ء) كي آپ سے ملاقات ہوئي، سير صاحب نے آپ سے کہا کہ آپ کے بارے ميں ہماري عقيدت بہت پختہ ہے ،اور ہمیں معلوم ہے کہ حق تعالیٰ کی بار گاہ میں آپ کو نیاز کامل حاصل ہے،لیکن آپ نے بیہ کیوں فرمایا کہ"ا گر تونے بارش نہ برسائی تو میں اس سے پہلے کسی بھی آبادی میں نہ جاؤں گا" حضرت شیخ نظام ؓ نے جواب دیا کہ چو نکہ مجھے یقین ہو گیاتھا کہ بارش برہے گی،اس لئے میں نے کہہ دیا، سیرصاحب ؓ نے دریافت کیا کہ آپ کو یہ یقین کیسے حاصل ہو گیا؟ فرمایا کہ ایک دفعہ سلطان کے دربار میں نشست کے مسکہ پرمیر ااور سیدنورالدین مبارک سے تھوڑی ان بن ہوگئی تھی ،اس موقعہ پرمیں نے ان کو کوئی ایسی بات کہہ دی، جس سے سید نورالدین کبیدہ خاطر ہو کر چلے گئے،اسی وقت مجھ سے دعائے بارش کے لئے کہا گیا، میں نے ان کے پاس جاکر کہا کہ آپ تو مجھ سے ر نجیدہ خاطر ہیں،اگر آپ مجھ سے راضی ہو جائیں تو دعا کروں گاورنہ نہیں کروں گا،ان کے خلوت خانہ سے آوازآئی کہ میں تم سے

سہر وردی (م ۱۳۳۲ ہے / ۲۳۲۱ء) کے خلیفہ تھے ،اور حضرت سہر وردی تصفرت شیخ عبد القادر جیلانی کے خلیفہ تھے ،حضرت سلطان خلیفہ تھے ،حضرت سلطان س

اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ سلسلۂ قادر بیہ ساتویں صدی ہجری کے اوائل ہی میں حضرت پیران پیر ؓکے وصال کے پیچاس(۵۰)سال بعد ہندوستان پہونچ گیا تھا۔

﴿ حضرت نورالدین مبارک کے بعدایک بڑانام حضرت مخدوم عبدالرشید حقانی ﴿ ولادت کے بعدایک بڑانام حضرت مخدوم عبدالرشید حقانی ﴿ ولادت اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَم نے ان کا ذکر کیاہے، کہ ان کا دکر کیاہے، کہ ان

راضی ہوں، جاکر دعاکر و۔

آپ کی وفات پہلی شب محرم ۲۳۲ ہے مطابق ۲ / اکتوبر ۲۳۳۱ اور پر انی دہلی میں حوض شمسی کے مشرقی جانب مدفون ہوئے۔ (اخبار الاخیار ص ۲۲ تامؤلفہ حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوئ "، ترجمہ مولانا سبحان محمود اور مولانا محمد فاضل صاحب ، ناشر: مدینه پباشنگ کمپنی ، الاعلام بمن فی المهندمن الاعلام جاص ۱۱۱ مؤلفہ حضرت مولانا عبد الحی لکھنوی آ، ناشر: دار ابن حزم ، ۲۲۰ ہے مرابع کے المحمد میں مولانا عبد الحی لکھنوی آ، ناشر: دار ابن حزم ، ۲۲۰ ہے مرابع کے المحمد میں مولانا عبد الحی لکھنوی آ، ناشر ناشر: دار ابن میں مولانا عبد الحی میں مولانا عبد الحی میں مولانا عبد الحی تکھنوی آ میں مولانا عبد الحی تکھنوی آ میں مولانا عبد الحی تکھنوں آ میں مولانا عبد الحی تک میں مولانا عبد الحی تعلق مولانا عبد الحی تعلق میں مولانا عبد الحی تع

17 - سلطان العارفین حضرت مخدوم سید عبد الرشید حقائی آپ علوم ظاہری و باطنی سے مالا مال سے، بیک وقت حافظ قرآن، قاری، مفسر، عالم، محدث، عارف، ولی اور غوث زمال سے آپ کا شار ان ہستیوں میں ہو تا ہے جنہوں نے ساری زندگی اسلام کی سربلندی اور عشق مصطفٰی کی شمع روشن کرنے میں گزاری، آپ کا زمانہ اولیائے کرام کا زمانہ کہلاتا ہے۔ مشہور بزرگ شیخ بہاؤ الدین زکریا ملتانی، شیخ فرید الدین گنج شکر، شاہ سمس تبریزی، لال شہباز قلندر، جلال الدین رومی اور جلال الدین سرخ بخاری، بو علی شاہ قلندر، پیرموسی نواب سوغیرہ ان کے ہم عصر اولیاء سے۔

آپ کا خاندانی تعلق ساداتِ بنی ہاشم سے تھا۔ آپ کے آباء و اجداد میں سے ایک بزرگ جو سلطان شاہ حسین کے نام سے موسوم سے ، دربار میں ایک خصوصی مقام حاصل سے موسوم سے ، دربار میں ایک خصوصی مقام حاصل تھا، آپ سلطان محمود غرنوی کے تیسر ہے حملے کے وقت اس کے ہمراہ ہند وستان تشریف لائے،

سلطان محمود غزنوی نے جا بجا اپنے قلع اور چھاؤنیاں قائم کئے تو ایک قلعہ کوٹ کروڑ میں بھی قائم کیا۔ قلعہ کوٹ کروڑ کی وجہ تسمیہ یہ تھی کہ اس میں ایک کروڑ بار سورہ مزمل کی تلاوت کی گئی تھی اور اب یہ جگہ حضرت کی اولاد میں سے ایک معروف روحانی بزرگ سید صدر الدین محمد یوسف المعروف لعل عیسن کروڑ کے نام سے مشہور ہے۔ سلطان محمود غزنوی نے یہ قلعہ سلطان شاہ حسین کو نذرانہ عقیدت کے طور پر پیش کیا اس علاقے میں ایک بڑی جاگیر آپ کے حوالے کی۔ آپ بڑے صاحب

کمال بزرگ تھے، غریبوں کی خدمت کرتے اور ظالم کے ساتھ سختی سے پیش آتے تھے، <u>کروڑ</u> کے علاقے میں آپ کے خاندان کوبڑی عزت و تکریم حاصل تھی۔

مخدوم عبد الرشید حقانی کے داداکو تاریخ میں وہ امتیاز حاصل ہے جو پوری تاریخ میں شاید ہی کسی کو حاصل ہو کیونکہ آپ کے فرزندا کبرسے برصغیر پاک وہند میں سلسلۂ قادریہ کی بنیاد پڑی اور فرزند اصغرسے سلسلہ سپر وردیبے کو دوام حاصل ہوا۔

آپ کی ولادت <u>۱۹۹۹ھ</u> کر میں کوٹ کر وڑ کے مقام پر (جس کا پر انانام دیپال گڑھ تھا) میں ایک کامل بزرگ،ولی اللہ اور قاضی القضاء مخدوم سیّد وحید الدین احمد غوث اور سیّدہ جنت جیلانی (آپ بی بی شیخ سیّد عبد القادر جیلانی کی نسل سے تھیں) کے ہاں ہوئی۔ پیدائش کے وقت ہی سے بزرگی کے آثار نمایاں تھے۔ آپ کے والدین نے آپ کانام "رشید الدین "رکھا۔

آپ نے خالص علمی وروحانی اور صوفیانہ ماحول میں آئکھیں کھولیں اور بہت کم عمری میں مروجہ علوم کے مراحل طے کر لئے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والد حضرت مخدوم سیدو حید الدین احمہ غوث اور مولاناناصر الدین بلخی سے کوٹ کر وڑ میں ہی حاصل کی ،۱۵۵ کر لئے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والد حضرت مخدوم سیدو حید الدین احمہ غوث کا ایک عظیم گڑھ ہیں چکاتھا، کم سال کی عمر میں قرآن پاک کا حفظ مکمل کر لیا۔ بعد ازاں آپ نے ملتان کارخ کیا جو اس وقت عالم اسلام کا ایک عظیم گڑھ ہیں چکاتھا، بعد ازاں مزید حصول علم کے لیے آپ اپنے سات خدمت گاروں کے ہمراہ ملتان سے مکھ، مدینہ، خراسان، بغد ادا، بغداد، بغدان اور بلخ کا سفر کیا، مکہ مکر مہ پہنچنے کے بعد جج بیت اللہ کی سعادت حاصل کی اور مدینہ پاک میں روضہ رسول مگانٹینے کی زیارت سے مشرف ہوئے اور پانچ سال تک مدینہ منورہ میں مقیم رہے اور وہاں موجود جید علماء سے علم حاصل کیا پھر مختلف و فود کو حدیث و فقہ سے متعلق درس بھی دیتے رہے۔ پانچ سال مدینہ میں رہنے کے بعد آپ مکہ تشریف لے گئے اور جج کی سعادت حاصل کرنے کے بعد بیت المقدس کا رخ کیا اور وہاں انبیا کرام کے مزارات پر حاضری دی، وہاں کے بڑے بڑے بڑے علماء ومشائخ سے کسب فیض کیا، اور قبلہ اول میں پچھ عرصہ قیام کیا۔

بیت المقد س میں علاء ومثان کے کی صحبت میں رہنے کے بعد آپ جب مدان پہنچ تو آپ بے مثل عالم کی حیثیت حاصل کر چکے تھے۔ اس وقت ہمدان شریف کے اندر سیّد علی بن یوسف ہمدانی موجو د تھے جن سے ملاقات کا آپ کو اشارہ ملاتھا۔ مخد وم عبد الرشید حقانی جب آپ کی بارگاہ عالیہ میں حاضر ہوئے تو انہوں نے دور سے دیکھتے ہی فرمایا" اے سیدی! آپ نے اتنی دیر لگادی، میں کئی دنوں سے آپ کا منتظر ہوں "۔ آپ نے ادب سے گر دن جھالی اور شخ کا مل نے حلقہ ارادت میں شامل کر لیا۔ آپ تین سال کل دنوں سے آپ کا منتظر ہوں "۔ آپ نے ادب سے گر دن جھالی اور شخ کا مل نے حلقہ ارادت میں شامل کر لیا۔ آپ تین سال کل بطور خلیفہ اپنے مرشد کامل کی خدمت میں رہے، پھر مرشد کے تھم پر ملتان سے جانب مشرق آکر قیام کیا۔ اور یہاں ۲۸ کلومیٹر کے فاصلے پر ابوالفتح مڑل سے قطعہ اراضی خرید کر جنگل و بیابان میں ایک محبد اور دینی واخلاقی درس گاہ کی بنیاد رکھی جے بر صغیر میں کہاں قامتی درس گاہ ہونے کا اعزاز وشر ف حاصل ہوا۔ (پہلے یہاں نرسنگ پسر ایسر دیو کاستھان تھا) اس درس گاہ کامقصد علائے حق و مبلغین اسلام اور صوفیائے کرام کی ایک ایک جماعت تیار کرنا تھا جو لوگوں کی اخلاقی و نظریاتی روحانی ودینی تربیت دینے کی صلاحیت سے بہرہ ور ہو، یہ درس گاہ جلد ہی اقامتی یونیور سٹی کی حیثیت اختیار کر گئی۔ اس میں علوم دیناوی کے ساتھ ساتھ علوم دینی فلسفہ و منطق معموم دینی قلسفہ و منطق است کی میں مخدوم حقانی کے علم ورشد اور فقر ولایت کا چ چا چہار معقولات و منقولات کا علم بھی سکھایا اور پڑھایا جاتا تھا۔ نہایت قلیل عرصہ میں مخدوم حقانی کے علم ورشد اور فقر ولایت کا چ چا چہار دائک عالم میں پیل گیا۔ اکناف عالم میں پیل گیا۔ ان کار و کار سے متان کے درو

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی کے صاحبزادگان یا پوتے پڑپوتوں میں سے کسی بھی فرد
کاہندوستان آنا ثابت نہیں ہے،البتہ آپ کے خاندانی مشائخ کی آمد کاسلسلہ ہندوستان میں نویں صدی
ہجری سے شروع ہوا، جیسا کہ مشہور قادری بزرگ حضرت سید نعمت اللہ ولی قادری (م ۱۳۳۸ھ / ۱۳۳۱ء)
کا تذکرہ ملتاہے، وہ بڑے صاحب کشف و کرامت اور سلسلۂ قادریہ میں بلند درجہ کے حامل تھے،ان کے ورود ہندکی قطعی تاریخ تو معلوم نہیں ہے،لیکن صاحب تاریخ فرشتہ نے ان کی وفات ۱۳۳۸ھ / ۱۳۲۱ء

دیوار گونجنے لگے۔ آپ کی مجلس میں علاء ومشائخ جمع ہوتے تھے۔ ایک بار ایساہوا آپ کی مجلس میں علاء ومشائخ کی ایک جماعت بحث و مناظرہ میں سرگرم تھی حتیٰ کہ سہ پہر گزر گئ کہیں شام کو جاکر اجلاس برخاست ہوا۔ یہ معمول بلا تاخیر روزانہ جاری رہتا تھا۔ یہاں سے فارغ التحصیل علاو فضلاء نے اکناف عالم میں پھیل کر تبلیغ اسلام اوراشاعت دین کالازوال کارنامہ انجام دیا۔ آپ کی تعلیمات کا عکس آج بھی ان علاقوں کی تہذیبی و ثقافتی زندگی میں نمایاں د کھائی دیتا ہے۔

عمر کے آخری جے میں گوشہ نشین اختیار کرلی تھی اور ہمہ وقت یاد الہی میں مصروف رہتے اور مریدین سے بھی صرف خاص او قات میں ملا قات فرماتے، ایک دن آپ اپنے جمرے میں یاد الہی میں مصروف سخے، کہ ایک نورانی چہرے والے بزرگہاتھ میں ایک پھول لیے آپ کے جمرے کے باہر تشریف لائے اور جمرے کے باہر آپ کے بوتے مخدوم سلطان ابوب قال سے خاطب ہو کر کہا کہ یہ پھول حضرت کی خدمت میں پیش کردو، مخدوم سلطان ابوب قال سے پہلے تو بھکچائے اور اس کے بعد وہ پھول کے کر اپنے دادا کی خدمت میں حضر ہوئے اور سارا ماجر اسنایا۔ مخدوم حقائی ؓ نے اس پھول کو سونگھا اور اشارہ سمجھ گئے کہ پرورد گار کا لیا وا آگیا ہے۔ آپ نے دور کعت نفل پڑھی اور آخری سجدے میں والا چھرے میں اپنی جان جان آفرین کے حوالے کر دی، بلاوا آگیا ہے۔ آپ نے دور کعت نفل پڑھی اور آخری سجدے میں والا چھرے میں تدفین عمل میں آئی (حضرت مخدوم عبد الرشید حقائی ؓ جلد اول، حقانی اکیڈی، مخدوم رشید میں قائم کر دہ مدرسہ سے ملحقہ اپنے جمرے میں تدفین عمل میں آئی (حضرت مخدوم عبد الرشید حقائی ؓ عبد اول، حقانی اکیڈی، مخدوم رشید ملتان۔ ﷺ سوانح سلطان العارفین ، غوث زماں حضرت مخدوم عبد الرشید حقائی ؓ ملائی ہے۔ آپ نے دور کوت مندوم عبد الرشید حقائی ؓ عبد اول، حقانی اکیڈی بالے ماخونی کے ماسے مندودی کے میں بیڈی اسے مندودی میں بیڈی باسے ماخونی کے میں بیڈی باسے مندودی میں بیڈی باسے مندودی

<sup>18</sup> -انٹر نیٹ و یکی پیڈیاسے ماُخوذ بحوالہ حضرت مخدوم عبد الرشید حقائیٌ جلد اول، حقانی اکیڈ می، مخدوم رشید ملتان۔ ☆ سواخ سلطان العار فین، غوث زماں حضرت مخدوم عبدالرشید حقانی۔ درج کی ہے 19، اس سے اندازہ ہو تاہے کہ آپ نویں صدی ہجری کے آغاز یا آٹھویں صدی ہجری کے اواخر میں تشریف لائے ہونگے۔

﴿ صاحب خزینة الاصفیاء نے حضرت شیخ سید اساعیل بن سید ابدال گیلائی ﴿ م ٩٩٩ و ﴿ ١٩٨٨ اِهِ مِنْ ار قلعه رتہورٌ ) کے حالات کے ضمن میں صاحب اخبار الاخیار کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ:

"سب سے پہلے سید اساعیل ؓ کے بزرگ ہندوستان تشریف لائے، ان سے پہلے
حضرت غوث کی اولاد میں سے کسی نے ہندوستان کی جانب رخ نہیں کیاتھا، اگر کیا
ہمی تھا تو قیام نہیں کیاتھا، آپ کی ذات بابر کات سے ایک خلق کثیر نے علم وہدایت
سے حصۂ وافر حاصل کیا "<sup>20</sup>

ﷺ حضرت سیدعطاء الله گیلانی بغدادی می بغدادی میں بغدادسے بہار شریف تشریف لائے سے ،سلسلۂ چشتیہ کاخرقہ انہوں نے حضرت نور قطب عالم پنڈوی سے حاصل کیاتھا، ان کانسی سلسلہ بھی یہاں قائم ہوا اور سلسلۂ طریقت بھی جاری ہوا، وفات ۱۸۲۰ھ / ۱۳۵۶ھ میں ہوئی ،مزار مبارک بہار شریف میں ودیاندی کے کنارے ہے <sup>21</sup>۔

کے صوبہ بہار کے دوسرے قادری النسب بزرگ حضرت سیدنا امیر محمد قادری بغدادی ہیں، جو المجھر شریف ضلع اورنگ آباد (بہار) میں اقامت پذیر ہوئے، ان کے ورود ہند کی تاریخ حسب روایت خاندانی ۲۸۲۸ ہے / ۲۲۲ ہے، وفات ۴۹۴ ہے / ۱۵۳۳ ہے میں ہوئی ، ان کاخاندان صوبۂ بہار میں مشہور و معروف ہے، اور سلسلۂ طریقت بھی جاری ہے 22۔

<sup>19 -</sup> خزينة الاصفياء ج اص١٨٨ ١٨٩ مؤلفه مفتى غلام سرور لا ہوری ً۔

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> - خزينة الاصفياءج اص٩٠٦ مؤلفه مفتى غلام سرورلا ہوري ً ـ

<sup>21 -</sup>سيرت پيرمجيب ص ۴،۱۰۰ امؤلفه مولانا ہلال احمد قادري

<sup>22 -</sup> سيرت پيرمجيب ص٥٠ امؤلفه مولانا مهلال احمد قادري

فرمايا، اور سلسلة قادريه مين كافي شهرت يائي 23\_

ہے حضرت سید تاج الدین محمود قادری تقریباً ۱۹۹۸ ہے ہیں بڑال تشریف لائے ، جو ساتویں پشت میں حضرت غوث اعظم ؓ کے پوتے ہیں ، انہوں نے یہاں سلسلہ ؑ قادریہ جاری کیا پھر پچھ عرصہ بعد بغداد واپس ہو گئے اور یہاں تزکیہ وارشاد کی خدمت اپنے صاحبز ادے حضرت سید ابوالحیات قادری ؓ کے سپر دکر گئے، سید ابوالحیات اوران کے قابل فخر فرزند حضرت سید قبیص اعظم قادری ؓ (۱۹۹۹ هے اورکی ؓ کے سپر دکر گئے، سید ابوالحیات اوران کے قابل فخر فرزند حضرت سید قبیص اعظم قادری ؓ (۱۹۹۹ هے اورکی ؓ میں اسلمہ قادری ؓ کے سپر دکر گئے، سید ابوالحیات اوران کے بابل فخر فرزند حضرت سید قبیص اعظم میں اور سلسلہ قادریہ قبیصیہ کہلاتا ہے ، سندھ میں ان کی نسل اور سلسلۂ طریق دونوں کی بڑی اشاعت ہوئی ، یہ سلسلہ قادریہ قبیصیہ کہلاتا ہے ، جس میں غوث اعظم ؓ کی آبائی نسبت (سید ابوصالح موسیٰ جنگی دوست ؓ) کوتر ججے حاصل ہے ، اس سلسلہ کی اشاعت پنجاب میں حضرت قبیص ؓ کی اولادواحفاد سے ، یو پی میں حضرت مولاناسیدوارث رسول نما بنار سی ؓ سے اور بہار میں خانقاہ مجیبیہ پھلواری شریف کے ذریعہ ہوئی ⁴۔

23 - مشاہیر واکابرسادات حتی سے ہیں، حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی سے نسبت آبائی رکھتے ہیں، عبادت وریاضت اور زہد و تقویٰ میں یکنا کے روز گارتھے، والد ماجد کانام سید شمس الدین بن سیدشاہ میر بغدادی گیلائی ہے، حلب میں پیدا ہوئے، تعلیم و تربیت والد ماجد سے اقلیم حاصل کی ، پھر مختلف ممالک کی سیر وسیاحت کرتے ہوئے پھے دن لا ہور میں قیام فرمایا، پھر حلب واپس ہوئے اور والد ماجد سے اقلیم ہند میں کہی جگہ سکونت اختیار کرنے کی اجازت طلب کی ، والد صاحب کی وفات کے بعد خراسان اور ماتان ہوتے ہوئے کے کہ میں اور چ کے مقام پر سکونت اختیار کی ، اس وقت شاہ حسین لنگاہی (م م م و سے ) ماتان و صندھ کاجا کم تھا اور سلطان سکندر لود تھی (م م م م و سے ) باد شاہ ہند تھا، بید دونوں آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے، آپ کے وجود مسعود سے سلسلۂ قادر بیہ ہندوستان میں پھیلا، آپ شاعر بھی تھے، قادری تخلص کرتے تھے، حاکم ملتان شاہ حسین لنگاہی نے دواب میں حضرت غوث پاک کے اشارہ پر اپنی دختر کا نکاح آپ سے کردیا ، مگر اس سے کوئی اولاد نہ ہوئی، پچھ عرصہ کے بعد ممتاز بزرگ سید ابوالفتح حسین تیارت گاہ خلائق ہے (خزینۃ الاصفیاء جی ادر کے بید اہوئے، حضرت سید حجہ خوث کی وفات میں ہوئی، مزار مبارک اوج میں زیارت گاہ خلائق ہے (خزینۃ الاصفیاء جی الرکے کے بید اہوئے، حضرت سید حجہ خوث کی وفات میں ہوئی، مزار مبارک اوج میں زیارت گاہ خلائق ہے (خزینۃ الاصفیاء جی الیہ الم اللہ ام مرور لا ہوری گ

24 - سيرت پيرمجيب تص ۵٠ اتا ٤٠ امؤلفه مولاناشاه ملال احمد قادری تجلواروی ـ

آکر ہندوستان کے شہر بدایون (یوپی) میں آباد ہو گئے تھے، کہاجا تا ہے کہ مشاکئے قادر یہ میں ان سے زیادہ لبی عمر کسی نے نہیں پائی، مشہور ہے کہ کم وبیش دوسو(۲۰۰) سال کی عمر پائی ، روایت ہے کہ ایک سو(۱۰۰) برس کی عمر میں آپ کوڈاڑھی نکلی تھی ، تین مرتبہ بارہ بارہ (۱۲) سال کی خلوت میں بیٹھے تھے، ایک دفعہ حالت استغراق وجذب وسکر میں اتناطویل عرصہ ایک غارمیں بیٹھے کہ جس پتھر کے ساتھ لگارہ گیا، یہ جلال پتھر کے ساتھ لگارہ گیا، یہ جلال الدین محمد اکبر بادشاہ کاعہد تھا <sup>25</sup>۔

# سلسلهٔ قادر بهررزاقیه تعارف، مزاج ومذاق اور خصوصیات

سلسلهٔ قادر بیر ہی کی ایک شاخ سلسلهٔ قادر بیررزاقیہ ہے جو حضرت سید شاہ عبد الرزاق بے کمر

25 - اسم گرامی "بہاءالدین" اور لقب "بہاول شیر ہے، والد کانام سید محمود بن سید علاء الدین تھا، سلسا ہونہ حضرت شیخ سید عبد القادر جیلائی تک بہونچتا ہے، بغداد میں بید اہوئے، آپ کے والد ماجد اور بھو بھی نقل مکان کر کے ہندوستان آگر شہر بد ایون میں سکونت پذیر ہوئے ، تعلیم و تربیت اپنوالد بزر گوار ہے پائی ، والد کی وفات کے بعد پھو بھی نے جو اپنے وقت کی زاہدہ وعابدہ خاتون تھیں سایئہ عاطفت میں لے لیا، علم وفضل ، زہدو تقویٰ ، عبادت و مجاہدہ اور خوارق و کر امات میں مشائخ قادر یہ میں درج ببندر کھتے تھے، جذب وسکر اور ذوق و شوق کا طبیعت پر غلبہ تھا، آپ نے بڑی کمی عمر پائی، آپ کی ایک کر امت بیہ نقل کی جاتی ہے کہ ایک دفعہ آپ خاتوت سے اٹھ کر اس مقام پر آبیٹے جہاں اب قصبہ جمرہ آبادہ ہے، اس وقت یہاں دریا بہتا تھا، دریا کے کنارے آپ کے وہاں سے اٹھ اور عبادت میں مصروف ہوگئے، زمینداران قوم دھول جن کی ملیت میں وہ زمین تھی ، نے آپ کووہاں سے اٹھ جانے کہا، حضرت نے وہاں سے بچھ دور جاکر قیام کر لیا، وہاں بھی یہی معاملہ پیش آیا، حضرت کو جلال آگیا، اور در میان میں ایک بلند ٹیلہ عبول سے منطرد کیا تھا تو معالی سے جٹ جائے اور ہماں سے بچھ دور جاکر قیام کر لیا، وہاں بھی یہی معاملہ پیش آیا، حضرت کو جلال آگیا، اور در میان میں ایک بلند ٹیلہ معودار ہوا، جس پر آپ نے قیام فرمایا، زمینداروں نے یہ منظرد کیاتاتو معانی مائی اور حضرت کے حلقتہ ارادت میں داخل موجودار ہواں المکر م سے ہے ھو مطابق کے الم کی ایک الدین محمد اکر اوفات پائی اور کم و بیش دوسوسال کی عمر پائی جو گئی اور خورت کے حلقتہ ارادت میں داخل الدین محمد اکر اوفات پائی اور کم و بیش دوسوسال کی عمر پائی در خورت نیۃ الاصفیاء جان العامی المورد بھار الدین محمد المورد نیت الاصفیاء جان الومنی اور محمود کیا تھارہ کیا تھارہ کیا تھارہ کیا ہو میاتی دوسوسال کی عمر پائی

بانسوی (ولادت ۱۳۳۷ء ه یا ۱۳۹۷ء ه یا ۱۳۸۷ء ه ایم ۱۳۳۷ء یا ۱۳۳۷ء یا ۱۳۳۷ء - وفات ۵/شوال المکرم ۱۳۳۱ء مطابق ۲/جولائی ۲۲۷ء) مقام بانسه شریف ضلع باره بنکی یو پی <sup>26</sup>کی طرف منسوب ہے۔ حاش

26 حضرت سید شاہ عبد الرزاق بے کم بانسوی سلسلہ قادریہ کے اکابر مشائخ میں گذر ہے ہیں، حسینی سادات سے ہیں، پچیس (۲۵) واسطوں سے آپ کانسب حضرت امام محمد باقراتک پہونچتا ہے، آپ کے مورث اعلی سید معین الدین اولاد سید امیر کلال جوسلسلہ نقشبندیہ کے پیر سے، بید خشاں سے خلجی دور حکومت میں وارد ہوئے سے، سلطان د، بی نہایت اعزاز سے پیش آیا اور مبارز خال کے خطاب سے نواز ا، اور ایک بغاوت کو فروکرنے کے انعام میں ان کے صاحبزادہ سید معزالدین کوسلطان نے سور جپور بہریلہ کی ریاست بطور انعام دے دی، جو چار پانچ پشتوں تک اس خاندان میں باقی رہی، بعد میں مغلوب خاندان کے ایک شخص نے تقرب سلطانی کے ذریعہ اس ریاست کو دوبارہ حاصل کرنے میں کامیابی حاصل کرلی، اور آپ کے پورے خاندان کو شہید کر دیا، صرف سلطانی کے ذریعہ اس ریاست کو دوبارہ حاصل کرنے میں کامیابی حاصل کرلی، اور آپ کی دادی تھیں ،ان سے آپ کے والد سید عبد الرحیم پیدا ہوئے میں مان سے آپ کے قائد ان میٹ خاند ان میٹندان کی بیت زمینداری بھی رہ گئی۔

آپ اپنے والد کے تیسر نے فرزندہیں، ولادت عہد شاہجہانی ۲۸ ور مطابق ۱۳۸ اور میں اتقریباً -عمر کے بارے میں اختلافات کے پیش نظر) موضع رسول پور متصل موضع محمود آباد (مضافات قصبہ دریاباد ضلع بارہ بنکی) میں ہوئی، والدین کی وفات کے بعد اپنے نانیہال بانسہ شریف میں بود وبوش اختیار کی، جہاں ترکہ میں کچھ زمینداری ان کی والدہ کے جھے میں آئی تھی، آپ کے جھوٹے بھائی سید محمد لیسین اپنے دادیہال رسول پورہی میں رہے، جہال ان کے والدکی زمینداری تھی، آپ کے بھائی سید ابوتر اب بھی بانسہ ہی منتقل ہوگئے، آپ کا گھر انہ کوئی علمی یاروحانی گھر انہ نہیں تھا، اور نہ آپ کے آباء واجداد میں کسی کوروحانیت سے کوئی رابطہ تھا بانسہ ہی منتقل ہوگئے، آپ کا گھر انہ کوئی علمی یاروحانی گھر انہ نہیں تھا، اور نہ آپ کے آباء واجداد میں کسی کوروحانیت سے کوئی رابطہ تھا ، زمیندارانہ ماحول تھا، علاقے کے بڑے زمینداروں اور کبھی سرکاری اہلکاروں سے آویز شیس بھی رہا کرتی تھیں ، ظاہر ہے کہ اس ماحول میں بچوں کی تعلیم و تربیت کی طرف دھیان دینا بہت مشکل امر تھا، اسی لئے آپ کے پوتے شاہ غلام حسن رز اتی رودولوی گابیان ماحول میں بچوں کی تعلیم و تربیت کی طرف دھیان دینا بہت مشکل امر تھا، اسی لئے آپ کے پوتے شاہ غلام حسن رز اتی رودولوی گابیان ہے کہ:

#### "حضرت سيد صاحب نے قر آن شريف سور و الها كم التكاثر (يار و عم ) تك بس يرُ ها تما"

الغرض اسی دنیاوی ماحول میں آپ نے ناظرہ قرآن کریم تک ابتدائی تعلیم گاؤں رسول پور کے مقامی کمتب میں حاصل کی، بقیہ تعلیم کے لئے "ردولی شریف" (ضلع بارہ بنگی – رسول پور سے چودہ (۱۲) کوس کی دوری پرواقع ہے) کاسفر کیا، جو آپ کی معتبر سوانح کے مطابق تعلیم سے زیادہ خاندان کے دشمنوں سے آپ کی حفاظت کے لئے اختیار کیا گیا تھا۔۔۔۔ آپ کے والد نے ایک خادم (نائی) ساتھ کر دیا تھا بھی راستے ہی میں (موضع چندن پور متصل علی آبادرودولی سے چار کوس قبل) سے کہ نائی نے آپ کوایک در خت کے نیچ بٹھا کر گاؤں میں ایک رشتہ دار عورت کی خبر گیری کے لئے چلا گیا، تاکہ سیدصاحب کے لئے پچھ کھانے پینے کا بھی انتظام کرے، اسی دوران آپ کے دشمن گھر انے کے ایک شخص کی آپ پر نظر پڑی اور آپ کواکیلا پاکر غلط ارادہ سے آگے بڑھنا چاہا کہ اچاہا کہ اچاہا کہ سیدصاحب کے لئے بڑھنا چاہا کہ انتظام کرے، اسی دوران آپ کے دشمن گھر انے کے ایک شخص کی آپ پر نظر پڑی اور آپ کواکیلا پاکر غلط ارادہ سے آگے بڑھنا چاہا کہ اچاہا کہ عبر حال غیب میں سے ایک درویش شخصیت نمودار ہوئی، جن کا اسم گرامی معتبر تذکروں کے مطابق شاہ عنایت اللہ سیاح ٹھا

، انہوں نے آپ کونام لے کر پکارا، اس سے آپ کو پچھ سکون ملا، اور اس سوار و شمن نے فرار میں عافیت سمجھی ، درویش نے وہیں درخت کے نیچے مغرب کی نماز پڑھی ، نماز کے بعد درویش نے اپنابر تن دیا کہ سامنے تالاب سے پائی لے آؤ، آپ نے خدمت انجام دی، درویش نے دریافت کیا کہ تہارے ہاتھ میں کیا ہے؟ آپ کے ہاتھ میں اس وقت "یوسف زلیخا" کتاب تھی، آپ نے کتاب کانام بتایا، درویش نے کہا کہ تم کو کیا مطلب کہ یوسف گیسے سے ؟ اور زلیخا نے کیا کیا تھا؟ اللہ نے تمہیں اپنے کام کے لئے پیدا کیا ہے۔ اس دوران ایک شخص اپنی تجینس ڈھونڈ تاہوا ادھر آکلا، شاہ صاحب نے کہا: جاوہ تیرے گھر پر ہے ، وہ واپس ہواتو اقعی تجینس کو گھر پر پایا، اظہار تفکر کے لئے تھوڑا کھانا لے کرشاہ صاحب کے سامنے پیش کیا، وہ کھانا نہوں نے سیدصاحب کو درے دیا کہ تم کھاجاؤ، رات زیادہ ہوگی تھی مگروہ نائی واپس نہیں آیا، اللہ پاک نے سید صاحب کی حفاظت کے لئے شاہ صاحب کو فرشیر رحمت کا کہا تھی ہوگی تو ہوگی تھی مگروہ نائی واپس نہیں آیا، اللہ پاک نے سید صاحب کی حفاظت کے لئے شاہ صاحب کو فرشیر رحمت بناکر بھیج دیا، سر دیوں کی رات تھی، شاہ صاحب نے اپنی گلیم آپ پر ڈالدی اور فرمایا، سوجاؤ، آپ سوگئی، آپ پر ان کے احسان بنائی کی آہٹ محسوس ہوئی تو درویش نیٹے چکاتھا، آپ نے ان کے ہمراہ چلنے کی خواہش ظاہر کی ، مگر انہوں نے کہا، اب ہماری ملاقات دکن میں ہوگی ہو، تہہارے گھر والے پریشان ہو جائیں گے، آپ نے پوچھا، پھر کب ملاقات ہوگی، انہوں نے کہا، اب ہماری ملاقات دکن میں ہوگی ، اس کے بعدوہ مر دغیب تھوڑی دورآگے جاکر رویوش ہوگیا۔

سید صاحب ؓ درویش کے چلے جانے کے بعد ملازم کے ہمراہ گھر واپس ہوگئے ، مگر اس کے جملوں اور تھوڑی دیر کی مصاحب کااثران پر باقی رہا( تذکر ۂ حضرت سید صاحب بانسوی ؓ ص۰۶ ۵۴۳ مرتبہ محمد رضاانصاری)

اسی کا نتیجہ تھا کہ کتابوں سے ان کی الفت ختم ہو گئی ،اور جان ودل کسی دلدار کی تلاش کے لئے بے چین ہو گئے ،بقول

شاعر

#### صد کتاب وصد ورق در نار کن جان و دل با جانب دلد ار کن

گیرہ دنوں کے بعد ان کے قلب میں تصوف واحسان کار جھان بڑی شدت کے ساتھ پیداہوا، اور وہ کسی مرد کامل کی تلاش میں سرگر داں رہنے گئے ،اسی در میان معاشی مقاصد کے تحت انہوں نے دکن کاسفر اختیار کیا، اور وہاں سات سال مقیم رہ کر بانسہ والیس ہوئے ، اس دوران والدین رحلت کر چکے تھے ، آپ کے بھائیوں نے آپ کی شادی کر ادی ، مگر ایک سال کے بعد ہی پھر سیاحت کے لئے نکل گئے ، آپ کو مر دخدا کی تلاش تھی ، خواب میں حضرت علی گئی زیارت ہوئی ، اور احمد آباد حضرت میر عبد الصمد خدا نما گئی خدمت میں خدمت میں حاضری کا تھم ملا، چنانچہ آپ احمد آباد گجر ات کے لئے نکل پڑے ، احمد آباد حضرت میر عبد الصمد آز خدا نما کی خدمت میں حاضر ہوئے ، توانہوں نے دیکھتے ہی فرمایا: کہ عبد الرزاق! تمہارا تجھے بہت انتظار تھا، آپ ان سے بیعت ہو گئے ، اور طریقۂ صوفیا کی تعلیم حاصل کی اور مشر ف بخلافت ہو کر واپس ہوئے ، واپسی پر انہیں تکم ملا کہ د ، بلی میں میرے دوست حضرت سید حسن رسول نما گی بار گاہ عالیہ میں میرے دوست حضرت حسن رسول نما گی بار گاہ عالیہ میں حاضر ہوئے ، حضرت حسن رسول نما گی بار گاہ عالیہ میں حاضر ہوئے ، حضرت حسن رسول نما گی بار گاہ عالیہ میں حاضر ہوئے ، حضرت حسن رسول نما گی بار گاہ عالیہ میں حاضر ہوئے ، حضرت حسن رسول نما گی بار گاہ عالیہ میں حاضر ہوئے ، حضرت حسن رسول نما گی بار گاہ عالیہ میں حاضر ہوئے ، حضرت حسن رسول نما نے آپ کو دیکھو ہے جوب نہیں رہتا ، پگڑی اپنی بیتا ہے حبوب کو بغل میں لئے ہے "اس مر دسیا ہی کو دیکھو ہے جموب نہیں رہتا ، پگڑی اپنی بیتا ہے حبوب کو بغل میں لئے ہے "

بوفت رخصت حضرت حسن رسول نمانے ہدایت فرمائی که "ایسانہ ہوناچاہئے کہ خوب شکم سیر ہو کر کھائے اور پیر پھیلا کر سور ہے اور کسی فقیر کو بدنام کرے"

وہاں سے رخصت ہو کربریلی میں اپناتھید سات (۷) روپے میں فروخت کیا، پھر موضع تلہ ہڑیا شاہجہاں پور کی معجد میں قام کیا اور وہاں سلسلۂ نقشہند ہے کے ایک شخ سے استفادہ کر کے بانسہ تشریف لائے ،اور یہاں اپنی مند ارشاد قائم کی ،اور خالص متو کلانہ زندگی گذاری ،کسی کے عطایا پر تکیہ نہ کیا، سپاہی کی نوکری کرتے تھے ،جو کمایا اس میں سے خود بھی کھایا اور دو سروں کی ضروریات بھی پوری کیں، ایک بارسید صاحب کے توکل اور کمالات روحانی کی خبر سن کرباد شاہ دہلی محمد شاہ (۱۲۰۰از ہے تا ۱۲۰۱ز ہے کا ۱۲۰۰ موریات بھی پوری کیں، ایک بارسید صاحب کے توکل اور کمالات روحانی کی خبر سن کرباد شاہ دہلی محمد شاہ محمد نافع کے توسط سے آپ کو بھیجی ، علامت خالق ورزاق میں کس چیز کی کی ہے جو میں مخلوق سے کسی چیز کا طالب بنوں ، آپ نے فرمان لے کرچاک کر ڈالا، اور فرمایا کہ "ملکیت خالق ورزاق میں کس چیز کی کی ہے جو میں مخلوق سے کسی چیز کا طالب بنوں "(قطب الاقطاب سید شاہ عبد الرزاق بانسوی قد س سرہ الاصفی مع شجر ہ بیعت وخلافت ص کے تا کا مؤلفہ جناب محمی الدین قادری الرزاقی عرف غوثو میاں ،اشاعت جدید: بہ اہتمام صوفی خلیفہ مشرف علی فئچ گڑھ ، فروری ۱۱۰ بیاء / صفر المظفر ۲۳۳ بیاھ بحوالہ کرامات رزاقی ، وبح ذخار ، ملفوظر زاتی وغیرہ )

آپ بڑے صاحب کشف و کر امات بزرگ تھے ،اس لئے خلق خدا کا کافی رجوع ہوا، متعد د اکابر علماء بھی آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے ،مثلاً ملا نظام الدین بن قطب الدین سہالوی ؓ (بانی درس نظامی )،مولانا محمد رضا، شیخ احمد عبد الحق ، شیخ کمال الدین بن محمد دولت فتچپوری اور شیخ اسماعیل بن ابراہیم الحسینی البلگرامی وغیرہ۔

آپ کی وفات اٹھای (۸۸) سال کی عمر میں (علی اختلاف الروایت - ایک روایت بانوے سال کی بھی ہے) ۵/شوال المکرم ۱۳۳۱ الیھ م۲/جولائی ۱۲۷ جولائی ۱۲۷ با کو محمد شاہ دہلوی کے عہد حکومت میں ہوئی، اور بانسہ شریف محلہ کٹر الیس مد فون ہوئے (الاعلام بمن فی تناریخ المہند من الاعلام المعلام المعلام السید عبدالحدی بن فخر الدین الحسنسی (متوفی ۱۳۳۱ مرسوایا) محمد ۱۳۲۷ طور ۱۲ میر وت ۲۲ میر ۱۳۳۹ ہوم ۱۹۹۹ ہو جو الموری سرم ۱۳۳۰ میر وت ۲۲ میر ۱۹۳۹ ہو م ۱۹۹۹ ہو ۔ و تذکر و حضرت سیدصاحب بانسوی مسلم ۱۳۳۷ مرسوائی انسان انساری) آپ کو " ہے کر" آپ کی ایک مشہور کر امت کی بناپر کہا جاتا ہے ، جس کا ذکر آپ کے اکثر تذکرہ نگاروں نے کیا ہے ، آپ کے سب سے معتبر سوائی نگار اور مشہور مرید و ظیفہ حضرت ملانظام الدین فرنگی محلی آبی درس نظامی تحریر فرماتے ہیں:

"ایک عالم دین کی مجلس میں معجزات زیر بحث تھے ، اس معجزے پر جو حضرت سیدۃ النساء فاطمہ زہراء ﷺ نے دریعی منتول ہے کہ: حضرت بی بی فاطمہ " نے مشاہدہ فرمایا کہ پیغیم خداصلوات اللہ علیہ وآلہ کی چادر مبارک پیچھے سے سامنے تھیجے تو جسم اطبر حاکل نہ ہو تا ، بلا کھنے ایک طرف سے دو سری طرف چلی آتی ، لوگ جیرت کا اظہار کر رہے تھے ، (یقین نہیں کر رہے تھے کہ مالیہ صالحات اللہ تعالی علیہ وعلی آلہ الطاہرین کے فیض سے آج بھی آپ کی امانت کے حضرت رسول خداصلوات اللہ تعالی علیہ وعلی آلہ الطاہرین کے فیض سے آج بھی آپ کی امانت کے حاملین سے جو آپ کے باطنی غلفاء ہیں ایسا ہونا ممکن ہے ، پھر فرمایا تحییجو میری چادر!لوگوں نے (حضرت کی حاملین سے جو آپ کے باطنی غلفاء ہیں ایسا ہونا ممکن ہے ، پھر فرمایا تحییجو میری چادر!لوگوں نے (حضرت کی حاملین سے جو آپ کے باطنی غلفاء ہیں ایسا ہونا ممکن ہے ، پھر فرمایا تحییجو میری چادر!لوگوں نے (حضرت کی حاملین سے حو آپ کے باطنی غلفاء ہیں ایسا ہونا ممکن ہے ، پھر فرمایا تحییجو میری چادر!لوگوں نے (حضرت کی امانت کے حاملین سے جو آپ کے باطنی غلفاء ہیں ایسا ہونا ممکن ہے ، پھر فرمایا تحییجو میری چادر!لوگوں نے (حضرت کی امانت کے حاملین سے جو آپ کے باطنی خلفاء ہیں ایسان میں ایسان میں اس کے معترت کے بطنی خلالے میں اس کی امانت کے مینیا کے معترت کی امانت کے مالی کی امانت کے میکھوں کے معرف کی جو اس کے دور کی کا در اور کو کیا کے معرف کی کو اس کے دور کی کو در کی کا در کے کر کا کا میار کی کے دور کی کیسان کیسان کی کو کی کو در

سلاسل تصوف

کمر میں لیٹی چادر کو) کھینچااور ایساہی انہوں نے پایا۔چادر کے دونوں سرے کولو گوں نے پکڑ کر کھینچااندام مبارک رکاوٹ ثابت نہیں ہوا(منا قب ۵۳٬۵۲)

یہ واقعہ کہاں اور کس پس منظر میں پیش آیا ملاصاحب ؓ نے اس کا ذکر نہیں کیا ہے ، لیکن "کرامات رزاقیہ " میں یہ واقعہ تھوڑی تفصیل کے ساتھ موجو د ہے:

"حضرت موہان (ضلع اناؤ) میں تشریف رکھتے تھے، ندی کے کنارے پر (سٹی ندی پر حسب صراحت ملفوظ رزاقی )وضو کررہے تھے، کہ اتنے میں حضرت کو الہام ہوا، کہ امت محمد سُلُالْیَا فَیْ میں ایک شخص مجحزہ پیغیر کا انکار کرتا تھا، اس سبب سے اس کا ایمان تلف ہو سکتا ہے، جاؤاوراس کے ایمان کی حفاظت کرو۔ حضرت بموجب حکم کے وہاں تشریف لے گئے، (مولانا) ابوا افتح (جن کانام سید حبیب تھا، قصبہ نیوتی ضلع اناؤ کے رہنے والے تھے، اور قاضی ضیاء الدین قاضی جیانیوتوی متوفی ایم و المهاء کی اولاد سے تھے) ایک طالب علم کو پڑھاتے تھے، حضرت مولوی سے ملے، اور ان کی مجلس سے علیحدہ بیڑھ گئے، اور مولوی اس طالب علم کو حدیث پڑھانے لگے، اور اس کے معنی کئے (ارواحنا اجسادنا و اجسادنا و اجسادنا ارواحنا) کہ جسد (جسم) میر امثال روح کے ہے۔۔۔۔ تو اس طالب علم نے کہا: جسد اور گوشت اور اپوست تو یہی آنجناب میں تھا اور روح منزہ چیز ہے، جسد اس کے برابر نہیں۔۔۔۔۔

حضرت نے فرمایا: میاں طالب علم! جس طرح مولوی کہتے ہیں اسی طرح ہے، کہ ذات پیغیبر الیی ہو گذری ہے، کہ بیان سے باہر ہے۔

طالب علم نے کہا: میاں سیاہی! تم اپنی سیاہ گری کی باتیں کرو۔

حضرت چپرے، پھر مولوی صاحب اس کو سمجھانے لگے۔

حضرت نے پھر فرمایا:میاں طالب علم!جومولوی کہتے ہیں، سچے۔

پھراس نے وہی جواب دیا،۔۔۔ پھراس کو مولوی پڑھانے لگے ، پھروہ طالب علم وہی کہتا۔

تب حضرت نے فرمایا: میاں طالب علم!ان کی توجہ سے ان کی امت میں بھی ایسے لوگ ہیں کہ ان کا جسد اور روح یکساں ہے۔

طالب علم نے کہا: تم بھی ان کی امت میں ہو، تمہارا جسد وروح یکساں ہے؟

حضرت نے فرمایا: ہاں! ان کی توجہ سے ہماراجسد اور روح بر ابرہے۔

تووہ طالب علم اٹھا، حضرت کی چادر جو گوٹ (کمر، پنڈلیوں اور بازوکے اوپر ڈالے) مارے بیٹھے تھے، کھینچ کی ،(اور بے روک نکل آئی)

اس کے جی میں آیا کہ خدا جانے انہوں نے کس طرح چادر ڈالی ہوگی، تب حضرت نے فرمایا: تمہارے جی میں شبہ ہوگا، تم اپنی چادر ڈالواور کھینچو۔ آپ نے سلسلۂ قادر میہ کواس وقت سنجالاجب ہندوستان میں ہر طرف چشت اہل بہشت کا غلغلہ تھا، آپ کے ذریعہ میہ سلسلہ پورے برصغیر میں بھیل گیا، بے شارلوگ آپ کے دامن تربیت سے وابستہ ہوئے، آپ کے خلفاء کی تعداد تنکیس (۲۳) بتائی جاتی ہے جن میں آپ کے دونوں صاحبز ادے بھی شامل ہیں، میہ حضرات آپ کی نسبت اور فکر کولے کر اطراف عالم میں بھیل گئے 27، ان میں چند سلسلوں کو بہت زیادہ شہرت حاصل ہوئی اوران کے فیوض عالیہ آج تک جاری ہیں:

اس نے اپنی چادر ڈالی اور تھینچی چادر نکل آئی توطالب علم کویقین ہو گیا۔۔۔۔۔

مولوی ابوالفتخ اصلے اور پکار کے کہا، جس کو مرید ہونا ہو سوہو ہے، پھر الیا شخص نہیں ملے گا، میں تو خیر آباد کے قطبی میال سے بیعت ہو چکا ہوں، مگر پیرار شاد ان کو بناؤں گا اور اپنے گھر گئے اور اپنے بیٹے کولے آئے اور مرید کرادیا" (تذکرہ حضرت سید صاحب بانسوی میں ۱۵۲ تا ۱۵۲ بحوالہ کرامات رزاقیہ ص ۲۲،۲۵ نواب محمد خال شاہجہاں پوری ، مطبع مر قع عالم ہر دوئی ۱۳۹ ہے تھلب الا قطاب سید شاہ عبد الرزاق بانسوی قدس سرہ الا صفی مع شجر ہ بیعت وخلافت ص ۱۲ تا ۱۲ مؤلفہ جناب محمی الدین قادری الرزاقی عرف بانسوی قدس سرہ الا صفی مع شجر ہ بیعت وخلافت ص ۱۲ تا ۱۲ مؤلفہ جناب محمی الدین قادری الرزاقی عرف غوثو میاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئے گڑھ ، فروری ۱۱۰ بیء / صفر المظفر ۲۳۲ بیوں ،

27 - آپ کے شکیس (۲۳)خلفاء کے اساء گرامی پہیں:

(۱) حضرت سید شاہ غلام دوست محمد ابن حضرت بانسہ (م ۱۹۱۰ه مر ۱۹۰۰ه مر ۱۹۰۰ه میں سیسلئہ بانسہ کی سب سے زیادہ اشاعت آپ ہی کے ذریعہ ہوئی ، آپ نے اپنے تینوں صاحبزاد گان: ﴿ حضرت سید شاہ کرم اللّد (م ۲۰۷ه مر ۱۳۲۷م مر ۱۳۲۰م مرد ادوں میں حضرت شاہ غلام علی سب سے زیادہ کثیر الفیض ہوئے۔

اللہ مرد مرد الفیض ہوئے۔

(۲) استاذالہند ملانظام الدین محمد فرنگی محلیؓ بانی درس نظامی (م ۱۲۱۱ ہے /۴۷۸ بے اِ ء) آپ بھی انتہائی کثیر الفیض خلیفہ تھے، بحر العلوم حضرت مولاناعبد العلی فرنگی محلیؓ آپ کی مسند علمی وروحانی کے جانشین ہوئے۔

(۳) شیخ احمد عبد الحق فرنگی محلی (م ۱۲<u>۱ ا</u>ه مرسم کیا و مرادر زادهٔ ملانظام الدین فرنگی محلی ، آپ ہی کے سلسلہ کی آخری کر یوں میں قریب ایک سو(۱۰۰) سال قبل امام الهند حضرت مولاناعبد الباری فرنگی محلی موٹ ہوئے ،جو اپنی نوع بنوع خدمات و تحریکات کی وجہ سے آج بھی زندۂ جاوید ہیں۔

(۴) سید شاہ میر محمد اسمعیل بلگرامی ثم مسولوی ً (م ۱۲۳ ایر ه / ۴۵۰ این سے بھی سلسله کی غیر معمولی اشاعت ہوئی۔ (۵) شاہ محمد اسحاق خان شاہجہاں پوری ً (م ۲۲/ ذی الحجه ۱۷۰ ایر ه مطابق ۲/ ستمبر ۱۵۰ ایر ید صادق اور فانی الشیخ تھے، آپ سے بھی سلسلۂ رزاقیہ کی بڑی اشاعت ہوئی۔ (۱) شاہ لعل سر گروہ آزادان، آپ کوشالی پہاڑی علاقہ نینی تال کی ولایت دی گئی تھی ،وہیں موضع کو دیاں والامیں مد فون ہیں، سن وفات معلوم نہیں ہے،اس علاقے میں آپ کاسلسلہ جاری وساری ہے۔

(۷) سید شاہ منگرے میاں رودولوی ؓ ابن حضرت بانسہ ؓ، حضرت سیدصاحب ؓ کی تیسر ی بیوی کی واحداولا دہیں ، آپ کاوصال یوم جمعہ ۲/ محرم الحرام ۱۲۱ایھ مطابق ۱۲/ نومبر ۲۵۷ اے کوہوا، مز ارمبارک محلہ صوفیانہ قصبہ رودولی ضلع بارہ بنکی (یوپی ) میں مرجع خلائق ہے۔

(۸) حاجی حافظ محمد مقیم سرحدی مین متوطن پنجاب، جالیسر میں مقیم ہوگئے تھے، چھ (۲) مرتبہ زیارت حرمین شریفین سے مشرف ہوئے، وفات ۲/شوال الممرم ۱۹۰۰ اور مطابق ۲۲/ جنوری ۲۳۸ اور کوہوئی، مز ار مبارک بانسہ شریف ہی میں ہے۔
(۹) سید تراب علی ؓ، سکنہ روناہی ضلع فیض آباد کے رہنے والے تھے، بڑے صاحب کشف تھے ، باقی حالات معلوم نہ ہو سکے۔

(۱۰) ملا محمد رضافر نگی محلیؒ، برادراصغر استاذالهند ملانظام الدین فرنگی محلیؒ، ابتد امیں حضرت سیدصاحب کے بڑے منکر سے ،اوراپنے بھائی ملانظام الدین کی بیعت بانسہ پراعتراض کرتے تھے، لیکن پھر بعض مبشر ات و منامات کے بعد حضرت بانسویؒ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے۔ حضرت سے اجازت و خلافت ملنے کے بچھ عرصہ بعد مدینہ منورہ ہجرت کر گئے، وہاں ایک عرصہ تک مسجد نبوی میں درس حدیث دیا، اوروہیں وفات پائی، جنۃ البقیع میں مدفون ہیں، تار نخوفات معلوم نہیں ہے، انہوں نے مسلم الثبوت کی ایک شرح لکھی تھی (نزہۃ الخواطر ج۲ص ۱۲ مولاناعبد الحی لکھنویؒ)

(۱۱) ملا کمال الدین فتح پوری سہالی کے رہنے والے تھے، ملانظام الدین فرنگی محلی ؒ کے شاگر دیتے، بڑے عالم دین اور بحر العلوم تھے، ابتدامیں حضرت بانسہ کے معتقد نہ تھے، پھر مرید ہوئے اور آپ کے حالات ومشاہدات پر ایک کتاب "منا قب رزاقیہ "تحریر فرمائی، آپ کی وفات ستر (۷۰) سال کی عمر میں ۱۲/محرم الحرام ۱۵ البھ مطابق ۱۲ / اگست ۲۱ کے اوہوئی، فتح پور (بارہ بنگی ) میں آبادی سے باہر آپ کا مز ار مرجع خلائق ہے۔

(۱۲) شاہ رحمت اللہ صاحب (امر وہہ)، قصبہ امر وہہ سے بارہ کوس تک کاعلاقہ آپ کے زیر ولایت تھا، ۱۵ / رہے الاول مطابق ۴ مطابق ۴ مارچ ۱۹ کے پاس زیارت گاہ خلق ہے۔ مطابق ۴ مارچ ۱۹ کے پاس زیارت گاہ خلق ہے۔ استخراقی کیفیت غالب (۱۳) شاہ ولی اللہ رسول نما (جبالا پور مصطفے آبادرام پور) بڑے صاحب کشف و کر امات تھے ، استخراقی کیفیت غالب تھی، سن وفات معلوم نہیں۔

(۱۴) قاضی فیض الله ﴿ (امپور)، آپ شهر مصطفے آباد عرف رامپورکے قاضی وقت سے ،اور تاحیات قاضی رہے، بلکہ ان کی نسل میں بھی یہ عہدہ بر قرار رہا، آپ کے زمانے میں رامپورکے والی نواب علی محمد خان سے ،رام پورکے محلہ کوچہ قاضی میں آپ کامز ارہے، سن وفات معلوم نہ ہوسکا۔

(۱۵) شاہ منگرے میاں ؓ (بڑا گاؤں، ضلع بارہ بنگی )، بڑے صاحب مقام بزرگ تھے، مز ار مبارک بڑا گاؤں ضلع بارہ بنگی میں ہے، سن وفات معلوم نہ ہوسکا۔ ☆سلسلهٔ رحمانیه لکھنؤ، صوفی عبدالرحمٰن لکھنوی ؓ

لمسلسلة مجيبيه فرخ آباد، صوفي محمه طالب حسين شاكري فرخ آبادي ًـ

المسلسلة وارشيه ديوه شريف باره بنكى، حضرت حاجى شاه وارث على ًــ

المسلسلةُ اميريهِ حسنيهِ اسحاقيهِ ، بتوسط خانقاه منورواشريف بهار ، حضرت مولاناامير الحسن قادريَّ المسلمةُ الميرية

29

(۱۲) شاہ رحمت اللہ وسواسیؒ، جالیسر پنجاب کے رہنے والے تھے، سیدصاحب کے صاحبز ادے سید شاہ غلام دوست محر آگی تعلیم وتربیت پر مامور رہے، تاریخ وفات اور مدفن معلوم نہ ہوسکا۔

(۱۷) شاہ ابوالخیر سدھاری میاں قدوائی (دریابادی)، مخدوم محمد آبکش صاحب ولایت دریاباد کی اولادسے تھے، بڑے صاحب کشف و کرامات تھے مز ار مبارک احاطہ پیارے بی بی دریاباد میں واقع ہے سن وفات معلوم نہیں ہے۔

(۱۸) شاہ محمد مر از مراز کاؤں، بارہ بنکی کے رہنے والے تھے، صاحب مقام تھے، سن وفات معلوم نہیں ہے

(۱۹)شاہ انور لکھنوی ّ۔

(۲۰) مولوی عبدالله صاحب ّ

(۲۱)مولوی نعیم الله صاحب (سهارن پور)

(۲۲)شاه هیب الله قدواکیّٔ،

(۲۴) شاہ غلام حسین قدوائیؓ، آپ کامز اردر گاہ بانسہ کے احاطہ میں ہے۔

ان میں اول الذكر نو (٩) اصحاب كاسلسله آج تك جارى ہے۔

قطب الا قطاب سيد شاه عبد الرزاق بانسوى قد س سره الاصفى مع شجر هُ بيعت وخلافت ص ١٢ تا١٢ مؤلفه جناب محى الدين قادرى الرزاقى عرف غو ثوميال ، اشاعت جديد: به امهتمام صوفى خليفه مشرف على فنح گڙھ ، فرورى ٢٠١١ - / صفر المظفر ٢٣٣٢ إهر)

28 - سوانح حیات سلسلۂ بانسہ نثریف ، یہ چھبیس (۲۲) صفحات کا ایک رسالہ ہے ، میرے پاس اس کا ایک نسخہ موجو دہے ، جس میں چند مشہور سلاسل رزاقیہ کے شجرات جمع کئے گئے ہیں ، مگر اس رسالہ کاسرورق غائب ہے اس لئے اس کے مرتب اور نانثر وغیرہ کی تفصیلات معلوم نہ ہو سکیں۔

29 - یہی نسبت حضرت منورویؓ تک یہونچی ،اورآپ کے ذریعہ اشاعت پذیر ہوئی ،حضرت مولاناامیر الحسن قادریؓ آپ کے ناناتھے ،ان کو پیہ نسبت بانسہ شریف سے ملی تھی۔

## سلسلئه قادريه رزاقيه كى بعض اہم خصوصيات

ہ سلسلہ کا دریہ رزاقیہ میں اتباع شریعت کے ساتھ عشق وسر مستی اور فنائیت و دنیا بے زاری کارنگ بہت گہر اہے،اس سلسلہ کے اکثر اکابر دنیاسے بے تعلق اور منصب وشہرت کی دوڑ سے الگ تھلگ رہتے ہیں۔

ہے تو کل اس سلسلہ کا خاص وصف ہے، لوگوں سے امیدیں قائم کرنا بلکہ اکثر ان کے تحا گف قبول کرنے سے بھی یہ لوگ اختیاط کرتے ہیں، اور اپنی محنت سے رزق کے حصول کا اہتمام کرتے ہیں۔
ہواس سلسلہ کو اہل علم کے یہاں بھی بڑی قبولیت حاصل ہوئی، گو کہ اس طریق کے مرشد اول زیادہ پڑھے لکھے نہ تھے، لیکن نثر وع سے ہی اس سے بڑے بڑے اصحاب علم و تصنیف وابستہ رہے ہیں، پورافر بگی محل خاندان جس نے اس ملک کو ایک مضبوط تعلیمی نظام دیا حضرت بانسوی آئے وقت سے ہی اسی سلسلہ سے وابستہ رہا ہے، اور یہ تسلسل آج بھی قائم ہے۔

اس سلسلہ کاخاص فیض ہے ہے کہ جو سالکین سلسلۂ رزاقیہ کے حقیقی مذاق سے آشاہو جاتے ہیں ان کو علم لدنی اور علم الاسر ارسے بھی حصۂ وافر مل جاتا ہے اورا کثر ان کی زبان سے کلمات حکمت حاری ہونے لگتے ہیں۔

ہے۔ ایک عام دیہاتی طرززندگی میں بھی بڑے بڑے کاملین ہوئے ہیں ، ان کاکوئی مخصوص لباس یا وضع قطع نہیں ہے ، ایک عام دیہاتی طرززندگی میں بھی بڑے بڑے کاملین ہوئے ہیں ، خود حضرت بانسوی ؓ عام سپہیانہ لباس میں رہتے تھے ، ان کو دیکھ کر اندازہ کرنامشکل تھا کہ یہ کوئی اللہ والے بھی ہوسکتے ہیں۔
ﷺ اس سلسلہ کا ایک اہم امتیازیہ بھی ہے کہ مشاغل دنیا کے ساتھ بھی مدارج سلوک طے کئے جاستے ہیں ، مرید کے لئے فوری طور پر تمام کاموں سے کنارہ کش ہوکر خلوت گزیں ہونایا چلہ کشی اختیار کرناضروری نہیں ہے ، بلکہ اپنی مفوضہ ذمہ داریوں کی ادائیگی کے ساتھ بھی اشغال باطنی کی انجام دہی ممکن ہے ، جیسا کہ حضرت بانسوی ؓ جب حضرت میر عبدالصمد خدانما (م اا / ربیج الثانی و ااپھ مطابق

فرمایا کہ "ان کوچلہ کشی کی حاجت نہیں ہے جو اولیاء کو خلوت اور چلہ کشی میں حاصل ہو تاہےوہ ان کو گھوڑے کی پیڑھ پر حاصل ہو گا"30

### عرس بإنسه كي حقيقت

ہے۔ گوکہ ذاتی طور حضرت بانسوی گوساع کاذوق تھا، لیکن غالباً اس کوان کی خاص کیفیت پر محول کیا گیا اور سلسلہ میں داخل نہیں کیا گیا، ان حضرات کے بہال عرس کالفظ بکثر ت بولاجا تاہے، مگروہ آج کل کے اور سلسلہ میں داخل نہیں کیا گیا، ان حضرات کے بہال عرس کالفظ بکثر ت بولاجا تاہے، مگروہ آج کل کے مروجہ معنی میں نہیں ہے، بلکہ اس کامطلب صرف تاریخ مقررہ پر قر آن خوانی، ایصال ثواب اور تقسیم تبرک تک محدود ہے، جیسا کہ سلسلہ کرزاقیہ کے محرم اسرار، صاحب نسبت اور محقق عالم دین حضرت مولانا قیام الدین عبدالباری فرنگی محلی (جوخودخانقاہ بانسہ کے منتظمین میں سے بھی ہوتے تھے) نے اپنی مولانا قیام الدین عبدالباری فرنگی محلی (جوخودخانقاہ بانسہ کے منتظمین میں سے بھی ہوتے تھے) نے اپنی کتاب "عرس حضرت بانسہ "ساس کی وضاحت کی ہے، لکھتے ہیں:

"عرس میں شب ششم کو قر آن خوانی ہوتی ہے، اور تقسیم تبرک کیاجا تاہے، اور کھے نہیں ہوتا، محفل ساع کادستورآستانہ کی طرف سے نہیں ہے، اگر چپہ کہ حضرت کو ذوق ساع سے بہت تھا، یہ تفصیل ہے عرس حضرت بانسہ کی رضی الله عنہ وعن اتباعہ اجمعین "<sup>31</sup>

### طبقة ملامتيه يا قلندريه سے قربت

ہسلسلہ رزاقیہ کی ایک اوربڑی خصوصیت اس کی وسیع المشربی ہے، یہاں صوفیاء کے اس طبقہ کا بھی ہر طرح احترام کیاجاتاہے بلکہ یکگونہ قربت پائی جاتی ہے جن کواصطلاح میں "ملامتیہ طبقہ "یا قلندر" کہاجاتاہے، اورار باب معارف کی تقسیم میں اس کو"امناء"کا بھی نام دیا گیاہے۔

<sup>30 -</sup> قطب الا قطاب سید شاه عبد الرزاق بانسوی قدس سره الاصفی مع نثجر هٔ بیعت وخلافت ص اامؤلفه جناب محی الدین قادری الرزاقی علی فتح گرهه ، فروری النبه المنطفر ۲۳۳ ایه)
عرف غوثو میال ، اشاعت جدید: به اهتمام صوفی خلیفه مشرف علی فتح گرهه ، فروری النبه المنطفر ۲۳۳ ایم الدین عبد الباری فرنگی محلی <sup>30</sup> ناشر قادری بک ایمبنسی لکھنؤ ، ۲۹سواه / ۱۹۱۷ و عرس حضرت بانسه ص ۲۹ مؤلفه حضرت مولانا قیام الدین عبد الباری فرنگی محلی <sup>31</sup> ناشر قادری بک ایمبنسی لکھنؤ ، ۲۳۳ هم المیان عبد الباری فرنگی محلی <sup>31</sup> ناشر قادری بک ایمبنسی لکھنؤ ، ۲۹سواه المیان عبد الباری فرنگی محلی <sup>31</sup> ناشر قادری بک ایمبنسی لکھنؤ ، ۱۹۳۵ میان المیان عبد الباری فرنگی محلی <sup>31</sup> ناشر قادری بک ایمبنسی لکھنؤ ، ۱۹۳۵ میان المیان عبد الباری فرنگی محلی <sup>31</sup> ناشر قادری بک ایمبنسی المیان المیان عبد المیان الم

ملامتیہ فرقہ عارفین حق کاوہ گروہ ہے جواپنا احوال کونہ صرف لو گوں سے چھپا تا ہے بلکہ اپنے نقائص کو ظاہر بھی کر تاہے، تا کہ لوگ اس سے قریب نہ ہوں اوران کی مشغولی حق میں خلل واقع نہ ہو، شائم امدادیہ میں ہے:

"اور جانا چاہئے کہ "امناء" ملامتیہ ہیں، اور وہ ایسے لوگ ہیں کہ ان کے باطنی حالات سے کوئی اثر ظاہر پر ظہور نہیں کرتا ہے، بلکہ ظاہر ان کا اکثر ارباب ظاہر کی نظر میں خلاف شریعت معلوم ہوتا ہے، اور حاشا کہ کوئی امر خلاف شرع شریف کرے کیونکہ مدار ترقی باطن و قرب الہی وابستہ اتباع سنت سنیہ پرہے، ۔۔۔ اور جو کہ نظر ارباب ظواہر میں معلوم ہوتا ہے، قصور وادر اک ان کا ہے نہ نقصان بزرگاں ۔۔ فنس الامر میں فی الواقع مخالف شرع ہونا امر دیگرہے، اور نظر ناقصال میں پچھ خلاف معلوم ہونا امر دیگرہے، اور نظر ناقصال میں پچھ خلاف معلوم ہونا امر دیگرہے، والعیب فی الاول لافی الثانی (برائی پہلی شکل میں ہے خلاف معلوم ہونا امر دیگرہے، والعیب فی الاول لافی الثانی (برائی پہلی شکل میں ہے خلاف معلوم ہونا امر دیگرہے، والعیب فی الدول لافی الثانی (برائی پہلی شکل میں ہے خلاف معلوم ہونا اس کا اس رنگ میں رہنا بھی ایک بھید ہے کہ اس کا اظہار خواہش مند تعلیم و تلقین بھی ان سے ہوتے ہیں، لیکن راقم (مؤلف رسالہ نفیات مکیہ خواہش مند تعلیم و تلقین بھی ان سے مستر شدین کوخوف ضرر ہی بہت ہے ہمقابلہ امید نفع کے، واللہ سجانہ اعلم و علمہ اکمل واتم "

حضرت حاجی امد اد الله مهاجر مکی کے الفاظ میں:

"ایک شخص نے حاضرین سے عرض کیا کہ صوفی کون ہے اور ملامتی کون ہے؟ فرمایا: صوفی وہ ہے کہ سوائے اللہ کے دنیاو خلق سے مشغول نہ ہواورر دو قبول مخلوق کی پرواہ نہ رکھے، اور مدح وذم اس کے نزدیک برابر ہو اور ملامتی وہ ہے کہ نیکی کو

چھپائے اور بدی کو ظاہر کرے "<sup>32</sup> حضرت عبد الرحمن جامی سکھتے ہیں:

"ملامتیہ گروہ وہ کہلاتا ہے جو اخلاص کے معنی اور صدق کے قاعدے کی تگرانی میں پوری جدو جہد کرتا ہے، اور اپنی عبادت وریاضت کو مخلوق کی نظر وں سے چھپانالازم شہمتاہے، اسی کے ساتھ اعمال خیر کا ایک لمحہ بھی ضائع نہیں کرتا، جس طرح گنہ گاراپنے گناہ کے افشاء سے ڈرتا ہے اسی طرح یہ گروہ اپنی عبادت اور لوازم بندگی کے اظہار اور افشاء سے ڈرتا ہے، تا کہ اخلاص کا قاعدہ نہ ٹوٹ جائے۔

کے اظہار اور افشاء سے ڈرتا ہے، تا کہ اضلاص کا قاعدہ نہ ٹوٹ جائے۔

یہ گروہ بہت ہی نادر الوجود اور شریف الحال ہے لیکن مخلوق کے وجود کا تجاب کامل طور پر ان کی نظر وں سے نہیں اٹھا ہے، اس لئے وہ جمال توحید کے مشاہدہ اور عین تفرید مجرد کے معائنہ میں پر دہ کے اندر بیٹھے ہیں ،اور دلیل اس کی بیہ ہے کہ اپنا اور کیل اس کی بیہ ہے کہ اپنا اور ایک کاور کیل آئی کی خلوق کے وجود اور اپنے نفس کو دیکھتے ہیں ،اور یہ امر توحید کے مقصد میں مانح کے خلوق کے وجود اور اپنے نفس کو دیکھتے ہیں ،اور یہ امر توحید کے مقصد میں مانح ہے،اور نفس انسانی بھی منجملہ اغیار کے ہے، توابھی تک وہ خودی کود کھ رہے ہیں، وراپنے اعمال واحوال کے مطالعہ میں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے اور اپنے اعمال واحوال کے مطالعہ میں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے سے حدا نہیں کر سے ہیں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے سے حدا نہیں کر سے ہیں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے سے حدا نہیں کر سے ہیں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے سے حدا نہیں کر سے ہیں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے سے حدا نہیں کر سے ہیں اسے حدا نہیں کر سے ہیں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے سے حدا نہیں کر سے ہیں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے سے حدا نہیں کر سے ہیں اس طرح مصروف ہیں، کہ غیروں کو اپنے کہیں اس طرح مصروف ہیں کو کہا تو دیں کو دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کو دیکھوں کیں کر سے دانوں کو دیکھوں کیں کو دیکھوں کے دی کو دیکھوں کو

چونکہ اس گروہ کے ظاہر سے عام لوگوں کے گمر اہ ہونے کا اندیشہ رہتا ہے اس لئے علاء ان کی بڑے بے قید باتوں پر نکیر بھی کرتے رہے ہیں ، مگر وہیں پریہ بھی ایک حقیقت ہے کہ ان میں بڑے بڑے کا ملین بھی ہوئے ہیں ،اسی لئے سلسلۂ رزاقیہ میں ان پر تنقید کرنے سے احتیاط برتی گئی ہے ، اور ان کے عاشی

<sup>32 -</sup> شائم امدادیه ترجمه اردونفحات مکیه من مآثر امدادیه ص ۵۳،۵۲،۳۲ (احوال وافادات حضرت حاجی امدادالله مهاجر مکی ً (م کاسانه هر ۱۸۹۹ علی خان، با متمام محمد نثار حسین نثار مالک قومی بریس مطبوع کشور محمد مبتاب حاجی محمد مرتضی خان، با مهمام محمد نثار حسین نثار مالک قومی بریس مطبوع کشونو مطبوع شد)

بریس و پیام یار بماه ذی قعده ۱۳۱۴ ه در قومی پریس مطبوع کشونو مطبوع شد)

<sup>33 -</sup> نفحات الانس ص١٥٥ مؤلفه حضرت جاميٌ، ترجمه تثمس بريلوي \_

اعمال واحوال میں تاویل کی راہ دکھائی گئی ہے، حضرت بانسوی گو کہ سلسلۂ قادر ہے کے مقتدا تھے، اور فرقۂ ملامتیہ کے آدمی نہیں تھے، لیکن فرقۂ ملامتیہ کے افراد سے ان کے گہر نے روابط تھے، اوران حضرات کے پاس عقیدت و محبت کے ساتھ تشریف لے جاتے تھے، مثال کے طور پر لکھنؤ میں حضرت شاہ دوسی (م کے اس عقیدت و محبت کے ساتھ تشریف لے جاتے تھے، مثال کے طور پر لکھنؤ میں حضرت شاہ دوسی (م کے کے الثانیہ ۱۲۲ اللہ مطابق ۲۲ / اگست و الحیاتے تھے، جو بظاہر جو اکھیلتے تھے ، مگر حضرت بانسوی وہاں تشریف لے جاتے تھے، اس سلسلے کے کئی واقعات آپ کے حالات میں موجود ہیں موجود ہیں ۔

## غیر مسلموں کی مذہبی شخصیات سے ملا قاتیں

بلکہ بعض ایسے واقعات بھی ملتے ہیں جن میں آپ نے غیر مسلموں کے مذہبی پروگر اموں میں شرکت کی اوران کے گذشتہ او تاروں اور بزرگوں (مثلاً: مہاتمابدھ ، کرشن جی ،رام چندر جی ، کنھیا، کبیر وغیرہ) کی ارواح سے ازروئے کشف ملا قاتیں کیں <sup>35</sup>۔

صوفیاء کی یہی وہ وسیع النظری اور حکمت عملی تھی، جس سے ہندوستان میں اسلام کی اشاعت میں کافی مد دملی، ورنہ اس ملک میں الیی متعصب اور توہم پرست قوم آباد ہے کہ اس سے کسی خیر کی امید کرنابہت مشکل ہے، اوران کی ہدایت کی تو قع رکھنااس سے بھی زیادہ مشکل۔

ا پنی انہی خصوصیات کی بناپر سلسله ؑ قادریہ رزاقیہ افراط و تفریط سے پاک اور نقطۂ اعتدال پر قائم ہے،اور عوام وخواص دونوں طبقے میں افادیت و تا ثیر کاحامل ہے۔ میں ش

<sup>34 -</sup> قطب الا قطاب سيرشاه عبد الرزاق بانسوى قدس سره الاصفى مع شجر وَ بيعت وخلافت ص١٥ تا ١ مؤلفه جناب محى الدين قادرى الرزاقى عرف غوثوميال ،اشاعت جديد: به اهتمام صوفى خليفه مشرف على فتح گره ، فروري ١١٠ ٢ - / صفر المظفير ٢٣٣٢ه اله الله تذكره حضرت سيدصاحب بانسوي ص١٤ تا ٨ مؤلفه مولانا محدرضا انصارى

<sup>35 -</sup> تفصیل کے لئے دیکھئے: تذکرہ حضرت سید صاحب بانسویؓ ص۲۷۵ تا۳۳ مؤلفہ مولانا محدرضاانصاری، بہت سے واقعات اس ضمن میں نقل کئے گئے ہیں،

# مشائخ سلسلة قادريه رزاقيه

خانقاہ فرنگی محل اور خانقاہ منور وانثریف دونوں جگہ یہ سلسلہ جاری ہے، خانقاہ فرنگی محل میں یہ نسبت خود صاحب سلسلہ حضرت ہے کمر بانسوی ؓ کے خلیفۂ اول حضرت ملانظام الدین فرنگی محلی ؓ کے ذریعہ شروع ہوئی، جب کہ منور وانثریف میں یہ نسبت حضرت قطب الہند مولانا الحاج حکیم احمد حسن منوروی ؓ کے ناامحترم اور شیخ طریق حضرت مولانا سید شاہ امیر الحسن قادری ؓ (م ۲۳۳ اور ایر ۱۹۲۱) کے ذریعہ پہونچی کے ناامحترم مولانا سید شاہ امیر الحسن قادری ؓ (م ۲۳۳ اور ایر ۱۹۲۱)

آپ حضرت سید محمد اسحاق صاحب آئے مجاز و خلیفہ ہیں، جو حسینی النسب ہے، اور سلسلۂ بانسہ کے اکابر میں شے، حضرت امیر آئے اپنے اشعار میں بانسہ شریف کے ساتھ اپنی بے پناہ عقیدت و محبت کا اظہار کیاہے، مشہور نظم "بارہ ماسہ" میں آپ نے اپنے پیر طریق (حضرت سید محمد اسحاق )کا بھی ذکر کیا ہے:

ہے پی میرا حسین شاہ اسحاق میر اکعبہ ہے۔ اس کا ابروئے طاق مٹادے گا وہی ہستی کاساماں کھر ہو گا جلوہ گر خود ماہ تاباں امیر اب ختم کر غم کی کہانی دائم بیے نشانی 36 سے گی تیری دائم بیے نشانی 36

آپ ہر سال پابندی کے ساتھ بانسہ شریف تشریف لے جاتے تھے، جس کی تفصیل میری کتاب" تذکر ۂ حضرت آہ مظفر پوری ایمان موجو دہے <sup>37</sup>۔

<sup>36 -</sup> تذكره حضرت آه مظفر پورې ص ۱۹۵،۱۹۴ مؤلفه اختر امام عادل قاسمي

<sup>37 -</sup> تذكر هٔ حضرت آه مظفر پورې ص ۱۴۲ تا ۱۴۴ ـ

#### (۲) حضرت سيد محمد اسحاق صاحب تُأبن حضرت سيدعبدالله موتي ميال هُ

حضرت سید عبد الرزاق بانسویؒ سے روحانیت کے کئی سلسلے جاری ہوئے ان ہیں حضرت سید محمد اسحاق صاحب ُکا سلسلہ "سلسلۂ زہبیہ " کہلانے کا مستحق ہے، اس لئے کہ بیہ سلسلہ نبی (اباعن جد) بھی ہے اور روحانی بھی ،اس لئے کہ سیداسحاق صاحب ؒ حضرت سید شاہ شیر علیؒ (م۲۹/شعبان المعظم ۲۵۳ابھ مطابق ۲۷/نومبر کے ۱۸۳۰ء) کے خلیفہ ہیں اوروہ حضرت سید شاہ عبد الرزاق بانسویؒ کے پڑایو تاہیں، بلکہ غالب گمان بیہ ہے کہ سید محمد اسحاق صاحب ؒ کو بھی حضرت بانسویؒ سے خاندانی قرابت رہی ہوگی، اور خاندانی کی بیہ شاخ کسی وجہ سے ٹونک چلی گئی ہوگی، مگر آپ کے والدہ اجد حضرت موتی میاں ؓ رامپور میں خاندان کی بیہ شاخ کسی وجہ سے ٹونک چلی گئی ہوگی، مگر آپ کے والدہ اجد حضرت موتی میاں ؓ رامپور میں مدفون ہیں، رامپور میں بھی حضرت بانسویؒ کے خاندان کے پچھ لوگ آباد ہو گئے شعے، واللہ اعلم بالصواب مدفون ہیں، رامپور میں گئی ' (م ۲۹/شعبان المعظم ۲۵۳ بیرہ مطابق ۲۷/نومبر کے ۱۳۸ بیا، (۳) حضرت سید شاہ شیر علی ' (م ۲۹/شعبان المعظم ۲۵۳ بیرہ و حضرت بانسویؒ کے صاحبز ادے ہیں،

38 - آپ کے والد ماجد کااسم گرامی سید عبداللہ عرف موتی میال تھا، وہ ٹونک کے رہنے والے تھے، اوران کو حضرت سید شاہ غلام علی رزاقی بانسوی تبییر ہ حضرت سید شاہ عبدالرزاق بانسوی تسے خرقۂ خلافت حاصل ہوا تھا، علاوہ حضرت سید شاہ قطب الدین قطبی میاں شاہجہاپوری (م ۱۵ / ربیج الاول کے بااچ مطابق ۲۲ / ستمبر سالا کیا ہے) سے بھی اجازت وخلافت حاصل تھی جو حضرت شاہ محمد اسحاق خان شاہجہاں پوری (م ۲۲ / ذی الحجہ مطابق ۲ / ستمبر کے کیا ہے) اور وہ حضرت بانسوی کے خلیفہ تھے۔

حضرت موتی میان گاانتقال بروزجمعه ۲۴ /رجب المرجب سوسیاه هر مطابق ۲۷ / اپریل ۱۸۸۱ء کوهوا، مز ار مبارک قادری باژه رامپور میس ہے، آپ کے تین صاحبزاد کے صاحب ارشاد ہوئے ﷺ سید غلام رزاق ﷺ سیداسحاق ﷺ اور سید عبدالقادر ؓ، ان تینوں صاحبزادگان کو حضرت سیدشاہ شیر علی ابن سیدشاہ غلام علی رزاقی بانسوی ؓ (م۲۹ / شعبان المعظم ۱۵۳۱ه هر مطابق ۲۷ / نومبر کے سیدوں صاحبزادگان کو حضرت سیدشاہ شیر علی ابن سیدشاہ غبدالرزاقی بانسوی قدس سرہ الاصفی مع شجر ہ بیعت و خلافت کے سیدالرزاقی بانسوی قدس سرہ الاصفی مع شجر ہ بیعت و خلافت صاحب الاقطاب سیدشاہ عبدالرزاقی بانسوی قدس سرہ الاصفی مع شجر ہ بیعت و خلافت صاحب الدین قادری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به اہتمام صوفی خلیفه مشرف علی فئج گڑھ ، فروری الرزاقی عرف غوثومیاں ، اشاعت جدید: به المیان کو سیدن کے سیدن کے سید کی سید کی سید کی سید کو سید کی سید کر سید کی سید کی سید کی سید کی سید کی سید کر سید کر سید کی سید کی سید کر سید کر سید کر سید کی سید کی سید کر سید

ان صاحبزاد گان کے مدفن اور تواریخ وفات کاعلم نہیں ہوسکا،غالب گمان یہ ہے کہ والد کے ساتھ رامپور میں یابانسہ میں مدفون ہونگے،اسی طرح قرین قیاس یہ بھی ہے کہ حضرت موتی میال تحضرت بانسوی ہی کے افراد خاندان میں سے تھے واللہ اعلم بالصواب در گاہ اسحاق میاں گاڑی پورہ شاہجہاں پور کے احاطے میں مدفون ہیں۔

(۴) قطب الوقت سید شاه غلام علی رزاقی بانسوی ؓ (م۲۹ /شوال المکرم <u>۱۲۲۲ م</u> مطابق ۱۷ / د سمبر <u>۸۰۸ ا</u>ء) ابن حضرت سید شاه غلام دوست محمد بانسوی ؓ

(۵) حضرت سیر شاہ غلام دوست محمد بانسویؒ (م۵/جمادی الثانیہ ۱۹۰۰ ہے مطابق ۲۱/جولائی ۲۷ کے اِ ٤-مز اردرگاہ بانسہ) ابن حضرت قطب الاقطاب سیر عبد الرزاق بے کمر بانسویؒ

(۲) حضرت قطب الاقطاب سيد عبد الرزاق بے كمر بانسوئ (بانسه شريف، ضلع باره بنكى، يو پي ـ ولادت ٢٣٨٠ إه يا ٢٣٨ إه يا ٢٣٨ إه يا ٢٣٨ إه م ١٣٣ إلى ١٣٠ إلى ١٩٠ إلى ١٣٠ إلى ١٣٠ إلى ١٩٠ إلى ١٩٠ إلى ١٣٠ إلى ١٣٠ إلى ١٣٠ إلى ١٣٠ إلى ١٣٠ إلى ١٩٠ إلى ١٩٠ إلى ١٣٠ إلى ١٩٠ إل

39 - آپ کامز ار مبارک احمد آباد میں لال دروازے کے قریب زیر دیوار جیل خانہ ہے، مز ار شریف پر برگد کا در خت ہے (تذکر ہُ حضرت سیداحمد صاحب بانسوی ص ۱۰ ابحوالہ افضل الشمائل از مولاناعبد الباری فرنگی محلی ممطبوعہ ص ۲۰)

40 - حضرت سید حسن رسول نما قادری اولیی آبار ہویں صدی ہجری کے ماید ناز فقیر صوفی بزرگ ہیں۔ آپ صوبہ ہریانہ کے ایک گاول نار نول میں پیدا ہوئے۔ آپ کا اصل نام جو آپ کی سوانح عمری میں درج ہے "سید کاظم نجفی الاخوندی" ہے، آپ کے والد گرامی کا نام نامی حضرت سید اسعد اللّٰد شاہ رحمۃ اللّٰہ علیہ ہے، آپ کا شجر ہ نسب اسل اکنیس واسطوں سے حضرت علی المرتضی کرم اللّٰہ وجہہ الکریم سے ملتا ہے۔ آپ حسنی والحسین سید ہیں۔ حضرت امام نقی ہادی رحمۃ اللّٰہ علیہ کے صاحبز ادہ حضرت جعفر الذکی رحمۃ اللّٰہ کی اولاد سے میں۔ آپ حضرت سلطان الفقر اء حضور موسی قادری رحمۃ اللّٰہ علیہ سے مرید ہوئے اور سلسلہ عالیہ قادر بیہ اولیسیہ جاری فرمایا۔ آپ کے خاندان میں یہی طریقہ جاری وساری ہے۔ آپ کا سلسلہ کا سلسلہ کا رہمۃ اللّٰہ علیہ سے حضرت پیران پیر شیخ عبد القادر جیلائی ؓ سے ماتا کے (آزاد دائرۃ المعارف و کی پیڈیا بحوالہ "فوائح العرفان سوائح سید حسن رسول نمار حمۃ اللّٰہ علیہ "باب اول)

آپ اولیاء کبار میں سے تھے، آپ کالقب "رسول نما" اس لئے پڑا کہ آپ کو دربار رسالت میں ایسا تقرب حاصل تھا کہ آپ جس کوچاہتے تھے حضرت سرور کا نئات مَنَّا اللَّهِ عَمَّم کی زیارت سے مشرف کرادیتے تھے، ۱۹۹۳ ہے (۱۹۹ ء) میں آپ کاوصال

عبد الصمد خدا نمائے اجازت وخلافت سے سر فراز ہو کر احمد آباد سے رخصت ہونے لگے تو پیرومر شدنے ان کوہدایت کی کہ:

"ہمارے دوست حضرت سیر حسن رسول نما دہلی میں قیام رکھتے ہیں،ان سے ملتے ہوئ جانا (شاید معرفت کی کوئی منزل وہاں سے وابستہ رہی ہو) اسی حکم کی تعمیل میں حضرت شاہ عبد الرزاق صاحب گجر ات سے سیدھے دہلی حضرت سید حسن رسول نما آئی خد مت میں حاضر ہوئے ،اوراستفاد ہُباطنی کیا، چلتے وقت حضرت رسول نما آئے ارشاد فرمایا کہ "جاتے ہوتو آرام سے راتیں نہ بسر کرنا، فقیر کوبدنام نہ کرنا "بیہ ارشاد پیر ومر شدکے دوست کادل میں ایسااٹر کیا کہ آخر وقت تک رات کو آرام نہ کراہ

اس کئے حضرت سید حسن رسول نمانگاشار بھی آپ کے مشائخ طریق میں ہو تاہے۔

ہوا، قطب روڈ پہاڑ گنج سے ذرا آگے آپ کامز ارم بط انوارا الهی ہے، آپ کے مز ار کے سرا ہنے سنگ مر مرکی سختی پر بخط نسخ یہ شعر کندہ ہے۔

حسن رسول نماافتخارآل حسين اويس قرني ثاني و ثالث حسنين

آپ کی درگاہ ایک بڑے وسیع پختہ احاطے کے اندر ہے، جس کا شاند اردروازہ ہے، اس کی تعمیر ساباہ ھ (۱۹۲۱ء)
میں بادشاہ عالمگیر کے عہد حکومت میں ہوئی، درگاہ مسقف نہیں ہے، زیر آسان ہے، اور خام ہے، البتہ حاشیہ پختہ بنادیا گیا ہے، آپ ہی

کے قریب آپ کے صاحبزاد ہے ناصر علی اور دو پو توں کی بھی قبریں ہیں اور وہ بھی خام ہیں، ان قبروں کے گر دایک خوبصورت آ ہی

کٹہر اہے، درگاہ کے گر دچاروں کو نوں پرچار درواز ہے اور نو نو در کی غلام گر دش ہے جوستر (۵۰) فٹ مر بع ہے اس کے درواز ہے بربخط نتخ یہ مصرعہ تاریخ وفات سنگ مر مرکی شختی پر کندہ ہے:

ع-رسول نمابار سول باقے شد- کتبہ العبد المذنب یا قوت رقمحان عرف عباد الله سابارے۔ اصل درگاہ سے باہر کمیاؤنڈ کے اندر درگاہ کے متوسلین کے مکانات اور قبریں ہیں۔

(واقعات دارالحکومت دہلی ج۲ص۵۵۷٬۵۵۸،۳۵ مصنفہ بشیر الدین احمد دہلویؓ ایم، آر،اے،ایس،لندن،اول تعلقہ دار (کلکٹر) پنشنز سر کارعالی نظام، شمسی مشین پریس آگرہ میں محمد بشیر الدین خان ومحمد شمس الدین خان کے اہتمام سے چھپی،۱۹۱۹ء)

41 - عرس حضرت بانسهٔ ص ۱۲ مؤلفه معثوق العاشقین حضرت مولانا قیام الدین عبد الباری فرنگی محلیٌ، شائع کرده: قادری بک ایجنسی نمبر ۸۱ و کثوریااسٹریٹ لکھنو ، ۱۳۳۴ هر ۱۹۲۵ م (۸) حضرت شاه ہدایت الله خدانما قادریؒ (م۲/جمادی الثانیہ ۲<u>۵۰ ا</u>رھ مطابق ۱۲/ اپریل <u>۲۵۵ ا</u>ء <sup>42</sup>

48

- (۹) حضرت سيد شاه حسين خدانماً، بربان بور (م ۱۲/رمضان المبارك <u>۹۱۵ ه</u> مطابق ۲/ جنوری <u>۱۵۱۰ عا</u>ک/ محرم الحرام کِ۸۰ إه مطابق ۲۱/مارچ ۲<u>۲۲ ا</u>ء)<sup>43</sup>
- (۱۰) حضرت شاہ امان اللہ ملتانی امانی برہان پوری (م۲/محرم الحرام ۱۹۹ھ مطابق ۱۹/مارچ۱۱۵۱۰) )مزار مبارک دہلی میں ہے۔
- (۱۱) حضرت شاہ ابر اہیم بھکریؓ (بھگر) (م ۲۳/ ذی الحجر ۹۹۸ صطابق ۲۲/ اکتوبر ۱۵۹۰ میلات ساہ بھکاری کے مقبرے کے قریب یا ۲۲/ مئی ۲۰۹۱ء) مز ار مبارک بر ہان بور میں اتاولی ندی سے متصل شاہ بھکاری کے مقبرے کے قریب ہے (راستہ دولت میدان) 44
- (۱۲) حضرت شاہ ابر اہیم ملتانی ''(م۱۲ یا ۱۲ / رجب المرجب <u>• و</u> صطابق ۱۲ یا ۱۸ / اپریل <u>۱۸ وم ا</u>ء ) مز ار مبارک ملتان میں ہے۔
- (۱۳) حضرت مير ال سيد بخش الله شيخ فريد بهكري ؒ- بهكر (م ۱۵/رمضان المبارك <u>۸۹۵،</u> ه مطابق ۱۰/اگست <u>۴۹۰؛</u> )
  - - 42 مزار مبارک کہماج عرب میں ہے (تذکرۃ الصلحاء)
- 43 اول الذكر مولوى عبد الحى بدايوني كى روايت كے مطابق ہے، اور يهى زيادہ قرين قياس ہے، جب كه ثانى الذكر "تذكرة الصلحاء "اوروفيات الاخيار "ميں منقول ہے، مز ارمبارك برہان پورميں ہے (قطب الاقطاب سيد عبد الرزاق بے كمربانسوئ ص ۴۴ مؤلفہ جناب محى الدين قادرى رزاقى ؟

شجر هٔ وارثیه و شجرهٔ سپر وردیه مؤلفه جناب علی احمد صابر چشتی سپر وردی، نقشبندی قادری آسابوری میں شاه حسین خدانما ً کا سن وفات ۷ / محرم الحرام یا۷ / صفر المظفر ۱۹۲۹ هر مطابق ۵ / د سمبر ۱۹۲۲ به یا ۲ جنوری ۱۹۲۳ به تحریر کیا گیاہے، اور مز ار ملتان بتایا گیاہے (ص۷)

44 - شجرهٔ وارشیه (ص ۷) میں تاریخ وفات ۲۳ / ذی الحجه ۱۱۹ ه درج ہے۔

(۱۵) حضرت سید شاہ میر محمد قادری ''(م۲۰/رجب المرجب ۸۲۵ مطابق ۱۸/جولائی ۲۲۳ اِء) مزار بیدرد کن میں احاطہ در گاہ ملتانی پاشاہ میں ہے۔

(۱۲) حضرت شاہ بہاء الدین انصاری قادریؓ (م ۱۷/شوال المکرم ۱۷جھ مطابق ۳۰/ دسمبر کے اس میں مشرقی جانب مزار کے اس میں مشرقی جانب مزار حضرت شاہ آبی العباس ًواقع ہے۔

(۱۷) حضرت سید شاه ابوالعباس احمد قادری ت<sup>ا</sup> (م ۱۷/رجب المرجب ۸۵<u>۶ ه</u> مطابق ۲۲/ستمبر <u>۱۲/ستمبر</u> ۱<u>۳۸۳</u> وولت آباداورنگ آبادد کن <sup>46</sup>

(۱۸) حضرت سيد شاه مير حسن قادري (م٢٦/ صفر ۸۱) هم مطابق ۲۰/جون و ٢٣] ۽ يا ١٤/ شوال المكرم كالچيھ مطابق ٣٠/ د سمبر كاللاء ) 47

(۱۹) حضرت سيد شاه موسى قادرى بغدادى ترم ۱۳/رجب المرجب ۲۳ بچھ مطابق ۱۵/مئ

<sup>45 -</sup> شاہ جلال قادری گامز ارکہاں ہے؟ محمد رضاانصاری صاحب ؒ نے گجر ات لکھا ہے (تذکر ہُ حضرت سیدصاحب بانسوی ؒ ص ۱۰۲) جب کہ جناب محی الدین قادری رزاقی صاحب نے دیوبند تحریر کیا ہے (قطب الاقطاب سیدعبد الرزاق بے کمر بانسوی ؒ ص ۴۴ مؤلفہ جناب محی الدین قادری رزاقی ؒ واللہ اعلم بالصواب

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> - قطب الا قطاب سید عبد الرزاق بے کمر بانسویؒ ص ۳۳،۳۳ مؤلفہ جناب محی الدین قادری رزاقی ﷺ تذکر ہُ حضرت سید صاحب بانسویؒ صا•۱ تا ۱۰ مؤلفہ محمد رضاانصاری صاحب ﷺ شجر ہُ وارشیہ و شجر ہُ سہر وردیہ (ص∠)مؤلفہ جناب علی احمد صابر چشتی سہر وردی ، نقشبندی قادری آسابوری (ایک قدیم مطبوعہ فارسی نسخہ میرے پاس موجود ہے)

<sup>47 -</sup> حضرت سید شاہ حسن بغدادی گی ولادت بغداد میں ہوئی، آپ کے والد ماجد کانام حضرت شیخ سید موسی ﷺ ہے، آپ خاندان جیلائی

کے ایک فردہیں، آپ کو خرقۂ خلافت اپنے والد ماجد سے عطاہ وا، ہر وقت عبادت الٰہی میں مصروف رہتے تھے، ۲۹ / صفر الا ہے مطابق ۲۰ / جون و کے ۳۱ اوری ﷺ قادری الله تویر احمد خان قادری ﷺ قادری الله تجره وادث یہ وقت مار تخره سہر وردیہ وقت ہار تخرہ سے مطابق کے اور من اور جی ہے، جناب محی الدین رزاقی صاحب نے تاریخ وفات کا / شوال الممکر موفات سے مطابق ۲۰ مولائی و ۲۱ ہوری کی ہے، جناب محی الدین رزاقی صاحب نے تاریخ وفات کا / شوال الممکر میں ہوگا، سید عبد الرزاق ہے کمر بانسوی ص ۲۷ مولائہ ہے۔ مطابق ۲۰ مربانسوی ص ۲۷ مولائہ ہے۔ مولائہ جناب محی الدین قادری رزاقی بالدین قادری بالدین قادری بین مورانس کے کہ یہ بغداد کاسلسلة الذہب ہے۔

سر ۱۳۱۳ علی ۱۲/شوال المکرم ۲۴ بیره مطابق ۱۴/مارچ ۲۴ سایه و ۴۵

(۲۰) حضرت سید شاه علی القادری ؓ (م۲۳/شوال المکرم ۲۳۹ج هه مطابق ۱۱/مئی ۴۳۳۹ء یا۱۵/صفر <u>۷۳۶</u> هه مطابق ۲۰/ستمبر ۴۳۳<u>۷</u>اء)<sup>49</sup>

(۲۱) حضرت میر سیداحمدٌ برادر حضرت میر سید محمد بغدادیؓ (۲۵/ ذی الحجه ۲۹ بیره مطابق ۲۷/ اکتوبر ۳۲۹!)

البتہ حضرت شاہ علی قادری گواپنے والد ماجد حضرت ابو نصر محمد ؓ سے براہ راست بھی اجازت وخلافت حاصل ہے۔

<sup>49</sup> - آپ حضرت شخ سید محی الدین ابونصر محمد "کے صاحبز ادے ہیں ، یعنی خاندان جیلائی ؓ کے چیثم وچراغ ، ولادت بغداد میں ہوئی ، اپنے والد گرامی اور دیگر علاء ومشائخ سے فقہ وحدیث کی تعلیم حاصل کی ، اپنے والد ماجد سے بیعت وخلافت رکھتے تھے ، علوم ظاہری و باطنی کے امام تھے ، بڑے عابد ، شخی ، عالی ہمت اور صاحب فہم و فراست تھے ، ہر لمحہ عبادت و ریاضت میں بسر فرماتے ، ۲۳ شوال المکرم ۲۳۹ بھی مطابق ۱۱ / مئی ۱۳۳۹ یا و وصال فرمایا (تاریخ مشائخ قادریہ مجیدیہ ص ۲۷ تنویر احمد خان قادری ﷺ تو محر و و مسلوبی کے سے وردیہ (ص۸) مؤلفہ جناب علی احمد صابر چشتی سہر وردی ، نقشبندی قادری آسابوری)

<sup>50</sup> - شجرهٔ وارشیه و شجرهٔ سهر وردیه (ص۸)مؤلفه جناب علی احمه صابر چشتی سهر وردی، نقشبندی قادری آسابوری ـ

جناب محی الدین صاحب نے اپنے شجرہ میں ان کی تاریخ وفات ۹ / صفر ۱۸۸ نے ہم مطابق ۱۲ / اپریل کے ۲۷ ء درج کی ہے جو ظاہر ہے کہ یہاں منطبق نہیں ہو سکتی (قطب الاقطاب سیدعبدالرزاق بے کمربانسویؓ ص ۴۴ مؤلفہ جناب محی الدین قادری رزاقیؓ)

جناب محمد رضاانصاری صاحب لکھتے ہیں کہ:

"سید علی قادری (نمبر ۲۰) کے بارے میں بعض شجروں سے معلوم ہو تاہے کہ ان کو سید محمد قادری گو حضرت سید حسن سے کو سید محمد قادری گو حضرت سید حسن سے اوران کو میر سید احمد (نمبر ۲۱) سے، مگر منا قب رزاقیہ مصنفۂ ملانظام الدین میں بیہ واسطے نہیں لکھے گئے ہیں یاسہو کا تب سے رہ گئے یااختلاف طرق سے "51

(۲۲) حضرت سید شیخ محی الدین ابونصر محد ٌ (م۲، یا۱۲، یا۱۸ شوال ۲۵۲ به هر مطابق ۱۲ یا۱۸ یا۲۴/اکتوبر ۲۵۸ با عیا۲۷/رسیخ الاول ۲۵۲ به هر مطابق ۹/اپریل ۱۲۵۸ بیایا۱/ ذی قعد و ۲۵۲ هر مطابق ۲۱/نومبر ۲۵۸ باء)<sup>52</sup>۔

آپ حضرت سیدابو صالح عمادالدین عبدالله نصر قادریؓ (ولادت ۲۴/ربیج الثانی ۲۲٪ هر مطابق ۲۳/فروری کاا! و -وفات ۲/شوال الممکرم ۱۳۳۴ هه مطابق ۲/مارچ ۱۲۴۷ و یا ۲۷/رجب المرجب ۱۳۳۲ هه مطابق ۲۳/ایریل ۱۳۳۵ و ۵۵ کے صاحبز ادب ہیں،اوروہ حضرت سید عبدالرزاقؓ کے صاحبز ادب ہیں،اس طرح آپ حضرت غوث اعظم ؓ کے پڑیوتے ہیں۔

<sup>51</sup> - تذكرهٔ حضرت سيد صاحب بانسوی ص ۱۰۲ بحواله افضل الشمائل ص ۲۲ وفيوض حضرت بانسه ص ۵۰ مصنفات حضرت مولاناعبدالباری فرنگی محلی محلی م

52- آپ کی ولادت بغداد میں ہوئی، والدماجد کانام عمادالدین ابوصالح نصرہ، اپنے والدسے اکتساب علم کیا، حضرت حسن بن علی ، ابواسحاق یوسف بن ابی حامد، اور ابوالفضل محمد بن عمر و غیرہ سے حدیث پڑھی ، اعلیٰ درجہ کے محقق ، محدث اور مدرس تھے، عراق کے مفتی مقرر ہوئے، آپ شکل وشاہت میں اپنے جدامجد حضرت غوث اعظم ؓ کے مشابہ تھے، چار صاحبز ادگان یادگار چھوڑے ، ان میں صاحبز ادہ حضرت شخ سید علی ؓ کو خلافت سے نوازا، ۲۵ / رکھے الاول ۱۵۲٪ ہے مطابق ۹ / اپریل ۱۲۵۸ اور یا ۱۲۵٪ میں اسلامی مطابق ۹ / اپریل ۱۲۵۸ اور یہ جمید ہے سے معالی میں سے جرائد کر و مشائخ قادر ہے مجید ہے سه ۲۵۷ میں اور احدیدہ نز د بغد ادشریف میں ہے (تذکر و مشائخ قادر ہے مجید ہے سه ۲۵۷ مشائف تا در احدیدہ نز د بغد ادشریف میں ہے (تذکر و مشائخ قادر ہے مجید ہے سه ۲۵۷ میں احد خان )

53 - اسم گرامی عبداللہ نصر، کنیت ابوصالح اور لقب عمادالدین ہے، آپ کے والد ماجد حضرت سید عبدالرزاق مضرت نوث اعظم آکے فرزند ہیں، آپ کی ولادت ۱۲/رہیج الثانی ۲۲/جی در مطابق ۲۱/ جنوری ۱۲۹ایے کو بغداد میں ہوئی، تعلیم اپنے والد ماجدسے حاصل کی ، وگر علماء مثلاً: ابوالحسین بن یوسف ؓ، شہد ۃ بنت ، والد ماجد کے علاوہ اپنے چیاحضرت عبدالوہاب ؓ سے حدیث کی تعلیم حاصل کی ، ویگر علماء مثلاً: ابوالحسین بن یوسف ؓ، شہد ۃ بنت

(۲۳) حضرت قطب العراق سيد عبد الرزاق تعده ١٨/ ذي قعده ٢٨م هم ابق ١٥ / الممبر ٢٣٠٠ و عده ١٨ مطابق ١٥ / سمبر ١٣٣٠ و وفات دوشنبه ٦/ شوال الممكر م ١٠٠ هم مطابق ١١/ مئي ١٤٠ وفات دوشنبه ٦/ شوال الممكر م ١٠٠ هم مطابق ١٨ / اكتوبر ٢٢٠ إء) ابن حضرت غوث اعظم م بغداد شريف مطابق ١٨ / اكتوبر ٢٢٠ إء) ابن حضرت غوث اعظم م بغداد شريف مطابق ١٨ / اكتوبر ٢٢٠ إء)

احمد الوالعلاء البمدائی الوموسی المدین اورابوباشم الروشائی وغیرہ سے بھی فقہ وحدیث کی کتابیں پڑھیں، آپ بہت بڑے عالم ، عارف، محقق اور محدث سے ، حنبلی المسلک سے ، شریعت کے جامع سے ، شریعت کے خلاف کوئی چیز گوارانہ سی ، اپنے جدامی دھنرت شیخ عبد القادر جیلائی کے مدرسہ قادر یہ کے مہتم سے ، ۸ اذی قعدہ ۱۲۲٪ ہم مطابق کا / نوم بر ۱۲۲۵ ء کو خلیفہ ظاہر بام اللہ نے آپ کو بغداد کے قاضی القضاۃ کے منصب پر فائز کیا، اپنے حلقے میں پہلی باریہ منصب آپ ہی کو حاصل ہوا، اسی کے ساتھ آپ او قاف اور جملہ مساجد ومدارس (مدرسہ نظامیہ سمیت ) کے بھی وزیر رہے ، ان تمام اداروں میں عزل ونصب کے تمام اختیارات آپ او قاف اور جملہ مساجد ومدارس (مدرسہ نظامیہ سمیت ) کے بھی وزیر رہے ، ان تمام اداروں میں کوئی فرق نہیں آیا، جامع آپ کے ہاتھ میں سے ، استخد میں ہو اتو اس نے ۲۲٪ دی قعدہ ۱۲٪ ہو محمد آپ پیدل جاتے سے ، خلیفہ ظاہر کے بعد جب اس کالڑکا خلیفہ مستنصر باللہ گدی نشیں ہو اتو اس نے ۲۲٪ دی قعدہ ۱۲٪ مطابق ایک بڑی مطابق ۱۲٪ نومبر ۲۲٪ و آپ کو اس عہدہ سے برطرف کر دیا، اس کے بعد آپ نے درس و تدریس کو اپنامشغلہ بنالیا، ایک بڑی جماعت نے آپ سے فقہ و حدیث کی تعلیم حاصل کی۔

خلیفہ مستنصر باللہ نے آپ کو پھر ایک بار عہد ہ جلیلہ پر فائز کر دیا، کلیسائے روم کو خلیفہ نے ایک بڑی خانقاہ میں تبدیل کر دیا تھا، آپ وہیں دین کی خدمت کرتے تھے، آپ کے پاس جور قم آتی وہ آپ غرباء میں تقسیم کر دیا کرتے تھے، بڑے خوش اخلاق اور شیریں بیان تھے، اختلافی مسائل پر بہت نرم اور مؤثر گفتگو کرتے تھے، آپ کاوصال ۱۱/شوال الممکرم ۱۳۳۴ھ مطابق ۲۹/جون ۲۳۲یاء یا ۲۲/رجب المرجب ۱۳۳یھ مطابق ۳۱/ اپریل ۱۳۳۵یاء کوہوا، مز ار بغداد میں حضرت امام احمد بن حنبل آکے احاطے میں واقع ہے (الشیخ عبد القادر الجیلانی، الامام الزاھد القد وہ ص ۲۵،۲۷۹مؤلفہ الد کتور عبد الرزاق الکیلانی، ناشر دار القلم بیروت، ۱۳۲۸یا ھے کہ ۱۹۹۳یاء کو الہ قلا کہ الجواہر ص ۳۵ کے تذکر وہ مشائخ قادر ہیہ مجید ہیہ ص ۳۵ تنویر احمد خان)

54 - اسم گرامی "عبدالرزاق "كنیت: عبدالرحمن، وابوالفرح، لقب: تاج الدین، حضرت غوث اعظم شیخ عبدالقادر جیلائی یک فرزند رشید سخے، آپ کی ولادت ۱۸/ ذی تعدو ۲۸۵ پر مطابق ۱۵/ ستمبر ۱۳۰۰ با او بغداد میں ہوئی، والدماجد، ی کے زیرسایہ تمام علوم ظاہری وباطنی مکمل کئے، والدصاحب کے علاوہ حضرت ابوالحن محمد بن الصالح بحمد بن ناصر الحافظ محمد بن ناصر الحافظ محمد ابوکاظم وباطنی مکمل کئے، بڑے عالم حافظ اور محدث اور جامع علوم وفنون سخے، ملک عراق کے مفتی سخے، مسلکاً حنبلی سخے، آلور ابوالمظفر محمد الباشی سے بھی کئی علوم حاصل کئے، بڑے عالم حافظ اور محدث اور جامع علوم وفنون سخے، ملک عراق کے مفتی سخے، مسلکاً حنبلی سخے، آپ کے تلامذہ میں دبیق ، حافظ ابن النجاز صاحب الثاری ، النجیب عبداللطیف ، التی البلد انی ، الضیاء المقد س اور ابو بکر ابن نقط جیسے بڑے علاء کے نام ملتے ہیں، رسالہ جلاء الخواطر ملفوظات حضرت غوث الا عظم آپ ہی کا تالیف کر دہ ہے، ایک دن والدصاحب کی مجلس میں آسمان پر مر دان غیب کی زیارت کی ، آپ کے پانچ فرزنداوردوصاحبزادیاں تھیں، دوشنبہ ۲/شوال المکر م ۱۲۰ پر هم مطابق ۵/ مئی کے ۲۰ باء کو وفات پائی، اور باب حرب میں مدفون ہوئے، خزینۃ الاصفیاء میں سن وفات ۵۹۵ ہے 199 ہے۔ المحر م ۱۲۰ پر هم مطابق ۵ مطا

"منا قب رزاقیه مصنفهٔ ملانظام الدین میں یہی ترتیب درج ہے، مگر بعض شجروں میں سید مجمد (نمبر ۲۲) کے بارے میں ہے کہ ان کو بیعت واجازت اپنے والد حضرت ابوصالح قادر کی سے تھی ،اور حضرت ابوصالح کو اپنے والد ماجد قاضی القصاة حضرت سید عبد الرزاق (نمبر ۲۳) سے "55 حضرت ابوصالح کو اپنے والد ماجد قاضی القصاة حضرت سید عبد الرزاق (نمبر ۲۳) حضرت قطب الملة محبوب ربانی محی الدین حضرت شیخ عبد القادر جبلانی "(ولادت شب اول رمضان المبارک مربی ہے مطابق ۲۳ / مارچ ۸ کے میاج - وفات الما کے اربیج الثانی الدی ہے مطابق ۲۲ اول رمضان المبارک مربی ہے مطابق ۲۳ / مارچ ۸ کے میاج الماد شریف

53

(۲۵) حضرت قاضی ابوسعید المبارک المخرمی ترکیم یا۱۰/ محرم الحرام ۵۰۸ هر مطابق ۱۳/ جون ۱۱ معزمی المبارک المخرمی ترکیم یا۱۰/ محرم الحرام ۱۳۰۸ هر مطابق ۱۳ الازج معالیه مطابق ۹/ دسمبر ۱۱۹ هر میا ۱۲ شعبان المعظم ۱۳ هر مطابق ۹/ دسمبر ۱۱۹ هر میاند ده مقابل ۱۳ میاند ده مقابل ۱۳ میاند اد 56

درج کی گئی ہے ، جبکہ تاریخ مشائخ قادر یہ مجید یہ میں تاریخ وفات شوال ۱۲۳ ہے ہے / اکتوبر ۱۲۲ ہے کھی گئی ہے ، مگر پہلی تاریخ رائح ہے ، اس لئے کہ معتبر تواریخ (تکملة الا کمال ج ۲ ص ۴۹۲ ، اورالتاج المکلل للقنوجی ص ۴۲۰ وغیرہ) میں اس کاذکر ہے واللہ اعلم بالصواب (خزینة الاصفیاء ج اص ۱۸۱ ، ۱۸۱ مفتی غلام سرور الشیخ عبد القادر الجیلانی ، الامام الزاصد القدوۃ ص ۲۷۲ ، ۲۷۳ مؤلفہ الدکتور عبد الرزاق الکیلانی ، ناشر دارالقلم بیروت ، ۱۸۱ می اور المجابی ہے کہ قطب الاقطاب حضرت سید عبد الرزاق ص ۳۳ مرتبہ محی الدکتور عبد الرزاق الکیلانی ، ناشر دارالقلم بیروت ، ۱۲۳ ہے (جویر خان قادری بدایونی)

<sup>55</sup> - تذكر هُ حضرت سيد صاحب بإنسوي تص ٢٠ ابحو اله افضل الشمائل ص ٢٣ والاسر ارالعالية - مخطوطه

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی یخ حضرت شیخ ابوالخیر حماد بن مسلم بن ذروة الدباس (م ماه رمضان ۱۳۱۹ هر مطابق ۹۳۰ می کسالهٔ عاکم البریل ۱۸۱۱هٔ ۱۶۰ اور حضرت خواجه ابویعقوب مطابق به ۱۸۳۰ می کسالهٔ عاکم البریل ۱۸۱۱هٔ ۱۶۰ اور حضرت خواجه ابویعقوب بوسف بن ابوب جمد انی (ولادت ۲۲ مربیج ه یا ۱۸۳ هر مطابق ۱۸۹ ه یا ۱۸۳ هر مطابق ۱۸۳ مربیج الاول یا ۲۲ مرجب ۱۳۵ هر مطابق ۱۱ مربی ۱۹ یا ۱۶۰ سے بھی کسب فیض کیا ہے۔

ھ /<u>۱۲۳ا ہ</u>ے کو وفات ہوئی اوراسی مدرسہ کے احاطے میں مدفون ہوئے (خزینۃ الاصفیاء ج اص ۱۲۹، ۱۵۰ مفتی غلام سرور لاہوری ☆ تذکر ہُمشائخ قادریہ ص ۹۱،۹۰ دین کلیم قادری ☆ تاریخ مشائخ قادریہ مجیدیہ ص۳۹مؤلفہ تنویرخان قادری بدایونی)

57 - اسم گرامی "حماد بن مسلم دباس "اورابوعبدالله کنیت ہے ، دباس دوشاب فروش لینی انگور یا تھجور کاشیرہ بیجنے والے کو کہتے ہیں ، جو باسی اور ترش ہو چکاہو، اسی اعتبار سے اس کو دوش آب لینی باسی کہاجا تا ہے ، نیز اس کے معنی ٹھنڈ اپانی بیچنے والے کے بھی ہیں ، اپنے زمانے کے پیر ان کبار میں تھے ، حضرت شیخ جیلائی ؓ نے آپ سے اکتباب فیض کیا ہے ، اوائل عمر میں آپ ان کی مجلس میں حاضر ہوتے سے ، اور اسی زمانے کے پیر ان کبار میں آپ نے بیش گوئی فرمائی تھی ، کہ اس مجمی نوجو ان کا قدم اپنے وقت کے تمام اولیاء الله کی گردن پر ہوگا، ان پڑھ تھے ، اور اسی زمانے میں آپ نے علم لدنی کی دولت سے مالامال کیا تھا، کم و بیش آپ کے بارہ ہز ار (۲۰۰۰) مریدین تھے ، ماہ رمضان اسے ہو ہے یہ کے بارہ ہز ار (۲۰۰۰) مریدین تھے ، ماہ رمضان اسے ہو ہے مطابق ۴۰۰ میں ور لاہوری)

حضرت حمادٌ کے دوشیخ تھے: شیخ منصور بطائحیؓ ﴿ اورابوسعید مغربیؓ، دونوں سلسلۂ طریق حسب ذیل ہیں:

(۱) شیخ حمالاً کو شیخ منصور بطائحی ؓ سے،ان کو شیخ طلحہ ابو محمد انصاری شنبکی ؓ سے،ان کو شیخ ابو بکر بن ہوازن ابطائحی ؓ سے،ان کو حبد اللہ بن کو سہل بن عبد اللہ تشری ؓ سے،ان کو ذوالنون مصری ؓ سے،ان کو سفیان بن عیدینہ ؓ سے،ان کو عمر و بن دینار الجمعی ؓ سے،ان کو عبد اللہ بن عباس ؓ سے،اور امام حسن بھری ؓ سے،اور ان دونوں کو امیر المؤمنین سیدناعلی کرم اللہ وجہہ سے۔

شیخ منصور بطائحی ؓ کے اور بھی کئی ذیلی طریق ہیں، تطویل کی وجہ سے ان کوترک کیاجا تاہے۔

(۲) شخ حماد ً کوشخ ابو سعید مغربی ؓ سے، ان کوشخ ابو بکر احمد بن عثمان مغربی ؓ سے، ان کوشخ ابو الفضل عبد الواحد سے، ان کوشخ احمد بن اسمعیل مکی ؓ سے، ان کوشخ ابو بکر شبلی ؓ سے، ان کو جنید بغدادی ؓ سے، پھریہ حضرت علی ؓ تک چلاجا تا ہے (آثارات بھلواری شریف میں موسوم بہ اعیان وطن ص ۱۳۷، ۱۳۷ مؤلفہ حکیم مولاناسید شاہ محمد شعیب نیر تھلواروی ؓ، ناشر:دارالاشاعت خانقاہ مجمیبہ بھلواری شریف پیٹنہ ، کے۱۹۴۰ء)

58 - بڑے عالم وعارف اوراپنے وقت کے بلند پایہ مشائخ میں تھے، ساٹھ (۲۰) سال سے زیادہ مسند ارشاد پر متمکن رہے، کچھ عرصہ کوہ زر ا(حوزان کے قریب) میں بھی مقیم رہے۔

آپ کی ولادت موضع" بُوزَ نِجِر د" (ہمدان کے نواحی میں ایک دیہات ہے) میں ۲۶ ہے ھے ہا ۴۴ ہے ھے (۴۶ ہے - ۴۰ ہے) ہیں میں ہوئی ، اٹھارہ (۱۸) سال کی عمر میں بغداد آئے ، اور یہاں حضرت ابواسحاق شیر ازیؓ سے فقہ ، اصول فقہ اور علم الخلاف کی کتابیں پڑھیں، قاضی ابوالحسین محمد بن علی بن مہتدی باللہ ، ابوالغنائم عبد الصمد بن علی بن مامون ، ابوجعفر محمد بن احمد بن مسلمہ وغیر ہ سے

ساع حدیث کیا، علاوہ اصفہان اور سمر قند کے دیگر مشائخ حدیث ہے بھی استفادہ کیا۔

علم باطن میں مشہور قول کے مطابق آپ کو شیخ ہو علی فار مدی ؑ سے نسبت حاصل تھی،ان کو حضرت ابوالقاسم گر گانیؑ سے ،ان کو حضرت ابو عثمان مغر کی ؓ سے ،ان کو حضرت ابو علی رود باریؓ سے ،اوران کوسید الطا کفیہ جنید بغدادیؓ سے۔

آپ شخ ابوعبداللہ یوسف الجوینی نیشا پوری اور شیخ حسن سمنانی گی صحبت میں بھی رہے، اور حضرت نیشا پوری سے خرقہ خلافت بھی حاصل ہوا۔ حضرت نیشا پوری گونسبت حاصل ہوئی شخ ابوطالب کمی سے، ان کوشنخ ابو بکر شبلی سے، اور ان کوسید الطا کفہ جنید بغدادی سے (آثارات بھلواری شریف، موسوم بہ اعیان وطن ص ۱۳۲۱، ۱۳۷۵ مؤلفہ تحکیم مولاناسید شاہ محمد شعیب نیر جھلواروی مناشر: دار الا شاعت خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف پٹنے، بے 194ء)

آپ کاشار تصوف کے بلند پایہ مشائخ میں ہو تا ہے، مرومیں آپ کا قیام عرصہ تک رہا، وہاں آپ کی خانقاہ مرجع خلائق میں ہو تا ہے، مرومیں آپ کا قیام عرصہ تک رہا، وہاں آپ کی خانقاہ مرجع خلائق تھی، آپ کی مجلس میں بڑے بڑے علماء وصلحاء بیٹھتے تھے، وقفہ سے آپ ہرات میں بھی رہے، ایک مرتبہ (غالباً ۱۹۵ھ ہے) آپ بغداد تشریف لے گئے اور مدرسہ نظامیہ میں مجلس وعظ منعقد ہوئی، اسی موقعہ پر حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی ؓ نے وعظ کہنا شروع فرمایا، جس کاذکر شیخ نے خود شرفیاب ہوئے، اور کسب فیض کیا، اور آپ ہی کے حکم پر حضرت شیخ عبدالقادر جیلائی ؓ نے وعظ کہنا شروع فرمایا، جس کاذکر شیخ نے خود این خطبات میں کیا ہے، حضرت ہمدائی ؓ نے آپ سے فرمایا کہ:

"تم میں وعظ کہنے کی صلاحیت و قابلیت موجو دہے، ہر سر منبرلو گوں کو وعظ سنایا کرو، کیونکہ میں تم میں ایک جڑد کیھتا ہوں، جو عنقریب درخت ہو جائے گی" (تذکر ہُ مشائخ خیریہ ص۹۴)

یوں تو آپ کی ذات سے بڑی تعداد میں خلائق فیضیاب ہوئی، لیکن آپ کے دوخلفاء ایسے ہیں جن سے دواہم سلسلے پھیلے، اول حضرت خواجہ عبدالخالق غجدوانیؒ اور دوم حضرت احمد یسویؒ ،اول الذکر سے سلسلۂ نقشبندیہ جاری ہوا،اور مؤخر الذکر سے سلسلۂ پیویہ منسوب ہوا، ترک صوفیاء کے لئے وہ ایک نمونہ تھے، حضرت احمد یسویؒ "حضرت ترکستان "کہلائے۔

حضرت ہمدانی گی طرف بہت سی کرامات منسوب ہیں، آپ کاوصال ہرات سے مروآتے ہوئے ہرات و بغشور کے مابین موضع "بامئین" میں بروزدوشنبہ ۲۲/ربیج الاول (یا ۲۷/رجب) همین موضع "بامئین" میں بروزدوشنبہ ۲۲/ربیج الاول (یا ۲۷/رجب) همین موضع یہ المئین موضع ہوگئی ، کچھ عرصے کے بعد آپ کے مریدوں میں سے ابن النجار کی کوششوں سے آپ کاجسد مبارک مرولے جایا گیا اور حظیرہ میں دفن کیا گیا۔ (تذکرۂ مشاکُخ نقشبندیہ ص ۹۳ تا ۹۲ مؤلفہ علامہ نور بخش توکلی، تذکرۂ مشاکُخ خیریہ ص ۲۲۲ تا ۲۲۲ مؤلفہ عبد الرسول للہی)

59 - اسم گرامی علی بن محمود (محمد) بن جعفر القرشی الهنکاری ہے، ایک نام ابر اہیم بھی بتایا گیاہے، لقب ابوالحسن ہے، حضرت ابوسفیان ابن الحارث کی اولاد میں ہیں، ہنکار موصل کے قریب ایک قصبہ ہے، ولادت <u>حب ہو کرے ابو بوج ہو کو ۱۹۰</u>ء میں ہوئی، علوم (۲۷) حضرت شیخ ابوالفرح بوسف طرطوسی "(م ۳/ شعبان المعظم کے ۲ می هم مطابق ۲/ نومبر همرانه) هم مطابق ۲/ نومبر همراء) طرطوس (بلادشام) 60

(۲۸) حضرت شیخ ابوالفضل عبد الواحد تنمیمی این حضرت شیخ عبد العزیزیمنی سرم ۳۰/جمادی الثانیه ۲۵ بیره مطابق ۲۲/مئی ۳۳۰ او) مقبره حضرت امام احمد بن حنبل بغداد <sup>61</sup>۔

بعض شجرات میں شیخ عبدالواحد یمنی اُور شیخ ابو بکر شبلی کے در میان ان کے والد شیخ عبدالعزیز یمنی (۱۱/ ذی الحجہ ۲۳۲ ہے مطابق ۴/ اگست ۴۴۶ ء) کاواسطہ ذکر کیا گیا، جب کہ دوسر بے لوگ کہتے ہیں کہ شیخ عبدالواحد یمنی ایپ والد شیخ عبدالعزیز سے بیعت نہیں تھے، بلکہ صرف ازراہ عقیدت ان کانام شجرہ میں ڈال دیا گیا تھا۔ بعض لوگ یہ بھی کہتے ہیں کہ شیخ عبدالعزیز یمنی شیخ عبدالواحد یمنی کے بھائی شھے والد نہیں تھے۔ 62

متداولہ کی تعلیم اپنے والد ماجد حضرت شیخ محر بن شیخ یوسف ؓ سے حاصل کی ، اور خرقۂ خلافت حضرت ابوالفرح طرطوسی ؓ سے حاصل ہوا ، صاحب خوارق و کرامات ، مقتدائے زمانہ ، صائم الدہر اور قائم اللیل سے ، بعد نماز عشاء تا تبجد دو قر آن کریم ختم کرتے سے ، باد شار مشائخ سے آپ کی ملا قات تھی ، بعض اکابرنے آپ کو شیخ الاسلام کا خطاب دیا تھا، آپ کی نظر عنایت سے ہزاروں لوگ صاحب کمال ہوگئے ، وفات کیم محرم ۲۸۲ ہے مطابق ۲ فروری ۱۹۳۰ ہے یا ۲۸۲ ہے کہ کوہوئی ، مزار بغداد کے گاؤں "ہنکار" میں ہے (خزینة الاصفیاء ج) اص ۱۲۹ ہے تذکر ق مشائخ قادر ہے ص ۹۰ ہے تاریخ مشائخ قادر ہے مجید ہے ص ۲۸۸)

60 - اسم گرامی پوسف، کنیت ابوالفرح تھی، اپنے زمانے کے قدوۂ اولیاءوزبدۂ مشائخ میں شار ہوتے تھے، تو کل اور تجرید و تفرید پر تمام عمر ثابت قدم رہے (خزینة الاصفیاء مفتی غلام سرور ص۱۳۸ ☆ تذکرهٔ مشائخ قادریه مجیدیه ص۳۷)

شیخ عبدالواحدیمنی کوابن حجروغیره اپنے "اثبات "میں تمیمی اورایسے ہی عبدالعزیز یمنی کو تمیمی کستے ہیں، یہ بنی تیم کی طرف (جوعرب کا ایک مشہور قبیلہ ہے) نسبت ہے 63 کصتے ہیں، یہ بنی تیم کی طرف (جوعرب کا ایک مشہور قبیلہ ہے) نسبت ہے 73 (۲۹)حضرت شیخ ابو بکر شبلی ''(م ۲۷/ ذی الحجہ ۱۳۳۴ ہے مطابق ۳۰/جولائی ۱۹۲۱ فی الحجہ ۱۹۲۱ فی المجبہ ۱۹۳۴ ہے) شبل بغداد 64

62- تذكرهُ حضرت سيد صاحب بانسوي ص ١٠٠٧ بحو اله الاسمر ارالعالية (مخطوطه)

64 - اسم گرای جعفر بن یونس ہے، بعض لوگوں نے دلف بن جعفر اور بعض نے دلف بن مجد دبھی لکھا ہے، مگر شخ سلمی گی روایت کے مطابق آپ کے مزار کے کتبہ پر جعفر بن یونس لکھاہوا ہے، کنیت ابو بکر تھی، خراسانی النسل ہیں، موضع اشبیلیہ کے رہنے والے تھے، لیکن پیدائش اور پرورش بغداد ماجد خلیفہ بغداد کے حاجب (صدر چوہدار) تھے، نود شخ شبی نہاوند کے حاکم تھے، ایک مر تبہ خلیفہ نے آپ کوبلواکر حسن خدمت کے صلے میں خلعت کے حاجب (صدر چوہدار) تھے، نود شخ شبی نہاوند کے حاکم تھے، ایک مر تبہ خلیفہ نے آپ کوبلواکر حسن خدمت کے صلے میں خلعت من فاخرہ سے سر فراز کیا، وہاں سے رخصت ہو کر دربار سے نگلے ہی تھے کہ اتفاقا چھینک آئی، اور آپ نے ای خلعت سے ناک صاف کر لی فاخرہ سے سر فراز کیا، وہاں سے رخصت ہو کر دربار سے نگلے ہی تھے کہ اتفاقا چھینک آئی، اور آپ نے ای خلعت سے ناک صاف کر لی معزول کر دیا، اس حادثہ نے شخ کی زندگی بدل دی، آپ نے سوچا کہ جب ایک شخص اپنی خلعت کی بے حرمتی پر اسے معزول کر دیا، اس حادثہ نے شخ کی زندگی بدل دی، آپ نے سوچا کہ جب ایک شخص اپنی خلعت کی بے حرمتی پر اسے معزول کر ساتا ہے، تو حاکم مطلق کی دی ہوئی نعتوں کی ناقدری پر کیا سزا ملے گی ؟، آپ نے ترک د نیااختیار کرلی، اور حضرت ابوالحسین محمہ بن کر ساتا ہے کی خدمت میں حاضر ہو کرتمام مکروبات د نیاسے توبہ کی ، حضرت خیر النسان گے نوجہ کی ، حضرت خیر النسان گے نعتوں کی ناقدری پر کیا مزا سے بھی دیا، کیونکہ آپ ان کے قرابت داروں میں سے تھے، آپ اساتھ کے ، برسوں گلی کوچوں میں گداگری کی زندگی اختیار کی، یہاں تک کہ مکتائے روز گار ہوگے، خود حضرت جنید آپ پر نفر کرتے تھے کہ "ہر قوم کے لئے ایک تاج ہو تا ہے، اور میرا تاخ بیک ہیں۔

علامہ سلمی ؓ کے بقول: "تم شبلی کواس آنکھ سے مت دیکھو جس سے تم دوسرے لوگوں کودیکھتے ہو، شبلی اللہ کی آنکھوں میں سے ایک آنکھ ہے"۔

آپ بڑے عالم اور حافظ حدیث تھے، پوری مؤطامالک حفظ تھی (جس کے پچھ نمونے طبقات الصوفیۃ للسلمیؒ میں موجود ہیں) مسلکاً مالکی تھے، اکثر بیاررہتے تھے، کہتے ہیں کہ بائیس (۲۲) مرتبہ اسپتال میں داخل کئے گئے، ساس (۵۷) سال کی عمر میں ۲۷/ ذی الحجہ ۱۳۳۴ھ مطابق ۳۰/جولائی ۱۳۹۴ء کو وفات پائی، وفات سے قبل ہی موت کی خبر پھیل گئی تھی، اور جوق در جوق لوگ حاضر ہونے گئے تھے، حضرت نے ہنس کر فرمایا کہ "حیرت ہے کہ مر دے زندہ کے جنازہ کے لئے آرہے ہیں " مزار مبارک بغداد میں زیارت گاہ خلاکق ہے۔

<sup>63 -</sup> تذكر هٔ حضرت سيد صاحب بانسوي ص ٢٠ ابحواله افضل الشمائل ص ٢٥

بعض شجروں میں خواجہ ابوالفرح یوسف طرطوسی ﴿ نمبر ۲۷) اور حضرت ابو بکر شبلی ﴿ نمبر ۲۵) کے در میان کوئی واسطہ نہیں ہے، عجب نہیں کہ شیخ طرطوسی ؓ نے براہ راست حضرت شبلی ؓ سے بھی فیض پایا ہو، واللہ اعلم بالصواب <sup>65</sup>

(۳۰) حضرت سيدالطا نُفه خواجه ابوالقاسم جنيد بغدادي "(م جمعه ۲۷/رجب المرجب ٢٩٢٪ هـ پاسم بيره مطابق ۱۵/اپريل ۱۹۰۰ و پا۲۱ و ۴) بغداد 66

حضرت شبلی فرماتے تھے کہ تصوف ہیہ ہے کہ تم اپنے حواس پر قابور کھواوراپنے ساتھیوں کی حفاظت کرو، تصوف کا مطلب الفت پیدا کرنااور مہر بانی کرناہو تاہے،اسی طرح آپ کا بیہ قول بھی بہت مشہور ہے کہ آزادی دل کی آزادی کانام ہے اور بس۔

لوگوں نے آپ سے دریافت کیا کہ کون سی چیز بہت عجیب ہے ؟ فرمایا:وہ دل جواپنے خداکو پیچانتے ہوئے بھی گناگار رہے (آپ کے بہت سے اقوال طبقات الصوفیة اور نفحات الانس وغیرہ میں موجود ہیں)

(طبقات الصوفية للسلمي ص ٢٣٧ تا ٢٣٨ المن لفحات الانس للجامي ص ٣٩٨ تا ٣٩٠ الأحروبينة الاصفياء مفتى غلام سر ورص ٢٣٨ تا ٢٣٧)

65 - تذكر هٔ حضرت سيرصاحب بانسوي ص ٢٠ ابحواله افضل الشمائل ص ٢٥

66 - اسم گرامی جنید، کنیت ابوالقاسم ، لقب سید الطائفۃ اور طاؤس العلماء تھا، تواریری وزجاج اور خراز بھی آپ کو کہا جاتا تھا، اس لئے کہ آپ کے والد محمد بن جنید انحر از آبگینہ فروش تھے، نہاوند کے رہنے والے تھے لیکن ولادت و پرورش بغداد میں ہوئی، تعلیم ظاہری حضرت ابو تؤر ؓ (جو حضرت امام شافعیؓ کے اکابر تلامذہ میں تھے) اور شیخ محمد بن علی قصاب ؓ سے حاصل کی ، کہا جاتا ہے کہ عقیدہ میں آپ حضرت ابو تؤر ؓ کے متبع تھے ، اور مسلک فقہی میں حضرت سفیان توریؓ کے مقلد تھے ، آپ کی شہرت اپنے علاقے کے مفتی اور محدث کی حیثیت سے بھی تھی ، اور مسلک فقہی میں حضرت سفیان توریؓ کے مقلد تھے ، آپ کی شہرت اپنے علاقے کے مفتی اور محدت کی حیثیت سے بھی تھی ، اور نگل محبوس ہو تا تھا، آپ حضرت سری سقطیؓ کے بھا نجے تھے ، اور انہی کے مرید و خلیفہ بھی تھے ، ان کے علاوہ حضرت شیخ حارث محاسی ؓ ، اور شیخ محمد قصاب ؓ کی صحبتوں سے بھی فیضاب ہوئے ، آپ کو ولایت میں درجۂ امامت حاصل ہوا۔ حضرت سری سقطیؓ سے کسی نے پوچھا کہ "کیاکسی مرید کا درجہ اپنے بیرو فیضیاب ہوئے ، آپ کو ولایت میں درجۂ امامت حاصل ہوا۔ حضرت سری سقطیؓ سے کسی نے پوچھا کہ "کیاکسی مرید کا درجہ اپند ہوں مرشد سے بڑھ سکتا ہے ؟ فرمایا: ہاں کیوں نہیں ۔۔۔ جنید بغدادی کا درجہ مجھ سے بہت بلند ہے "

شیخ ابو جعفر حدادٌ فرماتے تھے کہ "اگر عقل کو مر دانہ صورت دی جاتی، توجنید کی شکل میں ہوتی "

حضرت ردیم می محضرت شیخ ابوالحس نوری محضرت شیخ شبلی جیسے مشائخ نے آپ سے روحانی استفادہ کیا، آپ سے نسبت رکھنے والوں کو "جنید بیہ" کہاجا تاہے۔

آپ نے کامل تیس (۳۰) سال تک عشاء کی نماز پڑھ کر اور ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر اللہ اللہ کیا اور اسی عشاء کے وضو سے نماز صبح ادا کی،۔۔۔ آپ نہ ساع سنتے تھے، نہ وجد کرتے تھے، شریعت کے بے انتہا پابند تھے، ایک دن مجلس میں توحید کے متعلق کلام فرمار ہے تھے، کہ ایک مرید نے نعرہ لگایا، شیخ نے اسے منع فرمایا اور کہا کہ اگر تم نے دوبارہ ایسی حرکت کی، تو تنہیں مجلس سے خارج کر دیا جائے گا، یہ کر پھر اپنے کلام میں مشغول ہو گئے، اس نوجو ان میں تاب ضبط نہ تھی، دوبارہ نعرہ لگایا، شیخ جنید آنے اس

(۳۱) حضرت خواجه ابوالحس شیخ سری سقطی "(م ۳/رمضان المبارک ۲۵۰ ه مطابق ۱۱/ اکتوبر ۲۸۲۸ و یا ۲۵ ه مطابق ۸۲۸ و یا ۲۷/رمضان المبارک ۲۵۰ ه مطابق ۹/مارچ ۸۲۱ و یا ۲۵۳ ه مطابق ۹/مارچ ۴۵۳ و مطابق ۸۲۱ و مطابق ۸۲ و م

(۳۲) حضرت خواجہ ابو محفوظ معروف کرخی (ولادت رہیج الاول ۱۵۲ ھے / فروری ۳۷٪ ہے۔ وفات کیا کہ محرم الحرام ۲۰۲ ھے مطابق ۱۱۵ ایا ۲ / اگست ۱۵۸ ء بیان کیا ہے کہ ایک محلہ ہے 68 کیا ہے 68

کی طرف نگاہ گرم سے دیکھا،وہ اسی وقت ہلاک ہوگیا،لوگوں نے جاکر دیکھا توجل کرراکھ ہوچکاتھا۔ آپ کے حالات سے اندازہ ہو تا ہے کہ بڑے صاحب کمال وجلال تھے، بروز جمعہ ۲۷ /رجب المرجب ۲۹ سے (۱۵ / ایریل • ۹۱ ء)وفات یا کی، ہفتہ کے دن مدفون ہوئے، مز اراقد س بغداد میں زیارت گاہ خلائق ہے، بیان کیاجا تاہے کہ جب آپ کی وفات کا وقت قریب آیاتو آپ کی زبان پر تسبیح جاری تھی ،چارانگلیوں کو باندھے ہوئے تھے، بڑی انگلی کھولے ہوئے تھے، بسم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھی ، آئکھیں بند کیں اورواصل بحق ہو گئے (طبقات الصوفيہ للسلمي ص111 تا ۱۱۸ ائلہ خزینة الاصفیاءج اص۱۳۵ تا ۱۴۳۳ ∜نفحات الانس للجامی ص ۲۴۵ تا ۲۴۵) <sup>67</sup> -اسم گرامی: سری بن مغلس(یاابن المفلس)،اورکنیت ابوالحن ہے، حضرت شیخ معروف کرخی ؒ کے نامور خلیفہ تھے،ایینے عہد کے مقتدائے زماں، شیخ وقت،صاحب علم اورامام اہل طریقت تھے، آپ کے خلیفۂ اکبر حضرت جنید بغد ادی جن کو آپ کی طویل صحبت و خدمت (تقریباً ستر سال تک)نصیب ہوئی فرماتے ہیں، کہ میں نے حضرت سری سے زیادہ کسی کوعابدوزاہد نہیں دیکھا، ستر (+۷)سال کے دوران میں نے مرض الموت کے سواآپ کو تہمی لیٹے ہوئے نہیں دیکھا۔ سب سے پہلے بغداد میں آپ ہی نے برسر منبر حقائق توحید بیان کئے، عراق وعجم کے اکثر مشائخ آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل تھے، پیشہ تجارت تھا، خوردہ فروشی کی د کان تھی، متفرق چزیں ہیجا کرتے تھے،اسی لئے سقطی سے مشہور ہوئے، سقطی خور دہ فروش،بساطی اور متفرق چیزیں بیچنے والے (جزل اسٹور) کو کہتے ہیں ، د کان بازار میں تھی جس پریر دہ ڈال رکھاتھا، ہر روزا یک ہز ار رکعت نماز نفل اداکر تے تھے، دس دینار پر نصف دینار سے زیادہ نفع نہیں لیتے تھے،ایک دفعہ بازار میں آگ لگ گئی،لیکن آپ کی دکان محفوظ رہی،اس سے آپ بہت رنجیدہ ہوئے کہ سب کی دکانیں ختم ہوگئی ، میری کیوں پچ گئی ؟ بالآخر آپ نے اپنی د کان کاسارامال راہ خدامیں خرچ کر دیا، ۳/رمضان المبارک ۲۵۰ ھے مطابق ۱۱/ اکتوبر ۸۲۴ بر ء کووفات یائی، طبقات الصوفیه میں ۲۵۱ جربے سے، جبکہ نفحات الانس میں تاریخ تووہی ہے لیکن س ۲۵۳ ھے بے (طبقات الصوفيه للسلمي تص ۴۸ تا ۵۲ 🏠 نفحات الانس للجامي تص ۷۰۸۰۲ خ زينة الاصفياء ج اص ۱۳۵ تا ۱۳۵)

68 - اسم گرامی: معروف ، اور کنیت ابو محفوظ ہے، آپ کی ولادت رہے الاول ۱۵۱ ہے / فروری ۲۵۲ میں ہوئی ، والد کانام فیر وز، یافیر وزان یاعلی الکرخی تھا، مضافات بغداد کے ایک گاؤل کرخ کے رہنے والے تھے، پہلے اپنے والدین کے مذہب ترساپر تھے ، ترسارومی زبان کالفظ ہے اس کا اطلاق نصاری و آتش پرست دونوں پر ہو تاہے، حضرت علی رضاً کے ہاتھ پر مشرف باسلام (۳۳) حضرت خواجه ابوسلیمان شیخ داؤ دبن نصر طائی "(م۹/رمضان ۷۲اه مطابق ۲۲/ جنوری ۱۹۶۰ یا ۲۸/ر بیج الاول ۷۲اه مطابق ۲۶/ دسمبر ۷۷۸ هویا ۱۵۵ هم ۷۸۲ کی ابغداد <sup>69</sup> (۳۴) حضرت شیخ حبیب العجمی (م۹/رمضان المبارک ۳۰ اه مطابق ۱۵/می ۴۸۸ کی ۱۳/ر بیج

ہوئے، پھر آپ کے والدین بھی حضرت علی رضائے ہاتھ پر مشرف باسلام ہوگئے، اور حضرت علی رضائے آپ کے والد کا اسلامی نام
اپنام پر "علی" رکھا، حضرت معروف کرخی کو حضرت علی رضائے ساتھ بے پناہ عقیدت تھی، حضرت نے بھی آپ کی ایسی تربیت
فرمائی کہ امام طریقت اور مقتدائے حقیقت بن کر دین و دنیا دونوں میں معروف ہوگئے، علوم ظاہری حضرت امام اعظم ابو حنیفہ "(متوفیٰ
معروف کئے، علوم ظاہری حضرت سلمان فارسی کے، طریقت میں حضرت حبیب راعی کے مرید وخلیفہ تھے جو حضرت سلمان فارسی کے تربیت یافتہ
تھے، حضرت معروف تج یدو تفرید اور بے سر وسامانی میں اپنا ثانی نہ رکھتے تھے، حضرت داتا گنج بخش شنخ علی ججویری (متوفیٰ ۱۵۲٪ و سامی بیاء) صاحب کشف المحجوب نے لکھا ہے کہ "شیخ معروف کے منا قب وفضائل بے شار ہیں، علوم میں قوم کے مقتد ااور امام ہیں
حضرت معروف کرخی فرماتے تھے کہ "صالحین کی تعداد تو بہت ہوتی ہے لیکن ان میں صاد قین کم ہی ہوتے ہیں "۔

69 - ابوسلیمان کنیت ہے حضرت حبیب عجمی کے جلیل القدر خلفاء میں ہیں، حضرت امام اعظم ابو حنیفہ ﴿م ۵۰ اِس کیمی آپ کے مکان شرف تلمند حاصل تھا، ہیں (۲۰) سال تک آپ کے درس میں رہے اوراس پر فخر کرتے تھے، حضرت امام اعظم ہجمی آپ کے مکان پر تشریف لاتے تھے، مشاکع متقد مین میں سے تھے ،علوم ظاہری وباطنی میں کمال حاصل تھا، علم فقہ میں آپ کوامام الفقہاء کہاجا تا تھا، آخری عمر میں گوشہ نشیں ہوگئے تھے، کہاجا تا ہے کہ ایک دفعہ خلیفہ ہارون رشید عالم شہزادگی میں حضرت امام ابوبوسف کے ہمراہ آپ کے مکان پر تشریف لائے، مگر آپ نے اندرآ نے کی اجازت نہ دی، بالآخر والدہ ماجدہ کی سفارش پر آپ نے ان حضرات کے ہمراہ آپ کے مکان پر تشریف لائے، مگر آپ نے اندرآ نے کی اجازت نہ دی، بالآخر والدہ ماجدہ کی سفارش پر آپ نے ان حضرات سے ملا قات فرمائی، آپ کاوصال ۹ / رمضان ۲۲ / جنوری اوبے ءیا ۲۸ / ربچ الاول ۲۲ او مطابق ۲۲ / دسمبر ۸ کے ءیا کہ کے کو بغداد میں ہوا، اوروہیں مد فون ہوئے، (تذکرہ مشائخ قادریہ ص ۸ کے ۵۹ کو گفہ جناب محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۵۹ء کو بغداد میں ہوا، اور وہیں مد فون ہوئے، (تذکرہ مشائخ قادریہ ص ۸ کے ۵۹ کو گفہ جناب محمد دین کلیم قادری ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۵۹ء کو ایوب کے محال گئی ہیں)

الاول ۵۲ إه مطابق ۴ / فروري ۳۷ بے ) بھر ہ<sup>70</sup>

(۳۵) حضرت تاج العرفاء خواجه ابوسعيد حسن بصرى "(ولادت ٢١٥ م ١٣٢٤ء - وفات كيم يا ٢/ محرم الحرام البرط يا الباه مطابق ١١/ مئ ٢٨٤ء يا ٢٩٤٤ء) بصره 71

70 - اسم گرامی حبیب اور کنیت ابو محمد تھی، ابتدامیں لاکھوں روپے کا سودی کاروبار کرتے تھے، گراللہ پاک نے ان کو حضرت حسن بھری گی مجلس میں پہونچایا اور ان کے ایک وعظ نے ان کی کا یاپلٹ کرر کھدی ، حضرت حسن کے ہاتھ پر توبہ کی اور بیعت ہوئے ، اور اپنے تمام قرضد اروں کے قرض معاف کر دیئے ، پھر اللہ پاک نے ایباصاحب مقام بنایا کہ بڑے مشاکح آپ کے پاس تشریف ، اور امام احمد بن لاتے تھے ، خود حضرت مام شافعی ، اور امام احمد بن کا تھے ، خود حضرت حسن بھری تھی اکثر و بیشتر آپ کے پاس آیا کرتے تھے ، ان کے علاوہ حضرت امام شافعی ، اور امام احمد بن صنبل آوغیرہ آپ کے سال وفات ۹ / رمضان منبل آوغیرہ آپ کے سال وفات ۹ / رمضان المبارک مطابق ۱۵ میں شامل تھے ، ۱۵ اور دوشنہ ہے۔

(قطب الا قطاب سيدعبدالرزاق بے كمر بانسوئ ص ٣٣ مؤلفه جناب محى الدين قادرى رزاقی تجواله وفيات الاخيار ص ٣٣ ﴿ تذكره مشائخ قادريه ص ٨٤٠٤ مؤلفه جناب محمد دين كليم قادرى، ناشر مكتبه نبويه لا بهور، ١٩٤٥ مؤلفه جناب محمد دين كليم قادرى، ناشر مكتبه نبويه لا بهور، ١٩٥٥ مؤلفه جناب محمد دين كليم قادرى، ناشر مكتبه نبويه لا بهور، ١٩٥٥ مؤلفه جناب محمد دين كليم

71 - اسم گرامی حسن، کنیت ابو محمد، ابوسعید اور ابوالنصر ہے، آپ کے والد کانام بیار تھا (جوبھر ہ اور واسط کے در میان ایک قصبہ عیسان کے رہنے والے تھے، قید ہو کر انصار کے غلام بنے) حضرت زید بن ثابت ؓ کے مولی تھے ، وہ حضرت ابو بکر صدیق ؓ کے ہاتھ پر مشر ف باسلام ہوئے تھے، اور والدہ ماجدہ کانام بی بی خیر ہ تھاجو حضرت ام المؤمنین ام سلم ؓ کی باندی تھیں ، آپ کی ولادت حضرت فاروق اعظم ؓ کے وصال سے دوسال قبل ابھ کر کہ ہے۔ میں مدینہ منورہ میں ہوئی، جس دن آپ کی ولادت ہوئی اسی دن آپ کی والدہ آپ کو الدہ آپ کو کے وصال سے دوسال قبل ابھ کر کہ ہے۔ میں ماضر ہوئیں، حضرت عمر ؓ نے اپنے دست مبارک سے آپ کے منہ میں کولے کر حضرت امیر المؤمنین عمر ابن الخطاب ؓ کی خدمت میں عاضر ہوئیں، حضرت عمر ؓ نے اپنے دست مبارک سے آپ کے منہ میں کھور کالعاب ٹپکیایہ اور فرمایا کہ اس کانام حسن رکھو اس لئے کہ بیہ خوبصورت بچہ ہے، آپ کی تربیت میں حضرت ام سلم ؓ کابڑا حصہ ہے، شیر خوار گی کے ایام میں آپ کی والدہ کبھی کام میں مشغول ہو تیں اور آپ رونے لگتے تو حضرت ام سلم ؓ اپنے پیتان مبارک سے آپ کامنہ لگا لیتیں ، اور اس طرح آپ کو سکون ہو جاتا، آپ نے ایک سو تیس (۱۳۰) صحابہ کی زیارت کی ، جن میں سات ( کے) بدر ی

حضرت ابوزر عہ فرماتے ہیں کہ حضرت حسن بھری خضرت علی سے ہاتھ پر چودہ (۱۴) سال کی عمر میں بیعت ہوئے ،اس کے بعد وہ کوفہ اور بھرہ کی طرف چلے گئے ، آپ موتی جواہر اور مر وارید کی تجارت کرتے تھے ،جب حضرت علی سی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے توساری دولت فقراء میں تقسیم فرمادی ، وہ اپنے وقت کے بڑے امام ، محدث اور فقیہ تھے ،علم وعمل میں کوئی ان کا ہمسر نہیں تھا ، تقریر کا بھی بڑا ملکہ تھا ،ہفتہ میں ایک باروعظ ہو تا تھا،عوام کی بہت بڑی تعداد آپ کا وعظ سننے کے لئے جمع ہوتی تھی ،جس میں اپنے زمانے کے صلحاء وا تقیاء بھی شریک ہوا کرتے تھے ،ہمیشہ باوضور ہے تھے ،مستجاب الدعوات اور بڑے صاحب کشف و کرامات تھے آپ کی وفات ہشام بن عبد الملک کے دور حکومت میں کیم یا م / محرم الحرام والے ھیا الدعوات اور بڑے صاحب کشف و کرامات تھے آپ کی وفات ہشام بن عبد الملک کے دور حکومت میں کیم یا م / محرم الحرام والے ھیا

(۳۲) حضرت امير المؤمنين سيدناعلى كرم الله وجهه (ولادت ۱۳ /رجب المرجب بعد ازواقعهُ فيل تيس (۳۰) سال - وفات ۲۱ /رمضان الميارك ۴۰ه هرمطابق ۳۰ / جنوري ۲۱۱، نجف اشرف <sup>72</sup> تيس (۳۰) سال - وفات ۲۱ /رمضان الميارك و ۴۰ه هرمطابق ۴۰ مطابق ۱۳۰ مناوری الول نه الول نه الول نه الول نه الول نه ۱۳ مطابق ۹ /جون ۲۳۲ و) گنبه خضراء مدينه منوره <sup>73</sup> مطابق ۹ /جون ۲۳۲ و) گنبه خضراء مدينه منوره <sup>73</sup>

اس طرح یہ سلسلہ چھتیں (۳۲) واسطوں سے سرکار دوعالم سُٹَائَیْڈِمِ تک پہونچتاہے، اور بڑی خصوصیت یہ ہے کہ ان چھتیں میں سے دس (۱۰) حضرات خاندان نبوت کے افراد ہیں، جن میں اباً عن جد (باپ داداکے ذریعہ )نسبت منتقل ہوتی چلی آئی ہے، اس بناپراس کو سلسلۂ ذہبیہ (سنہر اسلسلہ ) کہنا بجاہے۔

نسبت ثانيه – آبائی سلسله

سلسله وادریہ جو حضرت شیخ عبد القادر جیلانی گی نسبت سے قادریہ کہلا تاہے، حضرت معروف

الباهمطابق ۱۱/مئ ۲۸ کی ۱۹ کیے و کوہوئی، بعض لوگوں نے ۵/رجب ۱۲ اے مطابق ۲۱/ستمبر ۲۳ کے هو لکھاہے ، مگر پہلی تاریخ زیادہ درست ہے ، آپ کے تین صاحبزاد ہے اور پانچ خلفاء ہوئے جن میں حضرت حبیب عجمی اور خواجہ عبد الواحد بن زید کافی ممتاز ہیں (خزینۃ الاصفیاء ج ص ۱۱ تا ۱۲ مؤلفہ مفتی غلام سرور ﴿ تاریخ مشائخ چشت ص ۱۱ تا ۱۲ مؤلفہ حضرت مولانا شیخ محمد زکریاصاحب ﴿ مناشر: کتب خانہ اشاعت العلوم سہارن یور، ۱۳۹۳ ہے)

72 - نام نامی "علی بن ابی طالب "کنیت: ابوالحسن، ابوتر اب، اور لقب: اسد الله، حیدر، صفدراور کرار ہے، والدہ ماجدہ کانام فاطمہ بنت اسد ہے، آپ کی ولادت بروزجمعہ مکہ معظمہ اور بقول بعض خانۂ کعبہ میں ۱۳ /رجب المرجب بعد ازواقعۂ فیل تیس (۳۰)سال ہوئی ، بعث نبوی کے وقت آپ کی عمر شریف صرف گیارہ (۱۱)سال تھی، اور نابالغ لڑکوں میں سب سے پہلے آپ نے اسلام قبول کیا، شبر میں سب سے پہلے آپ نے اسلام قبول کیا، شبر میں است سند خلافت پر متمکن ہوئے، کل مدت خلافت پانچ سال تین ماہ رہی، بعض مؤر خین نے آپ کا دور خلافت چارسال نوماہ کو ایس مند خلافت پر متمکن ہوئے، کل مدت خلافت پانچ سال تین ماہ رہی، بعض مؤر خین نے آپ کا دور خلافت چارسال نوماہ کو ایس کی اور بالمجاء کو ہوئی، آپ کی شخصیت سلسلۂ تصوف کے ماوی و مرجع کی ہے، آپ کے فضائل و منا قب پر بے شار کتابیں لکھی گئی ہیں ، آپ کی ذات عظمیٰ ہر تعارف سے بلند و بر تر ہے (خزینۃ الاصفیاء ج ا ص

73 - سیرت طیبہ پربے شار کتابیں لکھی گئی ہیں ،اس حقیر کی بھی ایک کتاب "مقام محمود" کے نام سے شائع ہو چکی ہے، قار نمین ان کتابوں کی طرف رجوع کریں۔ کر خی (نمبر ۳۲) سے اس کا ایک اور سلسلہ بھی ہے، وہ اس طرح:

(۳۳) حضرت معروف کرخی نے فیض حاصل کیاامام علی موسی رضاً (ولادت: ۵۲] ہے مطابق ۹۲٪ واور بقول بعض ۱۱ / رمضان ۱۳۰٪ هم مطابق ۱۷ / مارچ ۱۵۰٪ وفات ۲۱ / رمضان ۲۰۰٪ هم مطابق ۲۵ / مارچ ۱۵۰٪ وفات ۱۱ / رمضان ۲۰۰٪ هم مطابق ۲۵ / مارچ ۱۹۰٪ وفات ۱۱ / اگست ۱۸۰٪ و مطابق ۱۹ / اگست ۱۸۰٪ و مطابق ۱۹ / اگست ۱۸۰٪ و مطابق ۲۵ / اگست ۱۸۰٪ و مطابق ۲۰٪ و مطابق ۲۰٪ اگست ۱۸۰٪ و مطابق ۲۰٪ وفات ۱۵ / مفر المظفر ۱۲٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۱ / اگست ۱۹۰٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۱ / اگست ۱۹۰٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۱ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۱ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۱ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۲ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۸ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۱ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ هم مطابق ۱۸ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ وفات ۱۵ / رجب ۱۸۰٪ وفات ۱۸ / اگست ۱۹۹٪ وفات ۱۸ / اگست ۱۹۸٪ وفات ۱۸ / اگست ۱۸ / اگست ۱۹۸٪ وفات ۱۸ / اگست ۱

74 - اسم گرامی "علی بن موسی "کنیت" ابو الحسن "اور القاب: رضا، صابر، زکی، ضامن، مرتضی ہیں، آپ امام جعفر صادق کے بوتا ہیں، والدہ ماجدہ کانام مور خین نے "تخمینہ، شانہ، ام النبیین، اور استقراء لکھا ہے، وہ حضرت کاظم کی والدہ "بی بی جمیدہ" کی کنیز ک تھیں، ایک رات حضرت حمیدہ آنے سر کار دوعالم سَگُولِیْ کُلُولِی کُلُولِی کُلُولِی کُلُولِی کُلُول کے نکاح میں دی دو، عنقریب اس جوڑے سے ایک آفتاب طلوع ہوگا جس کی شعائیں رہتی دنیا تک جگمگاتی رہیں گی، وہ لڑ کار ویے زمین کے ہیں دیمین سے ہوگا۔

چنانچہ حضرت تخمینہ آئے بطن سے آپ کی ولادت مدینہ پاک میں ۵۲ اور اقول بعض گیارہ (۱۱)رہے الاول عض گیارہ (۱۱)رہے الاول عصل کے الاول معلی منتی ہوئی۔ ۲۵ / سال کی عمر میں آپ منصب امامت پر فائز ہوئے۔ بڑے عالم ، مفتی اور مناظر تھے ، حضرت خواجہ معروف کرخی ؓ، حضرت بایز ید بسطامی ؓ، حضرت امام محمد تفی ؓ، اور حضرت ابوالقاسم کمی ؓ جیسے مشائخ عظام آپ کے دربار کے فیض یافتہ اور پر وردہ ہیں۔

مطابق کیم ستمبر ووبےء)سے <sup>75</sup>۔

(۳۵) انہوں نے اپنے والد ماجد حضرت امام جعفر صادق ؒ (ولادت ۱۳ یا ۱۷ / رہنے الاول ۴۰ پھر صادق ؒ (ولادت ۱۳ یا ۱۷ / سمبر ۲۵ کے ۽ یا ۲۷ کے ، مطابق ۲۱ / سمبر ۲۵ کے ۽ یا ۲۷ کے ، یا ۲۲ / شوال الممکرم ۲۸ باھ مطابق ۱۳ / د سمبر ۲۵ کے ، یا ۲۲ / شوال الممکرم ۲۸ باھ مطابق ۱۳ / د سمبر ۲۵ کے ، ) سے <sup>76</sup>۔

75 - اسم گرامی "موسی "اور لقب "کاظم "کنیت: ابوالحن اور ابوابرا ہیم ہے، ولادت کے صفر المظفر ۲۸ ایھ (۱۱ / اکوبر ۴۵ ہے) کو بہقام ابوا (مکہ معظمہ اور مدینہ منورہ کے در میان ایک مقام ، جہال حضرت آمنہ "کی قبر مبارک ہے) ہوئی، والد کانام حضرت امام محمد جعفر صادق اور والدہ کانام حضرت ام ولد بی بی جمیدہ بریریہ آئے، مستجاب الدعوات تھے، آپ کی وفات کے بعد قبر شریف کے پاس بھی اجابت دعاکی تا ثیر بر قر ار رہی ، زاہد ، قالغ ، متوکل اور فیاض تھے ، بڑے صابر و شاکر اور متحمل المزاج تھے ، اسی وجہ سے آپ کالقب کاظم (غصہ پی جانے والا) پڑگیا، دنیوی لحاظ سے بھی نہایت متمول اور صاحب وجابت تھے ، گریہ دولت اکثر غرباء میں خرچ ہوتی تھی ، طریقت و شریعت کے مشکل مسائل وقت کے علاء آپ سے حل کیا کرتے تھے ، ریاضت و مجابدہ میں بھی کوئی آپ کا ہم پلہ نہ تھا، تمام ، طریقت و شریعت کے مشکل مسائل وقت کے علاء آپ سے حل کیا کرتے تھے ، ریاضت و مجابدہ میں بھی کوئی آپ کا ہم پلہ نہ تھا، تمام اہل عرب و عجم آپ کی قیادت وامامت کو باعث فخر سمجھتے تھے ، آپ کے میں یااکیس یا پجیس صاحبز ادے اور اٹھارہ (۱۸) یابائیس یا سے بڑے ہے تھے ، آپ کے خلفاء میں حضرت علی موسی رضاسب سے بڑے ہے تھے ، آپ کے خلفاء میں حضرت علی موسی رضا اور حضرت شیخ مطبی تہرے متاز ہوئے۔

ہمیشہ حکومت کی نگاہ میں آپ کھئتے رہے، خلیفہ مہدی عباسی نے آپ کوعراق طلب کیاتھا، لیکن پھر مدینہ باعزت واپس بھیجے دیا، مگرہارون رشید کازمانہ آیاتو مدینہ کے ایک سفر میں آپ کو اپنے ساتھ بغداد لیتا گیا، اور قید خانہ میں ڈال دیا، کئی بارآپ پر قاتلانہ حملے ہوئے، لیکن آپ بال بال محفوظ رہے، یہاں تک کہ محبور میں زہر کے ذریعہ ملاکر آپ کو کھلا دیا گیا، جس سے بدن مبارک سرخ اور پھر سیاہ ہو گیا، اور بالآخر ۵ / رجب ۱۸۳ سے (۱۲ / اگست ۹۹ ہے ) اور بعض کتابوں کے مطابق ۱۸۸ ہے مطابق ۱۳۸ ہے کو آپ کی وفات ہو گئی، عمر مبارک چون یا پجین سال تھی، مز ارشریف بغداد معلیٰ میں واقع ہے (خزینۃ الاصفیاء ج اس ۹۵ ہے تذکر ہُ مشائخ قادریہ صسے)

76 - آپ کااسم گرامی جعفر، کنیت ابوعبدالله اور لقب صادق ہے، آپ امام محمد با قرابن زین العابدین بن امام حسین بن حضرت علی الله علی الله علی الله اور لقب صادق ہے، آپ امام محمد با قرابن زین العابدین بن امام حسین بن حضرت علی کی پڑیو تی کے صاحبزاد ہے ہیں، آپ کی والدہ ام فروہ حضرت قاسم بن محمد بن ابی بکر گی صاحبزاد می تقین مضرت ابو بکر صدیق کی پڑیو تی تقین اور پر نواسی بھی، آپ کی ولادت باسعادت ۱۳ یا ۱۷ / رکتے الاول ۴۰ مرد الم یا ۱۲ یا ۲۴ / منگ 199 می کو مدینهٔ منورہ میں ہوئی، علم باطن میں آپ کو دوسلسلوں سے نسبت حاصل تھی:

ا - ایک سلسله جوزیاده مشهور ہے،اور نقشبندیت کی بنیاد عموماً اسی پرر کھی جاتی ہے،وہ آپ کے نانا حضرت قاسم بن محرسگا ہے،ان کو نسبت حاصل ہوئی حضرت سلمان فارسی سے،ان کو حضرت ابو بکر صدیق سے،ان کو سر ور دوعالم مُثَلِّ اللَّهِمِ سے۔ اسی نسبت کی بناپر حضرت امام جعفر صادق فرماتے تھے، کہ حضرت ابو بکر صدیق سے مجھ کو دوہر کی ولادت کار شتہ ہے۔

## 

۲- دوسر اان کا آبائی سلسلہ ہے، یعنی امام جعفر کونسبت حاصل ہوئی اپنے والد امام محمد باقر ؓ سے، ان کو اپنے والد امام زین العابدینؓ سے، ان کو اپنے والد حضرت امام حسینؓ سے، ان کو اپنے والد امیر المؤمنین حضرت علیؓ سے، اور ان کو حضرت رسول پاک منگانیوؓ سے۔ (الانتباہ فی سلاسل اولیاء الله ص۲۲۸،۲۳۸)

آپ چودہ (۱۲) سال اپنے ادا حضرت امام زین العابدین ، چونیش (۲۳) سال اپنے والد امام باقر ، اور ساکیس (۲۷) سال اپنے نانا حضرت امام قاسم کے سایۂ تربیت میں رہے ، اس طرح آپ کوان تینوں سرچشموں سے فیضیاب ہونے کاموقعہ ملا، آپ تع تابعین میں سے ہیں ، آپ کے عہد میں اہل بیت کرام میں کوئی آپ کا ہمسر نہ تھا، مشہور حفاظ حدیث میں سے تھے، علامہ ابن سعد آپ کو "کثیر الحدیث "اور حافظ ذہبی "سادات اور اعلام حفاظ "میں لکھتے ہیں، حدیث میں آپ کے اساتذہ والد ہزر گوار امام محمد باقر ، محد باقر ، محد بنین ہیں ، اور حضرت امام اعظم محمد باقر ، محد بنین ہیں ، اور حضرت امام اعظم ابو حنیفہ ، حضرت شعبہ ، سفیان توری ، سفیان بن عیبنہ ، ابن جرتی ، ابوعاصم ، امام مالک ، وغیرہ ائمہ آپ کے تلافہ ہیں ، جملہ علوم پر آپ کو دستر س حاصل تھی ، حضرت امام ابو حنیفہ تو ماتے تھے کہ میں نے اہل بیت میں امام جعفر سے بڑافقیہ کسی کو نہیں دیکھا، بڑے زاہد ورسر س حاصل تھی ، حضرت امام ابو حنیفہ تو ماتے تھے کہ میں نے اہل بیت میں امام جعفر سے بڑافقیہ کسی کو نہیں دیکھا، بڑے زاہد ، مثقی ، خداتر س اور رقبی القلب تھے ، آپ فرماتے تھے کہ جو شخص اپنی قسمت کے جھے پر قناعت کر تا ہے ، وہ مستغنی رہتا ہے ، اور جو دوسرے کے مال کی طرف نظر اٹھا تا ہے وہ فقیر مرتا ہے۔

77 - اسم گرامی "محمد بن علی بن امام حسین القب با قراور کنیت ابو جعفر ہے، کھے مطابق آئے ہے اور بقول بعض ۵۸ ھے میں مدینہ منورہ میں ولادت ہوئی ، والدہ ماجدہ کااسم گرامی "فاطمہ بنت حسن بن علی المرتضی " ہے، آپ نے حضرت جابر اور حضرت انس گازمانہ پایا، آپ تابعین میں شامل ہیں ، صحاح ستہ میں آپ سے روایات نقل کی گئی ہیں ، علوم ظاہری وباطنی اپنے والد ماجد حضرت امام زین العابدین ، حضرت ابن مسیب اور ابن حنفیہ سے حاصل کئے، آپ کالقب باقر اس لئے پڑا کہ آپ نے علم کوشق کیا اور اس کی

(۳۸) انہوں نے اپنے والد ماجد حضرت سید ناامام حسین ﴿ ولادت ہم / شعبان المعظم سیھ یا ہم صطابق ۲۲۴ء یا ۲۵ ہے۔ شہادت ۱۰ محرم الم صطابق ۱۰ / اکتوبر ۱۸۰۰ء) سے 79۔

جڑکو پہچانا، عابدوزاہد اور شب بیدار تھے، آپ کی تاریخ وفات میں اختلاف ہے، خزینۃ الاصفیاء میں ہے کہ آپ کی وفات بروزدوشنبہ کے انجو کر بہتا ہے۔ کی بن معین ؓ نے کا اچھ کا اچھ کا اچھ کا اچھ کا اچھ کا ایسے ، یکی بن معین ؓ نے کا اچھ مطابق ۳۵ کے وکھا ہے، یکی بن معین ؓ نے کا اچھ مطابق ۳۵ کے وکھا ہے، یکی بن معین ؓ نے کا اچھ مطابق ۳۵ کے وکہ مشام اموی کا عہد تھا، حافظ ابن حجر ؓ مرابع ہے، امام بخاری ؓ نے امام جعفر صادق ؓ کے قول کے مطابق ۱۳ ایسے می تو کہ مشام اموی کا عہد تھا، حافظ ابن حجر ؓ نے بھی یہی لکھا ہے، (تذکرہ مشائخ قادریہ ص ۲۹، ۲۰ کے مؤلفہ دین محمد قادری ﷺ نتہ الاصفیاء جی اص ۸۰ تا ۸۲)

78 - اسم گرامی علی بن حسین گرن حیدر کرار علی المر تضلی کنیت: ابو بکر، ابوالحن اورابو محمد، اور لقب: سجاد اور زین العابدین ہے، والده ماجدہ کا اسم گرامی بی بی شہر بانو بنت یز دجر دبن نو شیر وال عادل ہے، ولا دت مدینہ منورہ میں سیرے کر سیری اور دو سری روایت کے مطابق وی کی شہر بانو بنت بر انور کی شرت ابن عباس مطابق وی کی آپ نے اکا بر صحابہ مثلاً حضرت امام حسین مصرت ابن عباس مصرت مصرت مستور مصرت ابورافی اور اور سری روایت کے ازواج مطہر ات میں ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ مصریقہ مصرت اسم مسین مصرت شعفہ و غیرہ سے ظاہری وباطنی علوم عاصل کئے، طبقہ ازواج مطہر ات میں ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ مصریقہ مصرت ام سلمہ مسلم فضیح اللمان سی واقعہ کر بلا کے بعد حضرت امام حسین گلے لاگوں میں صرف آپ تنہاباتی رہ گئے تھے، اس وقت آپ کی عمر تیرہ (۱۳) سال تھی اور بیار تھے، آپ کہ گوگوں میں صرف آپ تنہاباتی رہ گئے تھے، اس وقت آپ کی عمر تیرہ (۱۳) سال تھی اور بیار تھے، آپ کے آٹھ (۸) فرزندوں سے آج ساری دنیا میں حسین سادات تھیلے ہوئے ہیں، نہایت کر یم اور عبادت گذارتھے، خلق خدا میں لاکی پیدانہ ہوئی، انہی فرزندوں سے آج ساری دنیا میں حسین سادات تھیلے ہوئے ہیں، نہایت کر یم اور عبادت گذارتھے، خلق خدا میں نہ بہوئے سکا و نوب کہ جو می اس نے خطبہ دیا، اس انتا حضرت زین العابدین تشریف لائے، توسارا مجمع بغیر کہ سے کائی کی طرح کی بیوٹ گیا، اور لوگوں نے جم اسود کو آپ کے لئے ملک دیا، مشہور شاعر فرزدق نے اس واقعہ سے مطابق کا ایے ، تعمل کے، اور کیا ہے، اور کیا ہے، اور کیا ہو مطابق سائے ، بعض نے ۱۸ محرم الحرام سابھ ھے مطابق سائے و کلات میں ہیں حضرت امام حسن کے روضۂ اطہر کے پہلو میں ہے (تذکرہ مشائن قادر سے صن شریف الفرون کلیم قادری)

79 - اسم گرامی: حسین، کنیت: ابوعبد الله، ابو الائمه، اور لقب: شهید، سید، سید الشهداء ہے، آپ کی ولادت ۴۷/شعبان المعظم سرھ یا ہم ھ (مطابق ۲۲/ جنوری ۱۲۵٪ء یا ۲۲٪ء) کو بروز منگل مدینہ پاک میں ہوئی ، صرف چھ (۲) ماہ والدہ کے پیٹ میں رہے ، حضور مَنَّ اللَّهُمِّم کے حکم پر آپ کانام حسین رکھا گیا، شہادت میدان کر بلامیں جعہ کے دن ۱۰/محرم الحرام البھ مرا کا کوبر ۱۸٪ء کوہوئی (۳۹) انہوں نے اپنے والد ماجد امیر المؤ منین سیدناعلی کرم اللہ وجہہ (ولادت ۱۳ / رجب المرجب بعد از واقعهٔ فیل تیس (۳۰) سال-وفات ۱۲ یا ۲۲ مضان المبارک ۴۴ پھھ مطابق ۲۶ یا ۳۰ جنوری ۲۱ یا ۳۰ جنوری ۲۱ یا ۳۰

(م ١٢ / ربيع) اورانهول نے سير المرسلين خاتم النبيين حضرت احمد مجتبى محمد مصطفے سَلَّى عَيْنَةٍ م ١٢ / ربيع الاول! إه مطابق ٩ / جون ٢٣٢ع) سے 80

سلسله و قادریه رزاقیه کی به شاخ انتالیس (۳۹) واسطول سے سرکار دوعالم مَثَلَّا الله مَثَلَّا الله و قراد الله الله علی الله علی الله می الله می الله و اداک به مین ستره (۱۷) حضرات خاندان نبوت کے ایسے افراد ہیں جن میں اباً عن جد (باپ داداک ذریعه ) نسبت منتقل ہوتی چلی گئی ہے،اس طرح سلسله کی به شاخ بھی گو که نسبتاً کمبی ہے لیکن سلسلة الذھب ہے۔

-----

، آپ کے حالات و مناقب پر بے شار کتابیں لکھی گئیں ، آپ کی شخصیت کسی تعارف کی محتاج نہیں ہے (خزینة الاصفیاء ج اص ۷۲ ۵۲۷)

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> - قطب الا قطاب سيد عبد الرزاق بے کمر بانسویؓ ص ۴۵ مؤلفہ جناب محی الدین قادری رزاقیؓ ﷺ تذکر وَ حضرت سيد صاحب بانسویؓ ص ۲۰۱۰ ۹ مؤلفه محمد رضاانصاری

سلاسل تصوف

(٢)

# سلسلة قادريه مجيبه

## تعارف، مزاج ومذاق اور خصوصیات

## خانقاه مجيبيه تجلواري شريف

تجلواری شریف شروع سے ہی خدار سیدہ بزرگوں اور علماء کی سرزمین رہی ہے، حضرت مخدوم منہاج الدین راسی الحجہ کے کہ ہے کہ جنوری [۳۸۳]ء) 81 خلیفۂ حضرت مخدوم شرف الدین مخدوم منہاج الدین راسی ؓ (م ذی الحجہ کے کہ کے ہے کہ جنوری آس کو "قصبۂ ناجیہ " فرماتے تھے،اس کہاریؓ نے اس کو "بستان نجات " فرمایا اور حضرت رسول نما بنارسی ؓ اس کو "قصبۂ ناجیہ " فرماتے تھے،اس حواثی

 کے ابتدائی دور کی تاریخ محفوظ نہیں ہے، بعض قدیم مقابر کی موجود گی سے معلوم ہو تاہے کہ آٹھویں صدی ہجری سے قبل بھی بعض اکابراشاعت اسلام کے لئے یہاں آ چکے ہیں، ان میں حضرت عاشق شہیر ہُ، حضرت حاجی حرمین اور مخدوم اللہ دار مشہور ہیں، یہ تو چند کے نام معلوم ہیں، ورنہ معلوم نہیں کتنے اولیاء اور علاءاس خاک میں پوشیدہ ہیں، حضرت مولاناسید محمد وارث رسول نما بنارسی فرماتے تھے، کہ:

"وہ ایسی جگہ ہے جس کی قدر ومنزلت آخرت ہی میں معلوم ہو گی کہ کیسے کیسے اولیاءو صلحاو کا ملین وہاں سے اٹھیں گے "<sup>82</sup>

آخری صدیوں میں اس سرزمین کی قدرو منزلت کو خانقاہ مجیبیہ نے بڑھایا، خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف بیٹنہ ہندوستان کی چند بڑی خانقاہوں میں سے ایک ہے جہاں صدیوں سے معرفت وروحانیت کا چشمہ جاری ہے، جس کی طویل علمی اورروحانی تاریخ رہی ہے، جس کے بطن سے بڑی بڑی بڑی تحریکات و انقلابات نے جنم لئے اور طاقت حاصل کی ، جہاں کے سجادگان کو معنوی دنیا میں وہ جاہ و تمکنت حاصل رہی ہے کہ بڑے کہ بڑے کہلاہ یہاں ادب کے ساتھ حاضری کو اپنے لئے باعث فخر سمجھتے ہیں ، یہ علم اور معرفت کی بستی ہے ، اس مٹی سے ایسے ایسے علماء، صوفیا، مشائخ ، اور اصحاب علم و دانش پیدا ہوئے ، کہ ایک معرفت کی بستی ہے ، اس مٹی سے ایسے ایسے علماء، صوفیا، مشائخ ، اور اصحاب علم و دانش پیدا ہوئے ، کہ ایک زمانہ نے ان کے علم و فضل کا اعتراف کیا، واقعی یہ علم و نور کی بھلواری ہے ، جس کی خوشبو کی لہریں اور نور کی کھلواری ہے ، جس کی خوشبو کی لہریں اور نور کی کھلواری ہے ، جس کی خوشبو کی لہریں اور نور کی کھلواری ہے ، جس کی خوشبو کی لہریں اور نور کی کھلواری ہے ، جس کی خوشبو کی لہریں اور نور کی کھلواری ہے ، جس کی خوشبو کی لہریں اور نور ہیں اس خانقاہ نے اپنے اقد ار وروایات کے تحفظ کے ساتھ تعلیم و تربیت اور اصلاح وار شاد کے میدان میں جو مثالی خدمات انجام دی ہیں اس کی نظیر ملنا صوبہ بہار ہی نہیں ہی خوشبو کی بین اس کی نظیر ملنا صوبہ بہار ہی نہیں ہیں جو مثالی خدمات انجام دی ہیں اس کی نظیر ملنا صوبہ بہار ہی نہیں ہی خور سان کے طول و عرض میں بہت مشکل ہے۔

<sup>82 -</sup> سیرت پیرمجیب تص ۱۰ مؤلفه مولاناشاه ہلال احمد قادری، بحواله تذکرة الکرام ۲۸ مؤلفه مولاناشاه ابوالحیات قادری بھلوارویؒ 83 - اسم گرامی "محمد مجیب الله" اور لقب " تاج العارفین " ہے، والد ماجد کانام سید شاہ ظہورالله (۱۲۳۰ بھ تا ۱۲۵۳ بے اسم کی اولاد امجاد میں ہیں ، آپ کانسب باپ کی طرف سے حضرت علی بن عبد الله ابن جعفر طیارٌ تک

اور مال کی طرف سے حضرت امام با قرحبیر ہُ سید ناامام حسین ؓ و نواسئہ سید ناامام حسن ؓ تک بہونچتا ہے ، (پوراسلسلۂ نسب اعیان وطن اور سیرت پیرمجیب ؓ بیں موجود ہے )

آپ کی ولادت ۱۱/رسی الثانی ۱۹۸۱ه یا ۱۹۵۰ ه مطابق ۲۳ فروری ۱۸۸۷ و یا ۱۸۸۲ و کوموئی، یا نیخ (۵) سال کی عمر میں والد ماجد کاسابیہ سرسے اٹھ گیا، والد کے وصال کے بعد آپ کی پوری کفالت اور تعلیم تربیت پھو پھاجان حضرت مخدوم برہان الدین لعل میاں (م ۱۵/ ذی قعدہ <u>۱۰۷ ه</u> مطابق ۱۵/ جون <u>۲۹۲ ،</u> ء) نے کی ، تعلیم کا آغاز پھو پیاجان کے پاس ہوا، قر آن کریم اور فارسی کی تعلیم ان سے حاصل کی ، نو(۹)سال کی عمر تھی کہ پھو پھاجان نے بھی داغ مفارقت دیا، حضرت مخدوم برہان الدین ؓ نے ا پنی زندگی ہی میں آپ کواینے صاحبزادے حضرت خواجہ عمادالدین قلندرؓ کے حوالے کر دیاتھا، حضرت خواجہ عمادالدین قلندرؓ آپ کے حقیقی پھو پھی زاد بھائی تھے، لیکن عمر میں باب بیٹے کافرق تھا، انہوں نے اولاد کی طرح آپ کی پرورش کی ،حضرت خواجہ ایک متبحر عالم دین تھے،ان سے آپ نے عربی صرف ونحو،منطق،علم کلام،علم البلاغة،علم البیان، فقه،طبعیات والبہیات وغیر ہعلوم فنون کی تحصیل کی ،حضرت خواجہ پرذکروشغل کابہت غلبہ تھا،اس کئے مجھی مہینوں سبق بندر ہتاتھا،اس زمانے میں مولاناشاہ محد مخدوم سے لواروی (م۲۲/ربیج الثانی سے ۱۱ او مطابق ۱۱/ دسمبر ۵۹٪! ء) خلیفهٔ حضرت بنارس ٌ بنارس میں حضرت مولانا محمد وارث رسول نما ٌ کے پاس تعلیم حاصل کررہے تھے،انہوں نے آپ کو منتہی کتابوں کی سکیل کے لئے بنارس چلنے کامشورہ دیا، چنانچہ حضرت خواجہ گی اجازت سے آپ ۱۱۹ه / ۱۳۰ کیا ، میں بنارس کے لئے روانہ ہوئے ، اور بنارس میں میر فرزند علی غازی بوری کے گھر قیام کیا، کچھ دنوں کے بعد حضرت بنارسی گی خدمت میں حاضر ہوئے، حضرت بنارسی گی درسگاہ اس وقت ملک کی چند مشہور درسگاہوں میں سے ایک تھی ،وہ ایک دینی درسگاہ بھی تھی اورروحانی تربیت گاہ بھی، آپ ان کی شخصیت سے بے حد متأثر ہوئے،ان سے علم ظاہر بھی حاصل کیااور علم باطن میں بھی ان کواپنامر شدور ہنما بنایا، آپ حضرت کی صفت رسول نمائی سے بے انتہامتاً ثریتھے، کہتے ہیں کہ ان کا کوئی کام حکم نبوی کے بغیر نہیں ہو تاتھا، ظاہر ہے کہ یہ وہ کیفیت ہے کہ شایدوباید ہی اس کی نظیر مل سکے، آپ کو حضرت سے اس درجہ عقیدت تھی کہ مجھی سواری سے بنارس تشریف نہ لے جاتے تھے، ہمیشہ پیادہ یادس (۱۰)دن میں بنارس پہونچتے تھے، حضرت رسول نماڑنے بھی آپ کے ساتھ خصوصی شققت وعنایت کا معاملہ فرمایا،اورآپ کواپنے گھر کے ایک فرد کا درجہ دیا، آپ حضرت بنارسی کی خدمت میں تقریباً سات (۷) سال رہے ، اور اس دور ان شریعت وطریقت دونوں علوم کی تحصیل کی ، ۱۲۲ اِھ / ۱۷۰ و میں تکمیل کے وقت آپ کی عمر ۲۴ سال تھی ، حضرت نے آپ کوجملہ نسبتوں میں اجازت وخلافت عطافر مائی اور اپناوار ث وجانشین مقرر کیا، پھر ایک وقت آیا کہ حضرت بنارسؓ نے اپنے مکاتیب (۱۲۱ مے ۱۷۴۸ء) کے ذریعہ آپ کو اعظم انخلفاء، تاج العارفین ، شیخ الزماں ، آفتاب طریقت ، آفتاب ہدایت اور شیخ الطریقت جیسے جلیل القدر خطابات سے سر فراز فرمایا۔

بنارس سے والیسی پر آپ کے استاذ، پیراور مربی خواجہ عمادالدین قلندرؓ نے بھی اپنی نسبت قادر یہ سے آپ کوسر فراز فراز فرمایا اور ۱۲۳ اور میں حضرت خواجہ گی طرف سے بھی اجازت وخلافت حاصل ہوئی۔ حضرت خواجہ کوسلسلۂ قادر یہ مجائیہ میں بیعت تھی یہ حضرت قطب الدین بینادل جو نپورگ (م<u>۹۲۵ م</u> هر <u>۱۵۱۹ م</u>) کاسلسلہ ہے۔

ان کے علاوہ کچھ سلسلوں کی اجاز تیں خاندان کے معمر بزرگ حضرت سید شاہ معزالدین چشتی ؓ (م ۲۲اہھ / ۱۵۷ء)

قطب الاقطاب حضرت سید شاہ عبد الرزاق بے کمر بانسوی (م ۲ساله ه / ۲۲ کیاء)، حضرت شاہ کلیم اللہ چشتی جہان آبادی آرام الدین فرنگی محلی (م ۲۱ کیاء یا ۲۹ کیاء)، استاذا لہند ملا نظام الدین فرنگی محلی (م ۱۲ کیاء یا ۲۹ کیاء)، استاذا لہند ملا نظام الدین فرنگی محلی (م ۱۲ کیاء ه / ۲۸ کیاء)، حضرت مرزامظهر جان جانال هر / ۲۸ کیاء)، حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (م ۲ کیا اور کا ۱۹۵ کیاء)، حضرت مرزامظهر جان جانال شہید (م ۱۹۵ اور کر ۱۹۵ اور شاہ مرکن عشرت عظام علی آزاد بلکر ای (م ۲۰۰ اور کر ۱۹۵ اور شاہ سوائے ہوئی تھیں، الدین عشق عظیم آبادی (م ۲۰۰ اور کر ۱۹۵ کیاء) جیسی عظیم ہستیاں مند علم وارشاد سوائے ہوئی تھیں، اور ان کے فیوض کے چشمے اقطاع عالم میں جاری تھے، ایسی عظیم الثان ہستیوں کے در میان اپنی شاخت قائم کرنااور انفرادیت ثابت کرنا آسان بات نہیں تھی، لیکن اللہ پاک نے اس خانقاہ کو ایسی قبولیت و عظمت سے نوازا کہ آج تک اس کا چشمہ فیض پوری توانائی کے ساتھ رواں دواں ہے۔ عظمت سے نوازا کہ آج تک اس کا تعلیم ہوتی ہے، لیکن سلسلۂ قادر یہ کارنگ غالب ہے، سلسلۂ خانقاہ مجیبیہ میں تمام سلاسل کی تعلیم ہوتی ہے، لیکن سلسلۂ قادر یہ کارنگ غالب ہے، سلسلۂ خانقاہ مجیبیہ میں تمام سلاسل کی تعلیم ہوتی ہے، لیکن سلسلۂ قادر یہ کارنگ غالب ہے، سلسلۂ خانقاہ مجیبیہ میں تمام سلاسل کی تعلیم ہوتی ہے، لیکن سلسلۂ قادر یہ کارنگ غالب ہے، سلسلۂ خانقاہ مجیبیہ میں تمام سلاسل کی تعلیم ہوتی ہے، لیکن سلسلۂ قادر یہ کارنگ غالب ہے، سلسلۂ

نے عطا فرمائیں، بعض طریقوں کی اجازت حضرت شاہ معزالدین چشتی کے نواسے حضرت ملامحمد عتیق محدث بہاری ؓ (ولادت ۵۷۰ اِھ / ۲۲۲ اِء-وفات ۱۳۵ اِھ / ۲۲۳ اِء) سے ملی۔

اس طرح خاندان کے تین بزر گوں – حضرت خواجہ قلندر، حضرت شاہ معزالدینؓ، اور حضرت ملا محمد عتیق محدثؓ – سے چشتیہ ،سہر ور دبیر، فر دوسیہ، قلندر بیر، مداریہ، زاہد بیر، امامیہ، طیفور بیر، شطاریہ وغیر ہ سلاسل کی اجاز تیں حاصل ہوئیں۔ علاوہ دومعاصر مشاکخ حضرت شیخ سلطان نقشبندی مجد دیؓ(م۲۷/رجب المرجب ۱۲۲اِھ /۷/اگست ۱۲۴اِء) اور

> حضرت شاہ قاسم ابوالعلائیؓ (م<u>۱۵۲) او کرا ۲۲) وی</u> سلسلۂ نقشبندیہ کی اجازت حاصل ہوئی۔ اس طرح آپ کی شخصیت ایک جامع النسبت اور مجمع الکمالات شخصیت بن گئی۔

 قادریہ کی یہاں دونسبتیں ہیں،ایک حضرت پیر محمد مجیب گواپنے پھو پھی زاد بھائی اور مربی حضرت خواجہ عمادالدین قلندر (ولادت ۱۲۵۰ هے مطابق ۱۳۵۵ هے - وفات ۲۰/ جمادی الاولی ۱۲۴ هے مطابق ۲۴/ جون الاسعید مخرمی الاسعید مخرمی الاسعید مخرمی کی وہ نسبت ہے،جو حضرت غوث اعظم سے حاصل ہوئی،یہ قادریہ کی وہ نسبت ہے،جو حضرت غوث اعظم سے جہو نجی ہے، اس کے ساتھ بعض ذیلی نسبتیں بھی ہیں، یہی نسبت ہندویا ک میں قادریہ کی دیگر خانقاہوں میں بھی رائج ہے۔

84 - آپ حضرت شاہ بربان الدین لعل میاں آکے صاحبز ادے ہیں، علم وضل اور فقر و تصوف میں آپ کام تبہ بہت بلند تھا، آپ کی وادت ہے۔ آپ حضرت ہا ابتد اگی دور تھا، حصول علم کے لئے والدہ ابعد کی اجازت ہے فوعری ہی میں گھرے نکل کھڑے ہوئے، اورایک طویل عرصہ تک دبلی، لاہور، اور ساد صورہ (پنجاب) میں رہ کر علوم و فنون کی جمیل نوعری ہی میں گھرے نکل کھڑے ہوئے، اور ایک طویل عرصہ تک دبلی، لاہور، اور ساد صورہ (پنجاب) میں رہ کر علوم و فنون کی جمیل کی، انیشن (۲۹) سال کی عمر میں بہ مقام لاہور شخصیل علم سے فراغت پائی، اور پھر دوسال استاذ کے ہی مدر سے میں تدر ایسی خدمت انجام دی ، پھر لاہور سے روانہ ہو کر ساد صورہ پہونچے، اور حضرت سید المستغر قبین شاہ محمد فاصل قائد از "( م ۹ / رمضان المبارک ۱۳ والے مطابق ۱۳ المبارک ۱۳ والے مطابق ۱۳ المبارک ۱۳ والے معرف میں المبارک ۱۳ والے مطابق ۱۳ المبارک ۱۳ والے سے معرف میں میں ہے ، پہلا سے معرف میں معرف میں معرف میں میں ہے ، پہلا سے معرف میں میں ہے ، پہلا سے معرف میں میں ہورہ کے والد کے دل کو تمہارے لئے بے جین اور مضطرب پا تاہوں ، اس لئے میر می خوشی ای میں سے کہ اپنے والد بزر گوار کو اپنے دیا ہے مسرور کر وا آپ کو خرق نہ ظافت پہنا یا، اور مصطرب پا تاہوں ، اس لئے میر می خوشی ای میں کیا ، رخصت کے وقت یہ بھی فرمایا کہ آگر اثنا کے راہ میرے متعلق کوئی خبر معلوم ہو تو والیس نہ ہونا، چنا جو جپور پہونچ کر دعرت شی کیا ، رخصت کے وقت یہ بھی فرمایا کہ آگر اثنا کے راہ میرے متعلق کوئی خبر معلوم ہو تو والیس نہ ہونا، چنا نہو جپور پہونچ کر دایک سیاح کے وصال کا آپ کے قلب پر اکشاف ہوا، لیکن حسب ہدایت اپناسفر صبر و تخل کے ساتھ جاری رکھا، بھو جپور پہونچ کر ایک سیاح سے طود شر صلت کے میں کے مطابق سفر جاری کھا اور تقریبا بھی ہونا ہوں کہ اور تقریبا بھی ہونا ہونے کہ بیت کے ساتھ حاری کھا اور تمام چیزیں آپ کے حوالہ فراگر گوشہ گیر ہوگئے۔

مر سے کو بیور گل کر آپ کا استقبال کیا، اور تمام چیزیں آپ کے حوالہ فراگر گوشہ گیر ہوگئے۔

آپ کی ریاضت و چلہ کشی ، اور زہد و قناعت بے نظیر تھی ، آپ کے ملبوسات میں صرف ایک پیر ہمن ، ایک لنگی ، ایک پیر ہمن ، اور ایک تاج کے سوااور کچھ نہ تھا، بڑے صاحب کر امات و تصرفات تھے ، بہت سے سلسلوں کے جامع تھے ، انسٹھ (۵۹) سال کی عمر میں ۲۰/ جمادی الاولی ۱۲۴ ہے مطابق ۲۲/ جون ۲۲٪ ۽ کو آپ کی وفات ہوئی ، اور والد ماجد مخدوم بر ہان الدین آ کے پائیتی میں مدفون ہوئے ، آپ کے دوصاحبز ادے تھے ، حضرت شاہ غلام نقشبند آ ، اور حضرت شاہ انعام الدین آ ، آپ کا سلسلہ حضرت تاج العارفین پیر مجیب س ۲۹ تا ۳۲ مولانا شاہ ہلال احمد قادری )

85 - اسم گرامی" محمد وارث "اور "رسول نما بنارسی "سے مشہور ہیں، والد ماجد کانام "سید عنایت اللہ صاحب "ہے، آپ کے اجداد میں سید احمد تو ختہ تمثال الرسول (م ٢٠٢ه هـ /) ہندوستان کی سرزمین پرسادات عظام میں آنے والے ممتاز بزرگوں میں سے ہیں، ان کی ولادت شہر ترمذمیں ہوئی تھی، اوروہیں نشوو نمایائی، والد کے انتقال کے بعد وہ ہندوستان تشریف لائے، ان کامز ار مبارک لاہور میں ہے۔

حضرت رسول نما بناری گااصل وطن نونہرہ پارہ ضلع غازی پورتھا، آپ کے والد ماجد قاضی سید عنایت اللہ صاحب ُعہد عالمگیری میں بنارس کے قاضی شے،اس مناسبت سے آپ شخصیل علم کے لئے بنارس تشریف لائے، پھر فراغت کے بعد درس و تدریس کی وجہ سے بہیں اقامت اختیار کرلی۔

نسب مبارک حضرت امام حسین تک پہونچتاہے (پورانسب نامہ تذکرۃ الکرام اور اعیان وطن میں موجود ہے) آپ کی ولادت <u>۸۰۰ ا</u>ھ /۲<u>۷۲ ا</u>ء میں ہوئی،"خلیفۂ رسول اللہ"سے تاریخ ولادت نکلتی ہے۔

درسیات کی بخمیل ملامحمہ علی ؓ سے کی،جواپنے عہد کے بہت بڑے جیداور متبحر عالم تھے،اوران کاسلسلۂ تلمذ قاضی بیضاویؒ تک پہونچاتھا،(پوراسلسلۂ تلمذاعیان وطن میں موجود ہے)

علم حدیث میں آپ حضرت حیات سند ھی ؓ کے شاگر دیتھے،اوروہ حضرت عبداللہ سالم بھریؓ کے شاگر دیتھے،حضرت سالم بھریؓ کی سند مشہور ہے۔

بھین، ہی ہے جب آپ کی عمر سات (ے) سال کی تھی، عشق نبوی سنگانیڈ کا کا جذبہ دل میں پیداہوا، اور رفتہ رفتہ گیا، اس وقت عارف کا مل شخ وقت مرجع طالبین مولاناسید شاہ رفیع الدین ؓ نے جو آپ کور شنہ میں داداہوتے تھے، آپ کی امید افزاحالت دکھے کر پچھ شغل قلبی کی تعلیم فرمادی، اس سے غیر متر قبہ ترقیات ہونے لگیں، نیزعلوم ظاہری کی تعلیم بھی ساتھ ساتھ ہوتی رہی، شغل قلبی کی مداومت کی وجہ سے سوزش عشق اس قدر بڑھ گیا کہ جذب کی حالت پیداہونے لگی، آپ کے والد ماجد کے ایک عارف شغل قلبی کی مداومت کی وجہ سے سوزش عشق اس قدر بڑھ گیا کہ جذب کی حالت پیداہونے لگی، آپ کے والد ماجد کے ایک عارف کا مل دوست حضرت شاہ غلام محمد ؓ نے اس حالت کا اندازہ کرتے ہوئے آپ کے والد سے فرمایا کہ ان کی ترقیات محل سے زیادہ ہور ہی کا میں، مجھے اندیشہ ہے کہ کہیں جذب نہ ہو جائے، میں ان کو ایک ور دبتاد بتاہوں جس سے حالت قابومیں آ جائے گی، انہوں نے آپ کو رست دربار میں مجلے کہ کہیں مدرجۂ دوام حضوری و مرتبۂ رسول نمائی پر فائزہوئے، پھر براہ راست دربار رسالت سے آپ کو تلقینات ہونے لگیں، محکیل سلوک کے بعد بھکم بارگاہ نبوی محضرت مولاناسید شاہ رفیع الدین قادر کی کے دست جست کی اوراجازت و خرقۂ خلافت سے سر فراز ہوئے، (آپ کاپورا شجرہ کروحانی (قادر یہ قبیصیہ) حضرت شخ عبدالقادر جیائی تک اعیان وطن میں موجو د ہے)

پہونچتی ہے، یہ سلسلۂ وار ثبیہ قمیصیہ کہلاتی ہے، سلسلۂ وار ثبیہ میں حضرت غوث پاک گی آبائی نسبت کو ترجیح حاصل ہے، اور یہی نسبت خانقاہ مجیبیہ کااصل امتیاز ہے، حضرت مولانا محمد وارث رسول نما نے آپ کو اپنا جانشین مقرر فرمایا تھا، اوراس خانقاہ کی تعمیر کے پس منظر میں اس نسبت خاصہ کی توسیع و اشاعت شامل ہے، جیسا کہ خانقاہ مجیبیہ کی تاریخ سے اندازہ ہو تا ہے، جناب مولاناسید شاہ ہلال احمد قادری صاحب آنے اس پر تفصیل سے روشنی ڈالی ہے۔

## حضرت مخدوم الانام سيد قبيص الدين اعظم گيلاني قادري ً

ہندوستان میں سلسلۂ وارثیہ قمیصیہ کے مرکز النسبت حضرت مخدوم الانام سید قمیص الدین اعظم گیلانی قادری (ولادت کے ۱۹۹۸ھ / ۱۹۹۸ھ - وفات ۳/ ذی قعد و ۹۹۲ھ مطابق ۵/ نومبر ۱۵۸۴ء) ہیں، وہ حضرت غوث پاک کی اولاد میں ہیں، سلسلۂ نسب اس طرح ہے: سید قمیص اعظم قادری بن سید الوالیت قادری بن حضرت سید جلال ابوالحیات قادری بن حضرت سید تاج الدین محمود بن حضرت سید جلال

آپ کاخطاب "رسول نما" مشہورہے، آپ رسول الله مَثَلِظَیْمُ کی زیارت کرایا کرتے تھے،اس کی کیفیت میہ تھی کہ جب کوئی خواہشمند ہو تاتواس کوساڑھے تین ماہ تک استخارہ کی ہدایت فرماتے،اگر امید واراس ہدایت پر عمل تو اس مدت میں زیارت کی سعادت حاصل کرلیتا۔

آپ کی خصوصیات میں یہ درج کیا گیاہے کہ آپ کے دائیں ہاتھ کی ہتیلی پر سبز رنگ میں اسم پاک محمر منقوش تھا۔ آپ کی وفات بنارس میں ۱۱/ر بیج الثانی ۱۲۱ایھ / ۱۴/ فروری ۱۵۳۰ و موئی، آپ کامز اربنارس کے محلہ "مولوی جی کے باڑے " میں ایک سنگی چبوترہ پر ہے۔ یہ محلہ آپ ہی کے نام پر منسوب ہے، آپ نے کئی تصنیفات یاد گار چپوڑیں: حاشیہ میر زاہد، ملاجلال، وشرح تہذیب و تفسیر، اوراد حدیثیہ، اور رسالہ فقہیہ۔

آپ کے مستقل خلفاء سترہ (۱۷) ہیں ،ان میں سب سے ممتاز نام حضرت تاج العارفین ہیر محمد مجیب گاہے ، بنارس کی درگاہ کا انتظام وانصرام (خصوصاً عرس کے زمانے میں) آج بھی خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف کی گرانی میں ہے (آثارات بھلواری شریف المعروف بہ اعیان وطن ص ۱۲۷ تا ۱۳۰۰ مرتبہ مولاناسید شاہ حکیم محمد شعیب نیر "،ناشر: دارالاشاعت خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف المعروف بہ اعیان وطن ص ۱۲۷ تا ۱۳۹۰ مولفہ پیرزادہ مولاناسید امام الدین احمد نقوی گلشن آبادی (م ۱۳۳۱ ہے /۱۳۱۹ء ، شہیل شریف پٹنہ کی تذکرہ الانساب ص ۱۴۵، ۱۴۹۹ مؤلفہ پیرزادہ مولاناسید امام الدین احمد نقوی گلشن آبادی (م ۱۳۳۱ ہے کہ تذکرہ مشائخ وتر تیب: محمد افروز قادری چریاکوئی ساؤتھ افریقہ ،ناشر و تقسیم کار:رفاعی مشن ناسک ،مہاراشٹر ، ۱۳۳۷ ہے ایک گر اینٹر پبلی کیشنز بنارس ص ۱۲۷ تا ۸۴ مؤلفہ مولانامفتی عبدالسلام نعمانی "متحقیق و تعلیق :مولاناعبدالباطن نعمانی ،ناشر: مفتی پریٹنگ اینٹر پبلی کیشنز وارانسی ، ۱۳۳۷ ہے (۱۳۳۷ ہے)

الدین احمد بن حضرت سید داؤد بن حضرت سید ناجمال الدین علی بن حضرت سید ابوصالح نصر بن حضرت سید الآفاق عبد الرزاق بن حضرت غوث اعظم شیخ عبد القادر جیلانی ً۔

سید قمیص اعظم ؓ کے جدامجہ سید تاج الدین محمود ؓ خواب میں حضرت غوث اعظم کے ایماء پر ابغدادسے براہ ایران و کابل ہندوستان تشریف لائے سے ، اوراس وقت بڑگال کے دارالسلطنت "گور کھ تھا " میں اقامت اختیار فرمائی تھی، ایک عرصے تک بڑگال میں لوگوں کی دینی تربیت اوراصلاح باطن کاکام انجام دیا، حاکم بڑگال سید حسین شاہ ؓ نے بھی آپ کی شہرت سنی تو حاضر ہو کرداخل سلسلہ ہوا، آپ کی شخصیت سے متأثر ہو کر اپنے وزیر کے ذریعہ اپنی لڑکی کے رشتہ کا پیغام آپ کے پاس بھیجا، لیکن آپ نے فرمایا کہ میر اایک لڑکا ابوالحیواۃ بغداد میں ہے، تمہاری لڑکی کی نسبت ہم اپنے لڑکے ابوالحیواۃ سے طے کرتے ہیں، چنانچہ حاکم نے آپ سے خط لے کرچند آدمیوں کو بغداد روانہ کیا، چار (۴) سال پر حضرت سید ابوالحیات ؓ بڑگال پہونچے، اور ان کی شادی حاکم بڑگال کی لڑکی سے ہوئی ، شادی کے بعد حضرت سید تاج الدین محمود ؓ نے اپنے صاحبزادے کوبڑگال میں رہنے کا حکم دے کرخود بغدادوا پس ہوگئے، یہیں ہے ہوئی ایک الدین محمود ؓ نے اپنے صاحبزادے کوبڑگال میں رہنے کا حکم دے کرخود بغدادوا پس ہوگئے، یہیں ہے ہوئی ایک الدین محمود ؓ نے اپنی فخر اور عظیم المرتبت صاحبزادے حضرت قمیص قادری ؓ پیدا ہوئے گھ

86 - حاکم بنگال سید حسین شاہ کی صاحبزادی سے حضرت ابوالحیات قادری گی شادی اوران سے حضرت قمیص قادری آئے تولد کا تذکرہ جناب مولانا شاہ ہلال احمد قادری آئے کیا ہے، ان کے مضمون کا ما خذجس کا ذکر انہوں نے حاشیہ میں کیا ہے ماہنامہ المجیب خانقاہ مجلواری شریف کا خصوصی شارہ "حالات حضرت قمیص اعظم قادری تنمبر (جمادی الثانیہ ۱۳۸۰ ہے مطابق دسمبر ۱۹۲۰ ہے۔ ۲ اشارہ ۱۰) مضمون حضرت عارف باللہ مولانا شاہ محمد امان اللہ قادری آئے ہے،

حضرت حکیم محمد شعیب نیر صاحب ؓ نے " آثارات بھلواری شریف " میں اس کا کوئی ذکر نہیں کیاہے (دیکھئے: آثارات بھلواری شریف المعروف بہ اعیان وطن ص ۱۵)

لیکن خزینۃ الاصفیاء مؤلفہ مفتی غلام سرورلاہوریؓ کے مطابق شیخ ابولحیات قادریؒ کا نکاح سادھورہ میں شیخ نصراللہ کی دختر سے ہواتھا، جن کے بطن سے سید قمیص الدین پیدا ہوئے، شیخ نصراللہ بھی اپنے زمانے کے مؤ قر علاء و صلحاء میں شارہوتے تھے (دیکھئے خزینۃ الاصفیاء ص۸ ۲۰۹،۲۰۸ج1)

میں نے سیرت پیر مجیب کے مؤلف محترم جناب مولاناشاہ ہلال احمد قادری ؓ سے اس تعلق سے وضاحت چاہی توانہوں نے مجھے جواب دیا: انہوں نے ظاہری اور باطنی تمام نعمتیں اپنے والد ماجد سے پائیں اور والد کے وصال کے بعد ان کی مسند ار شاد کو آباد کیا، آپ کافیض بہت عام ہو ااور ملک سے بیر ون ملک تک بہونجیا۔

حضرت شاہ قبیص گی شادی آپ کے ماموں سید نصیب شاہ گی لڑکی سے ہوئی تھی، وہ بہت سخت مزاج اور سخت کلام تھیں، ان سے کوئی اولاد نہیں ہوئی، وہ جلد ہی انتقال کر گئیں، اس کے کچھ دنوں کے بعد انہوں نے حرمین شریفین کاسفر کیا اور سات (ے) سال مکہ معظمہ میں مقیم رہے، وہاں سے بغداد بہو نچے اور بغداد میں کچھ عرصہ قیام کے بعد ہندوستان واپس تشریف لائے اور مشرقی پنجاب کے ایک قصبہ "سادھورہ" (یاسالورہ) (جواب ہریانہ ضلع جمنا گرمیں ہے) میں اقامت گزیں ہو گئے، سادھورہ کے قیام میں آپ کی دوسری شادی سید نصر اللہ واسطی کی صاحبز ادی بی بی عائشہ سے ہوئی، یہ بہت عفیفہ

• ۱۳۸۰ همطابق • ۱۹۹۱ عمیں ہمارے پیروم شد حضرت شاہ امان اللہ قدس سرہ نے سیدنا قبیص قادری قدس سرہ کے حالات سادھورہ ضلع ہریانہ میں قمیصی خاندان کے لوگوں سے طلب فرماکر ایک مقالہ مرتب فرمایا تھا، پچھ خاندانی حالات بچلواری میں لوگوں کو معلوم سے کیونکہ حضرت شاہ بدرالدین صاحب قدس سرہ کے ناناسید شاہ احمد اللہ قمیصی النسب سے۔ یہ مقالہ ماہنامہ المجیب جمادی الاخری ۱۳۸۰ ھے و سمبر ۱۹۹۰ جلدا شارہ ۱۰ میں شائع ہواتھا، اس مقالے کی ترتیب میں گولڑہ اسلام آباد سے بھی حضرت نے مراسلت فرمائی تھی۔

حضرت سید ابوالحیوۃ قادری کی شادی خاند انی روایات کے مطابق سید حسین شاہ کی صاحبز ادی سے ہوئی جن سے حضرت قبیص تقدری کی شادی ہوئی تھی اور یہ ان کا دوسر اسے حضرت قبیص تھے ، سید نصر اللہ واسطی کی لڑکی سے قبیص قادری کی شادی ہوئی تھی اور یہ ان کا دوسر انکاح تھا ان ہی اہلیہ کے بطن سے خاند ان قبیصی ہے ، خزینۃ الاصفیاء کے مصنف کو اشتباہ ہوا۔ حضرت پیر ومر شد کاوہ مقالہ میری کتاب سوائح حضرت شاہ امان اللہ قادری ، میں مکمل موجو دہے ، سیر ت پیر مجیب کے صفحہ ۱۳۲۱ کے حاشیہ میں المجیب کا حوالہ موجو دہے "والسلام

ملال احمد قادری، شب۹/رمضان المبارک اسهم إهه مطابق ۳/منی <u>۲۰۲۰</u>ء، بذریعهٔ واٹس ایپ۔

شاہ ہلال احمد صاحب نے پھر مجھے حضرت شاہ امان اللہ قادری بھلواروی گاوہ مقالہ بھی بھیجے دیا، جوان کی سوانح میں شامل تھا، اس مقالہ سے مولانا ہلال کی مذکورہ بالا باتوں کی تصدیق ہوئی، اور حضرت شاہ قمیص اعظم ؒ کے حالات میں کئی نئی چیزوں کاعلم ہوا۔

مجھے بھی لگتاہے کہ صاحب خزینۃ الاصفیاء سے سہوہواہے، اس لئے کہ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی ؒ نے اخبار الاخیار میں لکھاہے کہ سید نصر اللہ کی صاحبزادی سے شاہ محمد قمیص ؓ کی شادی ہوئی تھی (نہ کہ ان کے والد ابوالحیات کی) (اخبار الاخیار ص

وصالحہ اورایثارو قربانی والی خاتون تھیں ، یہ صاحب اولاد ہوئیں ،ان کے بطن سے تین صاحبز ادے: شاہ محمد قمیصیؓ، شاہ ابوالمکارم قمیصیؓ پیدا ہوئے۔

حضرت شاہ قمیص کی پوری زندگی تبلیغ اسلام ،ار شادوتر بیت اوراحیاء دین میں گذری ،بہت ہی صاحب کر امات تھے آپ کی ایک کر امت بہت مشہور ہے کہ کسی بت خانہ کے پاس گذرتے توسارے بت آپ کے آگے سر بسجو دہو جاتے ،ایک راجہ کے خاص بت کدے میں تشریف لے گئے تو وہاں بھی ایساہی ہوا، عین اسی وقت راجہ آگیا،راجہ بیہ منظر دیکھ کر مسلمان ہوگیا۔

تبلیغ وارشادہی کے ضمن میں آپ بنگال تشریف لے گئے تھے کہ وہاں ساردی قعدہ ۹۹۲ھ مطابق ۵ / نومبر ۱۹۸۴ھ و آپ کا انتقال ہو گیا، "امام فضل "سے آپ کی تاریخ وفات (۹۹۲ھ) نکلتی ہے، مطابق ۵ نفر اء کی معیت میں حسب وصیت سادھورہ لایا گیا، راستہ میں ایک منزل بہار شریف بھی پڑی، بہار شریف کے محلہ گڈھ میں ایک محفوظ مقام پر جنازہ رکھا گیا، اس طرح مہینوں کی مسافت طے کر کے جنازہ سادھورہ پہونچا، یہاں آپ کامز ارمبارک مرجع خلائق ہے 87۔

سید قمیص قادری کاسلسلهٔ طریقت ان کے تین خلفاء سے جاری ہوا، آپ کے فرزند اکبر حضرت سید محمد قمیصی محضرت مخدوم بدرعالم شہباز پوری (م ۱۵/شعبان المعظم ۱۲۰ اور مطابق ۱۵/شعبان المعظم ۱۲۰ اور حضرت سید عبد الرزاق المعروف به شیخ بهلول ۱۳۰۶ ان میں بڑے صاحبز ادے سید شاہ محمد قمیصی سیسے ممتاز ہوئے 90۔

87 - آثارات کھلواری شریف المعروف بہ اعیان وطن ص۱۵، مرتبہ مولاناسید شاہ کیم محمد شعیب نیر "،ناشر: دارالاشاعت خانقاہ مجیبیہ کھلواری نثریف پٹنہ بحوالہ اخبارالاخیار کے سیرت پیر مجیب ص ۱۳۲۱، ۱۳۷۷ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری کے اخبارالاخیار س ۲۹ مولاناسید کاہ امان اللہ قادری ص ۱۳۷۷مؤلفہ شاہ ہلال احمد قادری)

48 - مخدوم بدرالدین بدرعالم بڑے پایہ کے بزرگ تھے، آپ کاسلسلۂ نسب حضرت علی ٹنک بہونچاہے، آپ کاخطاب سٹنک نوش اور پشینہ پوش "تھا، کیونکہ آپ کی غذاآش جو،اور پوشاک کملی تھی، ۱۹۵۴ھ مے ۱۹۵۴ھ میں آپ ایپ والدماجد حضرت صدرالدین صدرالدین مصدر جہاں ًواہل وعیال کے ہمراہ کھلواری شریف سے متصل گاؤں شہباز پور میں تشریف لائے،اور پہیں اقامت اختیار کرلی، آپ اور تھے ، جب حضرت قبیص قادری "کے مرید و خلیفہ اور مجاز مطلق تھے، مخدوم بدرعالم "اپ والدکی طرف سے بھی مجاز تھے ، جب حضرت قبیص قادری "بنگال روانہ ہونے گئے توصوبۂ بہار میں اپناجا نشین انہوں نے مخدوم شاہ بدرعالم کو مقرر فرمایا، چنانچہ سے ، جب حضرت قبیص قادری "بنگال روانہ ہونے گئے توصوبۂ بہار میں اپناجا نشین انہوں نے مخدوم شاہ بدرعالم کو مقرر فرمایا، چنانچہ بہار میں اپناجا نشین انہوں نے مخدوم شاہ بدرعالم کو مقرر فرمایا، چنانچہ

غازی پورکے حسینی سادات کے چشم وچراغ قطب غازی پور حضرت سید مجمد المعروف به سید پیارٹے نے حضرت سید محمد قمیصی سے طریقت کی تعلیم حاصل کی،اوراجازت وخلافت سے سر فراز ہوئے ،حضرت سید شاہ محمد بیارٹے ملک السادات امیر مسعود غازی (م ک/ رجب المرجب کا کے ہے مطابق ،حضرت سید شاہ محمد بیارٹے ملک السادات امیر مسعود غازی (م ک/ رجب المرجب کا کے ہے مطابق کے ساتھ کا مارچ ۱۳۲۲ء) <sup>91</sup>کی اولاد میں شے ،یہ خانوادہ علم وفضل اور فقر وعرفان میں متاز ہونے کے ساتھ جہاد فی سبیل اللہ میں بھی بڑھ چڑھ کر حصہ لیتا تھا، اس خانوادے کے بیشتر اکابر میدان جنگ میں شربت

حضرت مخدوم بدرعالم تاعمر شہباز پور ہی میں قیام فرما کرر شدوہدایت خلق میں مصروف رہے ،۱۵ / شعبان المعظم ۱۳۰ ہے صطابق ۱۵ / جنوری ۱۹۰۴ ہے کو آپ کا وصال ہوا،اور شہباز پور ہی میں مد فون ہوئے، آپ کے والد کا مزار بھی نہیں ہے (آثارات محیلواری شریف المعروف بداعیان وطن ص۱۵ تا ۱۵، مرتبہ مولاناسید شاہ حکیم محمد شعیب نیر "،ناشر: دارالا شاعت خانقاہ مجیبیہ محیلواری شریف پٹنہ ﷺ سیرت پیرمجیب ص۱۲مؤلفہ مولانا ہلال احمد قادری)

89 - شاہ عبد الرزاق شیخ بہلول تعلم شریعت وطریقت کے جامع تھے،جوانی میں ہی عبادت ومعرفت کا ذوق پیدا ہو گیاتھا، اس لئے علم ظاہر سے فارغ ہونے کے بعد طریقت سے وابستہ ہو گئے، حق گوئی آپ کا خاص وصف تھا، اپنے دور میں راہ طریق میں آپ نے بڑی شہر سے یائی (اخبار الاخیار ص ۲۹، ۴۲۰ مؤلفہ حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی گ

90- حضرت سید شاہ محمد تمسیعی گی ایک شاخ گولڑہ شریف (مغربی پنجاب) میں حضرت پیرمہر علی شاہ صاحب گا خاندان ہے، ان کے یہاں بھی اباعن جد سلسلہ قادر یہ قمیصیہ موجو دہے (سوانح حضرت مولاناسید شاہ امان اللہ قادری ص ۷۷سمولفہ شاہ ہلال احمد قادری)
91 - حضرت امیر سید مسعود غازی ترمذی فیروز شاہ تغلق کے دور کے بڑے عظیم المر تبت بزر گوں میں شار ہوتے تھے، وہ علوم ظاہری و باطنی دونوں میں یکنا تھے، وہ بزرگ کے ساتھ ساتھ ایک بڑے جانباز سپہ سالار بھی تھے، غازی پوراوراس کے گر دونواح میں اسلام کی قذیل انہی کی بدولت روشن ہوئی، حسینی سادات سے تھے، پورانس نامہ "تذکر ۃ الانساب ج اص ۴۲، ۲۳۳ پر موجو دہے۔

تاریخی کتابوں میں درج ہے کہ آپ کے اجداد مدینہ منورہ سے خلفائے عباسیہ کے زمانہ میں ترمٰد آئے،اور ترمٰدسے سیوانہ کاسفر کیا،۔۔۔۔امیر مسعود غازی گی شادی اپنے چچاسید نظام کی لڑکی سے ہوئی،ان سے تین اولا دیں پیدا ہوئیں،ان کی دوسری شادی دوسر سے چیاسید نجم الدین کی صاحبز ادی سے ہوئی، ان کے بطن سے چار اولا دیں ہوئیں،

غازی پور فتح کرنے کے بعد بہار کے مشہور بزرگ سید احمد چرم پوش (م۲۸٪ ہے /) سے ملنے کے لئے امیر مسعود نے بہار کا بھی سفر کیا، بہار سے واپسی پرغازی پور میں دریا کے کنارے ایک خوبصورت اور کشادہ خانقاہ بنائی، آہت ہو آہت اس خانقاہ کی شہرت بام عروج پر پہونچ گئی، اور دور دراز بڑے بڑے بزرگان دین یہاں جمع ہوگئے، ان میں حضرت بہلول شاہ ، اور مخدوم شاہ جلال و غیرہ جیسی شخصیات شامل تھیں، آپ کاوصال ک/رجب المرجب کا بچھ مطابق ۲۷/ مارچ ۲۲۳۱ اور کوہوا، اور شہر غازی پور کے محلہ ہری شکر کے محال راج میں بڑے لڑ کے سیدر ضاعر ف راج شہید کے بغل میں دفن ہوئے (تذکرہ مشائخ غازی پور ص ۲۱۵ تا ۲۱۸ مؤلفہ عبید الرحمن صدیقی، ناشر انیس پبلی کیشنز، غازی پور اور بان بیاء)

شہادت سے سیر اب ہوئے،خو دامیر مسعود غازیؓ نے غازی پور کے ہند وراجہ سے جنگ کر کے غازی پور کو فتح کیا تھا<sup>92</sup>

سید بیارے شاہ کے حالات معلوم نہیں ہیں ،ان کی تاریخ وفات کا بھی پتہ نہیں ہے ، آپ کے والد ماجد کانام سید فتح محمد تھا، آپ کی خانقاہ قصبہ نونہرہ غازی پور میں تھی ،مز ار غازی پور محلہ سیدواڑہ میں ہے۔

وصال کے بعد آپ کے خلف وحید حضرت سید شاہ سلیم متمکن ہوئے، آپ عالم دین تھے، حضرت وارث رسول نما بنارسی آپ کو "صاحب الشریعة والطریقة "لکھتے تھے، آپ کے حالات بھی معلوم نہیں ہیں، آپ نے اپنے والد کے سلسلہ کو آگے بڑھایا، آپ کی قبر کمہر ارپٹنہ کے قبرستان میں بتائی جاتی ہے۔

آپ کی حیات میں آپ کے اکلوتے صاحبز ادہ سیدزین العابدین سفر تج میں تشریف لے گئے اور وہیں وفات پائی ،ان کی یاد گارایک صاحبز ادے سیدر فیع الدین سے ،حضرت سید پیارے نے اپنے پوتے کی خوب تربیت کی اور پھر وہی آگے چل کر خانقاہ کے مسند نشیں ہوئے، سیدشاہ رفیع الدین کا قیام زیادہ تر نو نہرہ میں رہا، یہیں آپ کی نانیہال تھی، اور آپ کے نانا حضرت سید ابوالمعالی گواولا دذکور نہیں تھی ،انہوں نے آپ کو اپنے ساتھ رکھا، لیکن بیعت واجازت اور تربیت باطنی اپنے دادا حضرت سیدشاہ سلیم میں آپ کا ثانی اور ان کے جانشین ہوئے، آپ اپنے زمانے کے بڑے شخے ، ریاضت و مجاہدہ میں آپ کا ثانی نہیں تھا، حضرت مولانار سول نما بنار سی آپ کے نام کے ساتھ افضل المجاہدین المتاخرین لکھتے تھے، خانقاہ مجیبیہ میں آپ کو قبلة السالکین کہاجا تا تھا، آپ کے حالات اور تاریخ وفات بھی معلوم نہیں ہیں ، آپ کی قبر شریف موضع اسمعیل پور ضلع غازی پور میں بتائی جاتی ہے ، مگر قبر کے نشانات موجود نہیں ہیں ، اور نہ قبر شریف موضع اسمعیل پور ضلع غازی پور میں بتائی جاتی ہے ، مگر قبر کے نشانات موجود نہیں ہیں ، اور نہ کوئی قبر کو جانے والا ہے۔

<sup>92 -</sup> دیکھئے تذکر ہُ انساب سادات غازی پور قلمی، کتب خانہ مجیبیہ بدریہ ، مرتبہ سید غلام حسین غازی پوری (سیرت پیر مجیب ص ۱۳۷ء) ۱۳۸ مؤلفہ مولانا شاہ ہلال احمد قادری۔

سلاسل تصوف

#### نسبت حضرت مولانا محمد وارث رسول نما بنارسي

قطب العصر حضرت مولانا محمد وارث رسول نما بنارسي ٌ كوباطني تعليم حضرت شاه رفيع الدين ٌ سے حاصل ہوئی ،حضرت بنارسی آبائی طور پرغازی بور کے رہنے والے ہیں،حضرت شاہ رفیع الدین صاحب آپ کو قریبی رشتے میں داداہوتے تھے، آپ کے والد ماجد بنارس میں منصب قضایر فائز تھے،اس لئے آپ کا بچین بنارس میں گذرا، ممکن ہے کہ بہیں آپ کی ولادت بھی ہوئی ہو، آپ کوبراہ راست حضرت رسول اکرم صَلَّالِيْنِمِّ سے شرف بیعت حاصل تھا،لیکن حکم نبوی کے مطابق حضرت سیدشاہ رفیع الدین قادریؓ کے دست حق پر ست پر بیعت کی ،اور اجازت وخلافت سے مشرف ہوئے،اللہ یاک نے آپ کے ذریعہ سلسلہ کو بہت وسعت دی، آپ بڑے عالم تھے دور درازسے طالبان علوم نبوت آپ سے فیضیاب ہونے کے لئے آتے تھے اوران میں بعض خوش نصیب علم ظاہر کے ساتھ آپ سے علم باطن بھی حاصل کرتے تھے، انہی خوش نصیبوں میں حضرت تاج العارفین پیر محمد مجیب کی شخصیت بھی تھی، آپ بھی یہاں پڑھنے کے لئے آئے تھے لیکن آپ حضرت کے علوم باطنی سے نہ صرف مستفید ہوئے ، بلکہ آپ کے جملہ علوم معارف کے امین قراریائے، یہاں تک کہ ۱۱۲۴ ھے /۱۲اے اِء میں حضرت بنارسی ؓ نے اپنے تمام خلفاء ومریدین کے مجمع میں آپ کوخرقہ پہنایااورا پنی خلافت و نیابت اور جانشینی کااعلان فرمایا، پھر ۱۲۲۱ ہے / ۷۵۳ ء میں حضرت مولانا بنارسیؓ کے وصال کے بعد ان کے تمام خلفاء ومریدین نے آپ کو جانشین رسول نمانشلیم کیااور مسائل طریقت میں آپ سے رجوع کرنے لگے۔

## نسبت خواجه عمادالدين قلندر ً

حضرت پیر مجیب نی تا ایر میں چو بیس (۲۴) سال کی عمر میں تمام علوم و فنون کی تکمیل کرلی تھی ہستال ہو میں حضرت خواجہ عماد الدین قلندر (جن سے آپ کو قادریہ اور دیگر سلاسل کی نسبتیں حاصل ہوئیں) نے آپ کو بنارس سے بچلواری بلالیا، ۲۰/جمادی الثانیہ ۱۲۳ایے مطابق ۲۲/جولائی ۱۲کیا عکو حضرت خواجہ نے رحلت فرمائی۔

#### اعتكاف عمري

اس کے بعد آپ مسلسل بھلواری ہی میں مقیم رہے، اور یہی اس خانقاہ کانقطۂ آغازہے، کبھی کبیر طریق حضرت بنارس ؓ کی زیارت کے لئے بنارس تشریف لے جاتے تھے، حضرت بنارس ؓ کی زیارت کے لئے بنارس تشریف کے جاتے تھے، حضرت بنارس ؓ کے وصال کے بعد بیہ سلسلہ بھی مو قوف ہو گیا، کبھی اتنی استطاعت نہ ہوئی کہ جج کر سکیس، اس لئے سفر جج بھی نہ ہو سکا، ایک آ دھ بارآپ نے بہار شریف حضرت مخدوم شرف الدین ؓ کے آستانہ پر حاضری کے لئے سفر کیا ہے، بس ساری زندگی اپنی خانقاہ میں مقیم رہے، ساری زندگی کا اعتکاف ہی اس خانقاہ کی سب سے بڑی خصوصیت ہے، جو پورے اہتمام اور تسلسل کے ساتھ آج بھی قائم ہے <sup>93</sup>۔

خانقاه مجيبيه تجلواري شريف كامزاج ومذاق اوراصول وخصوصيات

اس خانقاہ کے مزاج ومذاق اوراصول و خصوصیات کو سمجھنے کے لئے سیرت پیر مجیب ؓ کابیہ اقتباس بہت اہم ہے:

"خانقاہ مجیبیہ اصلاً قادری سلسلے کی خانقاہ ہے، اور بیہ حضرت غوث اعظم می خانقاہ و زاویہ کے اصول و نظام پر قائم کی گئی تھی، طریقت کی تعلیمات اور منتسین سلسلہ کی تربیت و تہذیب نفوس میں اسی طریق و منہاج کوسامنے رکھا گیاجوزاویہ غوث اعظم میں جاری تھا، کیونکہ حضرت تاج العارفین پیر مجیب، سیدنا قبیص قادری کے سلسلہ کے شخ سے، سیدنا قبیص کی ایک نسبت توبہ تھی کہ وہ حضرت غوث اعظم کی اولاد و احفاد میں سے، دوسری نسبت یہ تھی کہ وہ سلسلہ عالیہ قادریہ کے جلیل القدر شخ اور غوث اعظم کی اوران اور غوث اعظم کی خانقاہ کے اصول و نظام کو اختیار کیا تھا، کے مشاکخ سلسلہ نے حضرت غوث اعظم کی خانقاہ کے اصول و نظام کو اختیار کیا تھا، حضرت تاج العارفین کے بیش نظر اپنے انہیں پیش روبزر گوں کا اسوہ اور خمونہ میا اور ان کیا تھا، میا اور آپ نے ابنی بیش نظر اپنے انہیں پیش روبزر گوں کا اسوہ اور خمونہ میا اور آپ نے ابنی بیش نظر اپنے انہیں پیش دوبزر گوں کا اسوہ اور خمونہ میا اور آپ نے ابنی بیش نظر اپنے انہیں بیش دوبزر گوں کا اسوہ اور خمونہ میا اور آپ نے ابنی بیش نظر اپنے انہیں بیش دوبزر گوں کا اسوہ اور خمونہ میا اور آپ نے ابنی بیش نظر اپنے انہیں بیش دوبزر گوں کا اسوہ اور خمونہ دیا اور آپ نے ابنی بیش دوبر کی تا کا مطابق آس میں اضا نے کے حالات کے مطابق آس میں اضابے کیں اس کے مطابق آس میں اضابے کے حالات کے مطابق آس میں اضابے کی میاب

<sup>93 -</sup> پوری تفصیل کے لئے مطالعہ کریں سیرت پیر مجیب ص ۱۳۳۱ تا ۱۹۳۳ مؤلفہ مولانا شاہ ہلال احمد قادری، یہاں خلاصہ پیش کیا گیا ہے۔

سلاسل تصوف

کئے اور کچھ قیو دوشر اکط متعین فرمائے۔

زاویهٔ غوث اعظم کے اساسی اصولوں میں جوامورسیدنا قمیص قادری ،وسیدنا محمد وارث رسول نماؤ حضرت خواجه عمادالدین قلندر و تاج العار فین کے افادات و اشاعت طریق سے معلوم ہوئے وہ حسب ذیل ہیں:

(۱) ا قامت صلوة ، ذكر ومجاهده ، تزكيه و تهذيب نفس ، وعظ و تذكير ـ

(۲)فقروتوكل

(m)رزق حلال كاامتمام

(۴) دربار سر کارسے بے نیازی

(۵)علوم دینیه کی اشاعت

(۲) نفع رسانی وخدمت خلق

(۷)خانقاه کو بھلواری میں قائم رکھنا

(۸)معیار جانشینی اورآ داب سجاده <sup>94</sup>

## خانقاه فريديه قادريه تعجلواري شريف

94 - سيرت پيرمجيب ص١٦٥،١٦٣ مؤلفه مولاناشاه ملال احمه قادري

95 - مولانا ثناہ محمد انٹر ف مجیب مولانا ثناہ احمد اصطفے کے سب سے چھوٹے صاحبز ادے تھے، آپ کی ولادت ۲۸ / شوال المکر م ۲۵۲ با ھ مطابق ۴ / اکتوبر کے ۱۸۳ یاء کو ہوئی، در سیات کی بیکمیل مولاناوصی احمد اُور مولانا اُحمد حسین ؓ سے کی، حدیث کی سند مولانا آل احمد ؓ سے حاصل کی، روحانی تعلیم اور اجازت وخلافت حضرت مولانا ثناہ محمد علی سجاد ؓ سے حاصل ہوئی، آپ کو فقر و تصوف سے خاص مناسبت تھی ، ریاضت و مجاہدہ کا بے حد شوق تھا، بچپن سے ہی اور ادوو ظائف کے بہت پابند تھے، اکثر چلہ کشی وصوم طے کا تفاق ہوتا تھا۔ اینے شخ کے وصال کے بعد آپ نے حضرت نصر ؓ سے اجازت تبرک کی اور خرقۂ خلافت زیب تن کیا، اگر چیکہ اس دور تھپلواری میں خاندان فریدی کی عظیم روحانی یاد گارہے۔

#### حضرت شاه سعد الله فریدی ّ

میں خرقہ پہنانے کی رسم کم ہو گئ تھی، اور صرف سند اجازت ہی پر اکتفا کیا جاتا تھا، مگر آپ کو اس شرف کے حصول کی بے حد تمنا تھی، چنانچہ کے کا اے کا ایس اپنے شخ کے وصال کے بعد جب آپ نے حضرت نصر سے سلاسل کی اجازت لی، توخرقہ پوشی کی بھی تمناظاہر کی، حضرت نصر سے نیار نخ ۲۴/رہیج الاول روزجعہ کے کا اے مطابق ۹/اکتوبر ۱۸۲۰ء کو دستار نظامیہ ، وخرقه تادریہ وکمر بندو پڑکا و تسبیج و عصاعطا فرما کر الباس خرقہ فرمایا، اس روزسے اپنالباس آپ نے بہی مقرر کر لیا، اور تمام عمراسی لباس میں رہے۔ ۱۲۷۶ء میں مولاناعنایت رسول قادری کے ہمراہ جج کے لئے تشریف لے گئے۔

آپ کے ذریعہ حضرت مولاناعلی سجادؓ کے سلسلہ کوکافی فروغ ملا، اور آپ نے اپنے شیخ کی جانشینی کاحق ادا کر دیا، کہا جاتا ہے کہ اگر آپ بیا ذمہ داری نہ لیتے تو یہ سلسلہ ختم ہوجاتا۔

آپ نے ہی اور ان جی اور اس میں الدین ابوالفرح مجیبی آکے در ثاء ہے کچھ متر و کہ اراضی خرید کر اس میں ایک خانقاہ اور مسجد کی تعمیر فرمائی، جو خانقاہ فریدی کے نام سے مشہور ہوئی، آپ کے مریدین آرہ، بنارس اور چہپارن میں بڑی تعداد میں موجود ہیں، آخر عمر میں دق کاعارضہ ہو گیا تھا، چندماہ اس میں مبتلارہ کر 9 /شعبان المعظم ساسیارے مطابق ۲۲ / جنوری ۱۹۸۱ء کو وفات پائی، اور اپنی وصیت کے مطابق اپنی خانقاہ کے جنوب مشرقی گوشہ میں ایک ججرہ میں مد فون ہوئے، آپ کے پہلومیں آپ کی اہلیہ کامز ارہے، اور اس ججرہ میں آپ کے براور زادہ اور جانشین حضرت شاہ عبید اللہ فریدی مدفون ہوئے (آثارات پھلواری شریف المعروف بد اعیان وطن ص ۱۹۵۸ء مرتبہ مولاناسیدشاہ حکیم محمد شعیب نیر آبناش : دار الاشاعت خانقاہ مجیبہ پھلواری شریف پٹنہ) المعروف بد اعیان وطن ص ۱۹۵۸ء مرتبہ مولاناسیدشاہ حکیم محمد شعیب نیر آبناش : دار الاشاعت خانقاہ مجیبہ پھلواری شریف پٹنہ) مسعود اور القاب فریدالدین، قطب الدین، قطب الزاہدین، اور کئج شکر تھے، آپ کے والد ماجد شنج جمال الدین سلیمان حضرت سلطان محمود غرنوی کے بھانج محمد میں بیل اور حضرت خواجہ اجمیری سے بھی فیض یافتہ ہیں ،اسم گرامی سلطان محمود غرنوی کے بھانج محمد میں بیل ادر میں معاود، اور مجبب الدین مقور شہر میں اللہ یو محمد میں بیل میں میاں سے کامل سے لاہور پہونچے، بچھ عرصہ قصور شہر میں رہیں، محمود، فرید الدین مسعود، اور مجبب الدین متوکل، آپ کاسلسانہ نسب آٹھ واسطوں سے کابل کے بادشاہ فرخ شاہ ہوئے وی مطلب الدین متوکل، آپ کاسلسانہ نسب آٹھ واسطوں سے کابل کے بادشاہ فرخ شاہ ہے واد شاہ فرخ شاہ ہوئی ویک عیاض الدین معود، اور مجبب الدین متوکل، آپ کاسلسانہ نسب آٹھ واسطوں سے کابل کے بادشاہ فرخ شاہ سے وادر

سترہ واسطوں سے حضرت سلطان ابراہیم ادہم سے اور تنکیس واسطوں سے حضرت فاروق اعظم عمر بن الخطاب سے ماتا ہے، (پوراسلسلهٔ نسب خزینۃ الاصفیاء میں موجود ہے) جن دنوں چنگیز خال کے مظالم شروع ہوئے، حضرت شخ کے دادا قاضی شعیب کابل میں سخے ،اسی ہنگامہ میں وہ شہید ہوگئے، پھر آپ کے والد اپنے اہل وعیال کے ساتھ ہندوستان منتقل ہو گئے، بادشاہ کی طرف سے ملتان کے علاقے میں کھو تو ال کہن والی) کی جاگیر ان کو پیش کی گئی، انہوں نے قبول کرکے وہیں اقامت اختیار کرلی، اور بہیں حضرت شخ فرید کی ولادت ۲۹ مولانا احمد حسن منوروی فرید کی ولادت ۲۹ میں ہوئی، حضرت مولانا احمد حسن منوروی نااحمد حسن منوروی نااحمد حسن منوروی نااحمد حسن منوروی فرید کی اسلام والدت ۲۹ میں ہوئی، حضرت اہل بہشت المعروف نے تاریخ ولادت ۲۹ شعبان ۱۹۹۴ ہے مطابق ۱۲ مجولائی ۱۹۸۸ ء درج کی ہے (مختصر حالات بزرگان چشت اہل بہشت المعروف اسرکار غریب نواز "ص اے) یہیں آپ کی نشوو نماہوئی، علوم ظاہری کی شعیل ملتان میں قاضی منہاج الدین صاحب کی مسجد میں فرمائی، اور وہیں حضرت شخ قطب الدین بختیار کا گئے سے بیعت کی، باقی علوم کی شخیل فتر خار اور کابل میں گی۔

تحصیل علم کے بعد بغداد پہونچ، ان دنوں شخ شہاب الدین عمر سہر وردی ؓ، سیف الدین باحزیؓ، سعدی حمویؓ، بہاء الدین حمویؓ، بہاء الدین زکر یاماتائیؓ، شخ اوحدالدین کرمائیؓ، اور شخ فرید الدین نیشا پوریؓ بیسے اولیاء اللہ وہاں موجود سے ، آپ ان بزرگوں کی مجالس میں رہے، اور پچھ عرصہ کے بعد دبلی آگے اور اپنے پیر کی خدمت میں رہنے گلے ، یہاں تک کہ حضرت قطب الا قطاب قطب الدین بختیار کا گیؓ نے آپ کو اجازت و خلافت سے مشرف فرمایا، آپ کی ولایت کا شہرہ دور دور تک پہونچ گیا، ہزاروں تشکان بادہ روحانیت کارجوع شروع ہوگیا، آپ حتی الامکان عام لوگوں سے دور رہنے کی کوشش کرتے تھے، چنانچہ آپ دہلی تشکان بادہ روحانیت کارجوع شروع ہوگیا، آپ حتی الامکان عام لوگوں نے آپ کو گھیر لیا، تو ہاں سے چل کر ایک غیر معروف مقام اجود ھن (پاک پٹن) میں قیام فرماہوئے، وہاں کے لوگ جابل اور سخت روشے، اور اکثر بزرگان دین کے مشکر بھی تھے، آپ شہر سے باہر کیکر کے در ختوں کے ایک جھنڈ میں رہنے گئے، یہاں آپ کو اور آپ کے اہل وعیال اور متعلقین کو اکثر فاتوں کی نوبت آتی تھی ، لیکن پھر آہتہ آہتہ فتوحات کے دروازے کھل گئے، وہاں کے بعض علاء اور حاسدین نے آپ کے خلاف بڑی بڑی سازشیں کیں ، لیکن سب ناکام ہوئے،

#### آپ کو گنج شکر کیوں کہاجا تاہے؟اس میں کئی روایات ہیں:

ہاہدہ کارادہ کیا، تو تیج کہ آپ نے مجاہدہ کارادہ کیا، تو شخ نے بھوکار ہنا تجویز کیا، آپ نے روزے شروع کردیئے، تین دن کے بعد ایک شخص چندروٹیاں لے کرحاضر ہوا، آپ نے اس کواشارہ غیبی سمجھ کر تناول فرمالیا، کھانے کے تھوڑی دیر بعد ہی قے ہوئی اوروہ پورا کھانا پیٹ سے باہر نکل گیا، آپ نے اپنے شخ سے یہ قصہ نقل کیا، تو شخ نے فرمایا کہ تین دن کے بعد کھایا بھی تو شرابی کے ہاتھ سے کھایا، اللہ پاک کاشکر ہے کہ وہ کھانا پیٹ میں نہ رہا، اب تین دن اور بھو کے رہو، اور جو غیب سے آئے اسے کھاؤ، تین دن کے ہاتھ سے کھایا، اللہ پاک کاشکر ہے کہ وہ کھانا پیٹ میں نہ رہا، اب تین دن اور بھو کے رہو، اور جو غیب سے آئے اسے کھاؤ، تین دن گذر نے کے بعد پچھ نہ آیا، ضعف بے حد غالب ہو گیا، شدت بھوک میں پچھ کرکہ کہیں دھو کہ نہ ہوان کو تھوک دیا، تھوڑی دیر میں پھر شدت بھوک سے مجبور ہوکر کنگریاں اٹھاکر منہ میں ڈال لیں، وہ یہی شکر بن گئیں، ایسے ہی تین مر تبہ ہوا، شبح کو حضر ت شخ سے عرض کیا، حضر ت نے فرمایا کہ بہتر کیاوہ کھالیا، اسی دن سے آپ کو گئے۔

شکر کہنے لگے۔

سکری کے خاندان فریدی کی فروع ہیں، آپ کا خاندان فتح پور سکری سے منتقل ہو کر صوبہ بہار کے ایک گاؤں دیوریامیں آباد ہوا، یہ گاؤں فتح پور (پٹنہ) اور لکھنور (پٹنہ) کے قریب واقع ہے، آپ کے اجداد اپنے ساتھ اپناا قتد اراور خاندانی و قاربھی لائے تھے، اور جوہر ذاتی اور وجاہت خاندانی کے قدر شاس سلاطین اسلام نے ان بزرگوں کی مدد معاش کے لئے بڑی بڑی جڑی جاگیریں بھی دی تھیں، جن کی بدولت اس خاندان کوہر طرح کی خوشحالی اور فارغ البالی میسر تھی۔

آپ کے والد ماجد حضرت شاہ حمید الدین آپنے والد کے مرید و خلیفہ سے ،وہ حضرت تاج العار فین شاہ محمد مجیب اللہ بھلواروی آبانی خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف کے ہم زلف سے ، حضرت شاہ مجیب اللّٰہ آگ دوسری شادی نظام پور ضلع پٹنہ اور موضع بسنت پور گوندیا پر گنہ کسمر ضلع سارن کے جلیل القدر خاندان میں حضرت شاہ محمد بن شاہ نوراللہ نظام پوری کی صاحبز ادی بی بی طالعہ سے ہوئی تھی ، جب کہ انہی

کے بعض لوگوں نے لکھاہے کہ ایک سوداگرسے آپ نے شکر مانگی، اس نے کہا کہ میرے پاس تونمک ہے، آپ نے فرمایا نمک ہی ہوگا، دیکھاتوہ شکرنمک بن گیاتھا، اس پر اس سوداگر نے معذرت کی، جس پروہ شکر میں تبدیل ہو گیا۔

کڑا یک روایت سے بھی نقل کی جاتی ہے کہ بحیپی میں آپ کو میٹھا کھانے کا بہت شوق تھا، اس لئے آپ کی والدہ ماجدہ ہر روزآپ کے سرہانے میں تھوڑا میٹھار کھ دیا کرتی تھیں، ایک دن والدہ سرہانے میں میٹھار کھنا بھول گئیں، آپ نے نماز کے بعد حسب معمول سرہانے میں ہاتھ ڈالا تو مٹھائی موجو د تھی، وہ لے کر کھانے لگے، ان کی ماں نے دیکھاتو جیران ہو نمیں، پوچھامٹھائی کہاں سے ملی مانہوں نے عرض کیا سرہانے سے ، والدہ سمجھ گئیں کہ سے غیب سے ہے، سجدہ میں گئیں اور دعافر مایا کہ اے اللہ میرے بیٹے کو گئج شکر بنادے، تاکہ بید دنیا میں شیرینی تقسیم کرتارہے۔

اس طرح کے کئی واقعات نقل کئے گئے ہیں، آپ کی کرامات وتصر فات کے بھی بڑے واقعات ہیں،

آپ کی وفات ۵ / محرم الحرام ۱۲۲٪ هر پا۲۷٪ هر پا۲۷٪ هر پا۲۷٪ هر پا۲۷٪ هر مطابق ۲۳ / اکتوبر ۲۳۵٪ و پاکستاه و ۲۳٪ و پاوستان و پاور اسی کو معتبر قرار دیا یا ۲۳٪ و کوبوئی ،صاحب خزینة الاصفیاء نے سیر الا قطاب کے حوالے سے ۱۹۰٪ هر مطابق ۱۹۱٪ و نقل کیا ہے ، اور اسی کو معتبر قرار دیا ہم بیٹن ضلع ملتان میں آپ کا مزار مبارک ہے جولا بهور اور ملتان کے در میان واقع ہے ، آپ کے خلفاء کی تعداد حد شار سے باہر ہے ، بعض لوگوں نے ستر ہزار (۲۰۰۰ کا مزار ۱۸۰۰ کی بتایا ہے ، بعض نے بچاس ہزار (۲۰۰۰ کی) اور بعض حضرات نے خلفاء کی تعداد پانچ سوچوراسی (۵۸۴) کسی ہے ، حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء اور حضرت علی احمد صابر کلیری آپ بی خلفاء میں ہیں ، خزینة الاصفیاء میں آپ کے شینتیس (۳۳) خلفاء کی فہرست دی گئی ہے ، (خزینة الاصفیاء ص ۱۳۸ تا ۱۳۸۸ مؤلفہ مفتی غلام سرور لا بهوری ہے تاریخ مشائخ چشت ص ۱۵ تا ۱۸۰ مؤلفہ مفتی غلام سرور لا بهوری ہے تاریخ مشائخ

کی دوسری صاحبزادی حضرت شاہ حمیدالدین گی زوجیت میں تھیں ، حضرت شاہ سعداللہ ؓ انہی سے پیدا ہوئے ،اس طرح حضرت پیر جمیب ؓ شاہ سعداللہ فریدی ؓ کے خالوہوتے ہیں ، پھر شاہ سعداللہ ؓ کی شادی حضرت پیر جمیب ؓ کی صاحبزادی بی بی عارفہ سے ہوگئی ،اور حضرت تاج العارفین کی دامادی کاشرف بھی آپ کو حاصل ہوا،اور یہی سے لواری شریف میں آپ کے قیام و سکونت کا ظاہری سبب بنا، شادی کے بعد آپ نے سیاواری میں رہائش اختیار کرلی ، ۱۹۵ ایھ / ۲۳ بیاء میں آپ سلسلۂ قادریہ وارشیہ میں حضرت تاج العارفین سے بعت ہوئے،اوراکتیاب سلوک کے بعد خرقۂ خلافت اوراجازت سلاسل سے مشرف تاج العارفین سے بیعت ہوئے،اوراکتیاب سلوک کے بعد خرقۂ خلافت اوراجازت سلاسل سے مشرف توجہ کا نات المعظم ۱۸۲۴ ہو مطابق ۲۷ نومبر محکان ء کو عیسی پور (سے لواری سے متصل ایک قصبہ) کی ایک خاتون بی بی نوران بنت زین العابدین کا مکان خرید کر اس میں مقیم ہو گئے، یہ مکان خانقاہ جمیبیہ کے زنان خانہ سے بھیم واقع ہے، یہ مکان ابھی بھی ان کے خاندان کے تصرف میں ہے۔

حضرت شاہ سعد اللّٰہ فریدی ؓ بلند مرتبہ اور صاحب حضوری بزرگ تھے، براہ راست بارگاہ نبویہ مُنَّالِیْکِمِّ سے اور ادواشغال آپ کو تلقین کئے گئے تھے، آپ کی وفات ۴/ذی قعدہ 119 ہے مطابق ۱۴/دسمبر ۲۷۷ ء کو ہوئی، اور مقبرہ حضرت امیر عطاء اللّٰہ سیس مد فون ہوئے 97

حضرت مولاناشاہ عبید اللّٰہ فریدی ؓ (جن سے منور واشریف میں سلسلہ مجیبیہ کی نسبت آئی ہے)
چوتھی پشت میں حضرت سعد اللّٰہ فریدی ؓ کے بچے تے ہیں ، حضرت مولاناشاہ عبید اللّٰہ فریدی ؓ کے والد ماجد
حضرت مولاناشاہ محمد نعمت مجیب <sup>898</sup> (ولادت ۲۸/محرم ۲۹۸ا اصرم ۱۲ مطابق ۱۱/جون ۱۸۳۳ اِ وفات کے اسرم کو اللہ مطابق ۲۱/مئی ۱۸۹۰ اِ وہ سلسلہ قادریہ کے بڑے کا ملین میں گذر ہے ہیں، وہ حواثی

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> - آثارات کیلواری شریف المعروف به اعیان وطن ص۳۵۳،۳۵۳، مرتبه مولاناسید شاه حکیم محد شعیب نیر<sup>۳</sup>، ناشر: دارالاشاعت خانقاه مجیبیه کیلواری شریف پینه ، <u>۲-۳۷ا</u>ه / <u>۱۹۵۳</u>، -

<sup>98 -</sup> آپ حضرت شاہ احمد اصطفے کے بڑے صاحبز ادے ہیں ، آپ کی ولادت ۲۸ / محرم ۱۲۴ه مطابق ۱۱ /جون ۱۸۳یء کوہوئی ، درسیات متوسطات تک مولاناہادی بن مولانااحمد ک سے پڑھی ، اور بقیہ نصف درسیات مولانامحمد حسین بن شیخ العالمین شاہ محمد نعمت اللّٰد اللہ مسل کی ، ۱۲۲ اور الحالمین بطریقۂ قادر یہ وار ثیہ حضرت مولانا شاہ ابوالحن فرد سے بیعت کی ، تعلیم و تربیت اور اجازت و خلافت حضرت مولاناہادی سے حاصل ہوئی ، مولاناحا ہی احمد علی ابر اہیم بن مولانا احمدی اور آپ کے خال محترم مولاناشاہ نور احمد اللہ مور المحترم مولاناشاہ نور احمد اللہ مولی مولانا میں مولانا احمدی اور آپ کے خال محترم مولانا شاہ نور احمد اللہ مولی مولانا احمدی اللہ مولی مولانا مولی مولانا احمدی اللہ مولی مولانا مولی مولانا مولی مولانا احمدی اللہ مولی مولانا احمدی اللہ مولی مولانا مولی مولینا مولی مولینا مولی مولینا مولی مولینا مولی

حضرت مولاناشاہ احمد اصطفے 190 (ولادت ۱۲۰ برے مرابی ہے مطابق المکرم ۱۲۰ برے مطابق مطابق ۱۲/ اکتوبر ۱۸۳۴ براگ تھے، وہ حضرت ۱۲/ اکتوبر ۱۸۳۴ براگ تھے، وہ حضرت شاہ سعد اللہ فریدی آ دولادت ۲۷ ابرے مطابق ۲۲ اور حضرت شاہ وعد اللہ فریدی آ دولادت ۲۷ ابرے / ۲۲ کیا ہے۔ وفات ۲ / ذی تعدہ ۱۲۵ براء مطابق ۲۲ مارچ ۱۵۰۰ کے فرزندار جمند ہیں۔

نے بھی اپنے جمیع سلاسل کی اجازت عطافر مائی تھی ، جج وزیارت سے بھی آپ مشرف تھے ، آپ کامشغلہ درس و تدریس کا تھا، آپ کے تلامذہ میں مولانامنظور احمد بن مولانانور احمد اور مولانا اسحاق و کیل حبیب یوری مشہور ہوئے۔

آپ کی شادی مولوی سید آل علی بن میر سید با قر علی بن میر سید حسن رضی (سچلواری) کی صاحبز ادی سے ہوئی تھی، ان سے ایک صاحبز ادے مولا ناشاہ عبید الله پیدا ہوئے۔

آپ کاوصال ۷/ شوال المکرم ۷۰<u>۳۱</u>ه مطابق ۲۶ / مئی ۱۸۹۰ و کوموااور مقبر هٔ جنیدیه سے پورب مد فون ہوئے۔( آثارات کھلواری شریف المعروف به اعیان وطن ص ۳۵۵،۳۵۴ مرتبه مولاناسید شاه حکیم محمد شعیب نیر ٌ، ناشر: دارالاشاعت خانقاه مجیبه کھلواری شریف پٹنه، ۲<u>۳۳۱ه / ۱۹۵۳</u> )

100 - حضرت شاہ وعداللہ گی ولادت الالمالي ولادت الالمالي ميں ہوئی ، درسیات اپنے خالوملاو حیدالحق ابدال سے پڑھی ، ۱۱/ رہیج الثانی ۱۹۳ اللہ مطابق ۱۵/ اپریل و ۱۸ اپنے خال محترم حضرت شاہ محمد نعمت اللہ سے مرید ہوئے، پیمیل سلوک کے بعد حضرت شاہ محمد نعمت اللہ سے مرید ہوئے، پیمیل سلوک کے بعد حضرت نے آپ کو جملہ سلاسل کی اجازت و خلافت عطافر مائی۔

آپ کی دوشادیاں ہوئیں، پہلی شادی بی بی ذکیہ بنت شاہ محمد عاشوری ؒ (ساکن باڑھ محلہ غیاث پوریکے ازاولا د مخدوم الملک بہاری ؒ) سے ہوئی، ان سے ایک صاحبز ادہ شاہ محمد علی یوسف ؓ بیدا ہوئے۔

دوسری شادی محل اولی کے انتقال کے بعد آپ کی سالی بی بی ارزانی بنت شاہ محمد عاشوریؓ سے ہوئی،ان سے ایک صاحبز ادہ مولاناشاہ احمد اصطفے ہم ورایک صاحبز ادی بی بی ولیہ پیدا ہوئیں۔

شاه وعد الله ﴿ عَلَى مَا مُعَلِيهِ مِنْ مِنْ ٢٢ / مارچ ١٨٣٣] ۽ كور حلت فرمائي، اور مقبر هُ مجيبيه ميں مد فون ہوئے (

حضرت مولاناعبیداللہ فریدی آکے والدماجد حضرت شاہ نعمت مجیب جھی گو کہ بڑے کا ملین میں ہوئے ہیں، لیکن ان کی وفات صرف پچاس (۵۰) سال کی عمر میں ہوگئی تھی، اس لئے اپنے مرض الموت میں اپنے صاحبزادے کو اپنے برادر خورد حضرت مولانا شاہ محمد اشرف مجیب آکے حوالے فرمادیا تھا، اور غائبانہ طور پر ان کی طرف سے نیابة صاحبزادے کی بیعت بھی لے لی تھی ، اس کے بعد حضرت شاہ عبیداللہ کی پوری روحانی تربیت چھوٹے چچاحضرت مولانا شاہ محمد اشرف مجیب آکے زیر صحبت ہوئی، چھوٹے عبیداللہ کی پوری روحانی تربیت چھوٹے چچاحضرت مشرف فرمایا، اور شخ کے انتقال کے بعد بینچلے چچاحضرت مولانا شاہ صفت اللہ آلائان صفت اللہ آلائان محمد اللہ قاب کی الحجہ والمات کی ایریل هسکانے ۔ وفات ۵ / صفر مولانا شاہ صفت اللہ آلائی مقرر فرمایا، اور اپنی مقرر فرمایا، اور اپنی طفر سے بھی اجازت و خلافت سے سر فراز کیا، اس طرح والد سمیت دونوں چچاوں کی نسبتیں آپ میں طرف سے بھی اجازت و خلافت سے سر فراز کیا، اس طرح والد سمیت دونوں چچاوں کی نسبتیں آپ میں جمع ہو گئیں۔

خانقاہ فریدی کی بنیاد حضرت مولانا شاہ محمد اشر ف مجیب ؓ نے ۱۳۰۹ ہے کہ اور اور ایماں مکھی ، انہوں نے حضرت شاہ شمس الدین ابوالفرح طلعت محمیبی ؓ (ولادت ۱۲۳ ہے کہ ۱۳۰۹ ہے ، ۵۰۰ ہے۔ وفات

آ ثارات کیلواری شریف المعروف به اعیان وطن ص۳۵۳، مرتبه مولاناسید شاه حکیم محمد شعیب نیر ٌ، ناشر: دارالا شاعت خانقاه مجیبیه میلواری شریف پیشه ، ۲<u>۷ سا</u>ره / ۱۹۵۳؛

101 - حضرت شاہ محمد صفت اللہ کی ولادت ۳ / ذی الحجہ ۱۵۰ الی مطابق کیم اپریل ۱۸۳۵ء کو ہوئی، ابتدائی درسیات مولانا شاہ محمد شرف الدین بھلواروی ؓ سے پڑھیں، بقیہ درسیات کی تنمیل کے لئے لکھنؤ تشریف لے گئے، اور وہاں مولانا محمد نعیم فرنگی محلیؓ کے پاس تنمیل کی ، بیعت و تعلیم اور اجازت و خلافت سب کچھ حضرت مولانا شاہ محمد ابوتر اب آشائے سے حاصل ہوئی، علاوہ حضرت مولانا ہادی ؓ، اور حضرت مولانا جاری مولانا جاری احمد علی ابر اہیم ؓ اور حضرت مولانا نور احمد ؓ نے بھی اپنے سلاسل کی اجازت عطافر مائی تھی۔

آپ بڑے متوکل، مرتاض اور دائم الریاضت بزرگ تھے، حج وزیارت سے بھی مشرف ہوئے، آپ کی شادی بی بی آل زہر اء بنت مولوی سیدر عایت علی سے ہوئی تھی، ان سے چار صاحبز ادے اور دوبیٹیاں ہوئیں۔

آپ نے بہتر (۷۲) سال کی عمر میں بعارضۂ دق الشیخو خت بتاریخ ۵ / صفر المظفر ۱۳۲۲ ہے مطابق ۲۰ / اپریل ۱۹۰۴ء وفات پائی ،اوراپنے بڑے بھائی مولاناشاہ محمد نعمت مجیب ؓ کے مز ارسے پورب مولوی سید آل علی کے مز ارکے بعد مدفون ہوئے ( آثارات کھلواری شریف المعروف بہ اعیان وطن ص ۷۵۵، مرتبہ مولاناسید شاہ محکم محمد شعیب نیر ؓ، ناشر: دارالاشاعت خانقاہ مجیبیہ کھلواری شریف پٹینہ ، ۲۷ ساچھ / ۱۹۵۳ء )

ساا / شعبان المعظم ۲۲۸ ایره مطابق ۱۰ / اگست ۱۵۱۱ه ای است به ایمانی ورثاء سے بچھ متر و کہ اراضی خرید کراس میں ایک خانقاہ اورانہی حدود میں ایک مسجد کی تعمیر کرائی تھی ،جو خانقاہ فریدیہ کے نام سے مشہور ہوئی ، اسی کو چھوٹی خانقاہ بھی کہتے ہیں اور خانقاہ مجیبیہ کے اصول پر تمام معمولات واصول قائم فرمائے، یوں تو تمام سلاسل بہاں بھی ہیں، لیکن سلسلۂ قمیصیہ وارثیہ کی نسبت غالب ہے ، حضرت شاہ اشرف مجیب گوکوئی صلبی اولاد نہ تھی ، اس لئے ان کے سجنیج اور مستر شد حضرت مولا ناعبید اللہ فریدی ہی آپ کے نائب اور جانشین ہوئے۔

سلسلۂ فرید یہ بھی چندواسطوں کے بعد حضرت تاج العار فین پیر مجیب ؓ سے مل جاتا ہے ، اور پھر وہ بطریق وار ثیہ (حضرت رسول نماؓ) نیز بطریق عمادیہ (خواجہ عمادالدین قلندرؓ) اوپر حضرت غوث اعظم شیخ عبد القادر جیلانی تک چلاجا تا ہے۔

102 - آپ کی تاریخ ولادت ۱۷۳ ہے مولاناشاہ عبدالحی کے صاحبزادہ تھے، ابتدائی تعلیم والد ماجد سے ماصل کی، درسیات اور فن شاعری میں حضرت مولاناشاہ محمد نورالحق سے بھی تلمذتھا، باقی درسیات کی تعمیل ملاوحیدالحق ابدال سے کی، بیعت، تعلیم وتربیت اوراجازت وخلافت کل حضرت تاج العارفین پیر مجیب سے تھی۔

سلسلۂ قادریہ کی ایک دوسری اجازت راجگیر پہاڑ پر آپ کوایک بہت معمر بزرگ حضرت سید شاہ شرف الدین حسین ۔ سے ملی تھی،اس واسطے سے آپ کے اور حضرت پیران پیر شیخ عبد القادر جیلانی کے در میان صرف دوواسطے ہیں، حضرت شاہ شرف الدین حسین گوان کے شیخ سید معین الدین سے ان کو حضرت غوث اعظم ؒ سے۔

اپنے عہد میں بڑے عابد ومر تاض تھے، گھر میں مال ودولت کی کمی نہ تھی ، آپ کے والد حضرت شاہ عبدالحی ؓ شاہ عالم سے جاگیر آپ ہی کے نام سے لکھوائی تھی، مگر تمام عمر آپ نے ایک خرم ہرہ بھی اپنی ذات پر صرف نہ کیا، تمام آمدنی اہل خاندان کے مصرف میں آتی، اور خود متو کلانہ زندگی گذارتے، عبادات وریاضات کے جو معمولات تھے سفر و حضر کسی حال میں ناغہ نہ ہوتے تھے۔
فن شاعری میں مہارت تامہ حاصل تھی، آپ کافارسی دیوان مکمل کتب خانہ مجیبیہ بدریہ میں موجود ہے، طلعت شخلص فرماتے تھے، بسلسلۂ رشد وہدایت کلکتہ میں قیام رہا، اور وہیں بتاریخ ۱۳ / شعبان المعظم ۲۲۸ ہے مطابق ۱۰ / اگست ۱۸ ہو وفات ہوئی، آپ کامز ارکلکتہ محلہ مصری گلی (ولیزل) میں ایک مسجد کے جمرہ میں زیارت گاہ عالم ہے (آثارات بھلواری شریف المعروف بہ موئی، آپ کامز ارکلکتہ محلہ مصری گلی (ولیزل) میں ایک مسجد کے جمرہ میں زیارت گاہ عالم ہے (آثارات بھلواری شریف پٹنہ، ۲۲۳ ہے اسلام احمد عانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف پٹنہ، ۲۲۳ ہے اسلام سے بھلواری شریف پٹنہ، ۲۲۳ ہے کہ سیر ت پیر مجیب ص ۱۳۳۵ ہو مولانا سید شاہ حکیم محمد شعیب نیر "، ناشر: دارالا شاعت خانقاہ مجیبیہ بھلواری شریف پٹنہ، ۲۲۳ ہے کے سیر ت پیر مجیب ص ۱۳۳۵ ہو مولانا مہلال احمد قادری)

## مشائخ سلسلة قادريه مجيبيه

خانقاہ فریدیہ بچلواری شریف میں خانقاہ مجیبیہ کاسلسلہ جاری ہے ،اورخانقاہ فریدیہ سے یہ نسبت حضرت منوروک ؓ کے پیر حضرت مولانا شاہ عبید اللہ فریدی ؓ کے ذریعہ خانقاہ منوروا شریف پہونجی۔

(۱) حضرت مولانا شاہ عبید اللہ قادری مجیبی فریدی بچلواروک ؓ (ولادت ۹ / جمادی الثانیہ پنجشنبہ مطابق ۲۱ / جون کے کا ہے۔ وفات ۳ / شعبان کے ۳۳ ایھ مطابق ۱۵ / جنوری ۱۹۲۹ ء) کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے 103

103 - حضرت مولانانثاہ عبیداللہ صاحب کی ولادت ۹ / جمادی الثانیہ پنجشنبہ ۲۹۳ اور مطابق ۲۱ / جون کے کہ! و کوہوئی، صغر سنی ہی میں والدہ کا انتقال ہو گیا، اس لئے آپ کی پرورش آپ کے نانا اور نانی نے کی ، ابتدائی کتابیں اپنے والد اور اپنے چیا حضرت مولانانثاہ محمد صفت اللہ (ولادت ۳ / دی الحجہ ۱۳۵۰ اور مطابق کیم اپریل ۱۳۵۹ و - وفات ۵ / صفر المظفر ۲۳۳ و مطابق ۲۰ / اپریل ۱۹۰۴ و علی اسبق شر وع کیا، ابھی پر حسیں ، ۱۳۱۲ و مطابق ۱۹۹۸ و مطابق ۱۹۹۸ و مطابق ۱۹۹۸ و مطابق ۱۹۲۸ و مطابق ۱۹۲۸ و مطابق پر حسیں ، ۱۳۱۲ و مطابق ۱۹۲۸ م محترم اور پیر طریق حضرت مولانا شاہ اشر ف مجیب (ولادت ۲۸ / شوال الممرم ۲۵۲ اور مطابق ۲۵ مردی کیا، آپ کے عم محترم اور پیر طریق حضرت مولانا شاہ اشر ف مجیب (ولادت ۲۸ / شوال الممرم ۲۵۲ اور صفرت شاہ محمد کر وردی کے ۱۳۹۸ و وف رہا، جانشین مقرر کیا، اس کی وجہ سے درس کا سلسلہ ایک عرصہ تک موقوف رہا، جانشین کے بعد آپ نے بعض دوسرے اساتذہ سے تعلیم یائی۔

آپ کے والد ماجد حضرت مولاناشاہ محمد نعمت مجیب (ولادت ۲۸ محرم الحرام ۲۵ الجرم مطابق ۱۱ مجون ۱۳۳۱ء - وفات ۷۸ محرم الحرام ۲۵ الجرم مطابق ۱۱ محرف ۱۳ محرف موت میں مولاناشاہ انثر ف مجیب کی نیابت سے آپ کی بیعت کی تھی ،۔۔۔۔اور آپ کے چھوٹے چچا مولاناشاہ انثر ف مجیب نے اپنے زمانۂ انقال سے پیشتر اجازت و خلافت سے سر فراز فرمایا،اور آپ کے مخطے چچا شاہ صفت اللہ نے بھی اجازت و خلافت سے سر فراز کیا۔

آپ کی شادی چود هری واعظ الدین احمد (پٹینہ) کی صاحبز ادی سے ہوئی، ان سے ایک صاحبز ادے مولانا شاہ محمد نعمت اللہ پیدا ہوئے۔

سر سر میں دو جگہ آپریشن ہوا، پیر میں مجھی دومر تبہ آپریشن ہوا، لیکن اس کے باوجو در مضان میں برابرروزے رکھے، میں مبتلارہے، سر میں دو جگہ آپریشن ہوا، پیر میں بھی دومر تبہ آپریشن ہوا، لیکن اس کے باوجو در مضان میں برابرروزے رکھے، کھڑے ہو کر تراو تح کی نماز پڑھی ،وفات سے ایک روز پیشتر آیت

(۲) شیخ الشیوخ حضرت مولاناشاه محمد انثر ف مجیب قادری و فریدی (ولادت ۲۸/ شوال الممکرم ۲۵۲ پرهه مطابق ۴/ اکتوبر ۱۸۳۷ پره-وفات ۹/ شعبان المعظم ۱۳۳ پرهه مطابق ۲۴/ جنوری ۱۸۹۷ پره) (۳) سید العاشقین حضرت مولاناشاه محمد علی سجاد قادری فریدی (ولادت ۱۹۹ پره ۱۹۹ پره ۱۵۸ پره

"لابرون فیھاشمساًو لاز مھر براً کے متعلق عجیب وغریب تقریر فرمائی، انتقال کے روزلوگوں نے عرض کیا کہ آج مرض میں افاقہ معلوم ہو تاہے، فرمایا کہ تبھی ہوجایا کر تاہے، وفات سے کچھ پیشتر موضع عیسیٰ پور کے ایک مخلص بزرگ نے آپ کے پاس سے کئی مرتبہ جانے کاارادہ کیا، آپ ہر باریہی فرماتے رہے کہ توقف بیجئے آپ نہیں سمجھتے ہیں، یہ وقت جانے کا نہیں ہے۔ اسی وقت امر اؤخان قوال حاضر ہو ااور آپ نے کچھ گانے کی فرمائش کی، قوال نے بہ رباعی پڑھی:

اے صاحب تاج خود نمائی سن لے وے مالک تخت کبریائی سن لے فریاد ہر ایک ول کی سننے والے سن لے سن لے میری دہائی سن لے فریاد ہر

اس کے علاوہ حضرت جائی گی توحیدی غزل کے پھھ اشعار سے، آپ پر رفت طاری ہوئی، آپ کوایک بنارسی خادم اور صاحبزادہ مولانا شاہ محمد نعمت اللہ الفریدی سہارادے کر کمرے کے اندر لے گئے، آخری کلمات طیبات جو آپ کی زبان سے نکلے وہ بہتھے:

استغفر الله ربی من کل ذنب و اتوب الیه لاحول و لاقوة الابالله العلی العظیم

ان کلمات کے ساتھ ہی روح اعلیٰ علیین کو پرواز کر گئ، آپ کاوصال ۳/ شعبان کے ساتھ مطابق ۱۵/ جنوری ۱۹۲۹ء کو بارہ نج کر پندرہ منٹ پر ہوا، عنسل و تکفین کے بعدیہ عجیب بات دیکھی گئی کہ چہرہ انور جو بیاری کی وجہ سے سفید ہو گیاتھا، بالکل تندرست و توانادس سال قبل کی طرح ہو گیاتھا، چنانچہ بعض حضرات دیکھ کربول اٹھے کہ یہ دس برس قبل کا چہرہ معلوم ہو تا ہے، اپن خانقاہ کے حجرہ میں اپنے مرشدوعم محترم حضرت مولانا شاہ اشر ف مجیب آئے پہلومیں مدفون ہوئے، حضرت مولانا شاہ سلیمان پھلواروگ نے یہ تاریخ وفات کہی:

فخر اقرال مولوی شاہ عبیداللہ آہ مجھ برادر سے جدائی تاقیامت ہوگئی دردوغم سے اپنی حالت کیا کہوں کس سے کہوں ہاں مگراتنا کہوں گاہائے رخصت ہوگئ (۲۳۳۱ھ)

(آثارات کھلواری شریف المعروف بہ اعیان وطن ص ۳۵۵،مر تبہ مولاناسید شاہ حکیم محمد شعیب نیر "،ناشر: دارالاشاعت خانقاہ مجیبیہ کھلواری شریف پٹنہ ہاور بعض چیزیں اس اشتہار سے لی گئی ہیں جو حضرت کے وصال کے فوری بعد جناب مولانا محمد عزیر فریدی مجیبی کھلواروی ؓ کی جانب سے شائع کیا گیا تھا،جو حضرت شاہ عبیداللہ صاحب سے بیعت اور مدرسہ معینیہ اجمیر شریف سے فارغ التحصیل تھے،اور مدرسہ اسلامیہ موتیہاری میں مدرس رہے،یہ اشتہار میں موجود ہے،اس اشتہار میں جناب عزیر صاحب نے حضرت کی سوائح عمری مرتب کرنے کے ارادہ کا اظہار بھی کیا تھا، پیتہ نہیں وہ شر مند کہ تعمیل ہوایا نہیں)

وفات ۱۸ / رمضان احراط مطابق ۱۸ جون ۱۸۵۵ و ۱۳۵

(۴) شیخ العالمین حضرت مولاناشاه محمد نعمت الله قادری ترولادت ۴/محرم الحرام ۱۲۰ ایسه مطابق ۱۵/ جنوری ۱۸۳۲ ا-وفات ۲۹/ شعبان المعظم کے ۲۳ ایسه مطابق میم فروری ۱۸۳۲ ا-وفات ۲۹/ شعبان المعظم کے ۲۳ ایسه مطابق میم فروری ۱۸۳۲ ا

---- مواشی -----

104 - حضرت شیخ العالمین مولانا شاہ محمد نعمت اللہ قادری کے چھٹے (۲) فرزند ہیں، آپ کی ولا دت 199ا ہے کہ کہا ، میں ہوئی، درسیات کی جمیل مولانا احمدی سے بیعت ہوئے، اور تعلیم وتربیت اور الجازت و خلافت کل اپنے والدسے حاصل کی، صاحب تصانیف ہیں، رشد وہدایت اور درس و تدریس آپ کی زندگی کا مشغلہ تھا، آپ کے دریائے علم سے بہت سے لوگ سیر اب ہوئے، فقر و عرفان میں بھی آپ نے نمایاں مقام حاصل کیا، کئی لوگوں کو خلافت سے مرفر از فرمایا، مثلاً، آپ کے صاحبز اور مولانا شاہ محمد فضل اللہ مولانا شاہ اشر ف مجیب ہولیانا شاہ محمد شرف الدین سے بھواروگ ، مولانا شاہ وصی احمد بھلواروگ ، مولانا شاہ وادر شخ فضل اللہ شاہ ساکن نرائن پلیا)، لیکن آپ کا سلسلہ حضرت مولانا شرف مجیب آپ کی اسلسلہ حضرت مولانا شرف مجیب آپ کو اسلسلہ حضرت مولانا شرف مجیب آپ کی سلسلہ حضرت مولانا شرف مجیب آپ کو اسلسلہ حضرت مولانا شرف مجیب آپ کی اسلسلہ حضرت مولانا شرف مجیب آپ کے واسطے سے حاری ہوا۔

آپ کی شادی جناب تھیم ابوالمظفر صاحب کھکھٹہ ضلع چھپرہ کی صاحبز ادی سے ہوئی تھی ،ان سے چار صاحبز ادے اور ایک صاحبز ادی پیدا ہوئے۔۔۔ آپ کی وفات ۱۸ / رمضان اے ب<sub>ا</sub>ھ مطابق ۳ / جون ۱۸۵۵ اِ یکوہوئی، اور باغ مجیبی میں مدفون ہوئے (آثارات تھلواری شریف المعروف بہ اعیان وطن ص ۲۹۴، مرتبہ مولاناسید شاہ تھیم محمد شعیب نیر "،ناشر: دارالا شاعت خانقاہ مجیبیہ تھواری شریف پٹنہ، ۲<u>۲۳ ا</u>ھ / ۱۹۵۳ م

105 - آپ حضرت تاج العارفین پیر مجیب ؓ کے فرزندار جمنداور سچے جانشین تھے، بزرگان بھلواری کے جتنے تذکرے آج دستیاب بیں وہ سب آپ کے طفیل ہیں، تذکرۃ الکرام کے مصنف کو اصلاً آپ کاہی تذکرہ لکھنا تھااور ضمن میں بہت سے بزرگوں کا تذکرہ بھی قاممبند کیا، اور یہی کتاب بزرگان بھلواری کے حالات پر نقش اولین ہے۔

آپ کی ولادت ۴/ محرم الحرام ۱۲۰ ایره مطابق ۱۵ / جنوری کے ۱۵ کیا ۽ کو ہوئی، ابتدائی تعلیم خود حضرت والد ماجدنے دی اس کے بعد ملاو حیدالحق ابدال کے سپر وکر دیئے گئے، ان سے فقہ ، حدیث ، اصول ، منطق ، فلسفہ وغیرہ کی کتابیں پڑھیں ، ۲۸ / رمضان المبارک کے کاایھ مطابق ۴۳۰ مارچ ۱۲۷ ہے کو جب آپ کی عمر ستر ہ (۱۲) سال کی تھی ، والد ماجدسے سلسلۂ قادریہ قمیصیہ وارثیہ میں بیعت ہوئے، پھر اجازت و خلافت سے مشرف ہوئے ، دیگر سلاسل کی اجازت عامہ بھی آپ کو حاصل ہوئی ، آپ نے اپنے والد کی خدمت کا حق اداکر دیا ، اپنے والدسے بے پناہ محبت رکھتے تھے ، والد کے وصال کے بعد سجادہ نشین ہوئے ، آپ نے خانقاہ کی توسیع واشاعت کے لئے بڑی خدمات انجام دیں ، قصبہ کیاواری میں بہت سے رفائی کام بھی کرائے ، قصبہ کے لوگ آپ کو اپنامر بی و سر پرست سجھتے تھے ، آپ کو بے پناہ مر جعیت و قبولیت حاصل ہوئی ، فقر و تو کل کے باوجو د آپ کے عہد میں اس قدر فتح باب ہوا کہ خانقاہ کی کا قدر دوسو (۲۰۰ ) زائرین کھانا کھاتے تھے ، اس میں ہند واور مسلمان کی کوئی قید نہیں تھی ، جن ہندوں کو پکی ہوئی خانقاہ کے عہد میں اس کو دکان سے غلہ دلوا دیا جا تا تھا، عرس کے موقعہ پر زائرین کے علاوہ کیلواری کے ہر گھر میں کھانا کھانا کے ایکانے میں احتیاط ہوتی تھی ، ان کو دکان سے غلہ دلوا دیا جا تا تھا، عرس کے موقعہ پر زائرین کے علاوہ کیلواری کے ہر گھر میں کھانا کھانا کے ایک موقعہ پر زائرین کے علاوہ کیلواری کے ہر گھر میں کھانا

(۵) حضرت تاج العار فین سید شاه محمد مجیب الله قادری تصلواروی (ولادت ۱۱/ربیج الثانی <u>۴۹۰!</u> ه یا<u>۹۵۰!</u>ه مطابق ۲۳/ فروری <u>۲۸۷؛ عام ۲۸۲؛</u> -وفات ۲۰/جمادی الثانیة ۱۹۱۱ه مطابق ۲۵/جولائی کے<u>کےا</u>ء)

(۲) قطب العصر حضرت مولاناسید محمد وارث رسول نما قادری بنارسی و رولادت کرمنایه / ۲۷۲اء-وفات ۱۱/ربیج الثانی ۱۲۷ایه / ۱۴/فروری ۵۳۷ایه) (۷) افضل المجامدین المتأخرین سید شاه رفیع الدین قادری (غازی پوریوپی) ۱۵6

بھیجا جاتا تھا،بڑے عرس میں لیعنی رہیج الاول کے موقعہ پر تین دن عام لنگر جاری رہتا تھا، جن میں تقریباً بچیس ہزار (۲۵۰۰۰) آدمی کھانا کھاتے تھے۔

کثرت ریاضت وعبادت میں بھی آپ بے نظیر سے، مؤکدہ اور غیر مؤکدہ سنتوں کے علاوہ روزانہ ساٹھ (۲۰) رکعات نفل پڑھتے سے، شب وروز کے معمولات میں ایک وقت تصوف کی کتابوں کے درس کے لئے متعین تھا، جس میں سر فہرست مکتوبات صدی اور ملفو ظات حضرت رسول نما بنارس سے تھے، سالکین طریقت آپ کی خلوت ہی میں آجاتے سے، اور آپ سے سبقا سبقا درس لیت سے، آپ کے ذریعہ حضرت رسول نما بنارس گاسلسلہ کافی فروغ پایا، آپ پر اس نسبت کا خصوصی فیضان تھا، اور اس سلسلے میں طالبین کا رجوع بہت زیادہ تھا، اللہ پاک نے آپ کی نسل میں بھی بڑی برکت دی، سات (ک) صاحبز ادے زندہ رہے، جن سے بے شار علماء اور اولیاء اللہ پیدا ہوئے، آپ کی وفات اٹھاسی (۸۸) سال کی عمر میں ۲۹/شعبان المعظم ہے ۲۳ اور دوز پنجشنبہ مطابق کیم فروری ۲۳ اور اولیاء اللہ پیدا ہوئے، آپ کی وفات اٹھاسی (۸۸) سال کی عمر میں ۱۹ / شعبان المعظم ہے ۲۳ اور دوز پنجشنبہ مطابق کیم فروری ۲۳ اور حال کے فوراً بعد ہوئی، کثرت اثر دحام کی وجہ سے نماز جنازہ باغ مجیبی میں ادا کی گئی، سید العلماء مولانا احمدی آنے نماز جنازہ پڑھائی، اور حضرت تاج العار فین کے چبوترہ مز ارسے دکھن جانب علاحدہ چبوترے پر تدفین عمل میں آئی (سیرت پیر مجیب ص ۱۳۵۷ تا ۲۲ سے مولانا شاہ ہل ل احمد قادری)

106 - حضرت سید شاہ رفیع الدین صاحب آکے والد ماجد کانام سید زین العابدین ، داداکانام سید شاہ سلیم قادری تھا، آپ کے والد ماجد دادا محترم کی حیات ہی میں جج کے لئے تشریف لے گئے، وہیں ان کا انتقال ہو گیا، آپ کے داداکواس کا بہت صدمہ ہوا، دادانے پوتا کی خوب تربیت کی، تعلیم باطنی اور اجازت و خلافت بھی اپنے داداہی سے حاصل ہوئی، آپ کی نانیہال موضع اسلیمل پور ضلع غازی پور میں تھی ، آپ کی نانیہال موضع اسلیمل پور ضلع غازی پور میں تھی ، آپ کی نانیہال موضع اسلیمل پور ضلع غازی پور میں مھی ، آپ کی نانیہال موضع اسلیمل پور ضلع غازی پور میں حاصل رہی ، تب کے ناناحضرت سید ابوالمعالی گواولا دذکور نہیں تھی ، آپ کی تربیت میں ان کا بھی بڑا حصہ ہے ان کی طویل صحبت آپ کو حاصل رہی ، بعد میں بھی آپ کا زیادہ ترقیام اسی گاؤں میں رہا، آپ کا شار اپنے زمانے کے مشہور ترین مشائخ میں ہو تا تھا، ریاضت و مجاہدہ میں آپ کا ثانی نہیں تھا، حضرت مولانارسول نما بنارس آپ کا نام کے ساتھ "افضل المجاہدین المتاخرین "لکھتے تھے، آپ کی تاریخ وفات معلوم نہیں ہے ، آپ کی قبر اسمعیل پور کے قبر ستان میں بتائی جاتی ہے ، لیکن قبر کے نشانات موجود نہیں ہیں ، (سیر ت تاریخ وفات معلوم نہیں ہے ، آپ کی قبر اسمعیل پور کے قبر ستان میں بتائی جاتی ہے ، لیکن قبر کے نشانات موجود نہیں ہیں ، (سیر ت تیر مجیب ص ۱۳۸ اسمان المحال المحال المحال المحال المحال قادری بحوالہ "تذکرہ انساب سادات غازی پور")

ىلاسل تصوف

(٨) صاحب الشريعة والطريقة حضرت سيد شاه سليم قادري "(غازي پوريويي)107

(9) قطب غازی پور حضرت سید محمد المعروف به سید پیار کے (غازی پوریوپی)<sup>108</sup>

(۱۰) حضرت سيد شاه محمد قميصي قادري ت<sup>109</sup>ابن حضرت سيد شاه قميص الدين قادري<sup>۳</sup>

(۱۱) حضرت سید شاه قمیص الدین قادری گیلانی گرولادت <u>ک۹۸ هر /۹۲ با</u>ء –وفات ۳/ ذی قعده <u>۹۹۲ ه</u> مطابق ۵/نومبر ۱<u>۵۸۴ء) این حضرت سیدابوالحیا</u>ت قادری ً

(۱۲) حضرت مولا ناسيد ابوالحيات قادريُّ <sup>110</sup>ابن حضرت سيد تاج الدين محمود بغداديُّ

107 - غازی پورنونہرہ کے رہنے والے تھے، آپ کے حالات بالکل پر دہ خفا میں ہیں، حضرت رسول نما بنارسی ؓ نے آپ کو" صاحب الشریعة والطریقة "لکھاہے، اس سے معلوم ہو تاہے کہ محققین صوفیاء کی طرح آپ نے بھی با قاعدہ علوم دینیہ کی تحصیل کی تھی، اور اس میں عبورر کھتے تھے، آپ کو بیعت وخلافت اپنے والد ماجد حضرت سید شاہ محمہ پیار کے سے حاصل تھی، ان کے بعد آپ ہی نے سلسلۂ ارشاد کو جاری رکھا اور مزید و سعت دی، آپ کو اپنے جو ال سال صاحبز ادب "سید زین العابدین" کی رحلت کا صدمہ اٹھانا پڑا، جب وہ جج پہ گئے تھے، آپ کی قبر شریف کمہر ار (پٹنہ) کے قبرستان میں بتائی جاتی ہے، معلوم نہیں کس سلسلے میں پٹنہ تشریف لائے شے، ممکن ہے کہ وابندگان سلسلہ پٹنہ میں بھی موجو د ہوں، اور اسی ضمن میں تشریف آوری ہوئی ہو اور وقت موعود آپہو نچاہو، قبر کے نشانات موجو د نہیں ہیں (سیر ت پیر مجیب ص ۱۳۵۸ء کولفہ مولانا ہلال احمد قادری)

108 - حضرت سید شاہ محمد بیار نے کے والد ماجد کانام "سید فتح محمد" تھا، اور بقول صاحب تذکرہ انساب سادات غازی پور (سید غلام حسین غازی پوری )" وہ اپنے عہد کے ممتاز اور معروف بزرگ تھے، وہ ملک السادات امیر مسعود غازی گی اولا دمیں تھے، ملک السادات کا مزار غازی پورش میں ہے، ملک السادات کے اسلاف واکا برتر فذ، لاہور، سوانہ وغیرہ شہر وں میں آباد ہوتے رہے، یہ خانوادہ علم وفضل اور فقر وعرفان میں ممتاز ہونے کے ساتھ جذبۂ جہاد سے بھی ہمیشہ معمور رہاہے ، اور اس خاندان کے بیشتر بزرگ میدان جنگ میں شربت سے سیر اب ہوئے ہیں ، باقی احوال کاعلم نہیں ہے، آپ کی خانقاہ نونہرہ ضلع غازی پور میں تھی، اور آپ کا مزار غازی پور کے محلہ "سیدواڑہ" میں ہے (سیر ت پیر مجیب ص ۱۳۵ امراک اللہ احد قادری)

109 - آپ حضرت سید شاہ قبیص الدین قادری ؓ کے صاحبز ادبے اور سچے جانشین تھے، آپ حضرت غوث اعظم شخ عبد القادر جیلائی ؓ کے خانوادہ سے تعلق رکھتے ہیں ، حضرت شاہ قبیص قادری ؓ کاسب سے زیادہ فیض آپ ہی کے ذریعہ جاری ہوا، آپ کے خانفاء میں حضرت سید پیارے قادری ؓ کوبڑی شہرت حاصل ہوئی ، باقی حالات آپ کے پردہ خفامیں ہیں (سیرت پیر مجیب ص ۱۳۸،۱۳۷ مؤلفہ مولانا ہلال احمد قادری)

(۱۵) حضرت سيد جلال الدين احمد القادريُّ ابن حضرت سيد داؤد ثاني قادريُّ

(١٦) حضرت سيد داؤد ثاني قادريَّ ابن حضرت سيد جمال الدين على عبدالله القادريَّ

(21) حضرت سير جمال الدين على عبد الله القادري أبن حضرت قاضى عماد الدين ابوصالح نصر قادريً

(۱۸) حضرت قاضی عمادالدین ابوصالح نصر قادریؒ (ولادت ۲۴/ریج الثانی ۵۲۲ مطابق ۲۳/ریج الثانی ۲۲۴ مطابق ۲۲/فروری کا این حضرت المرجب المرب المركب المرجب ا

(۱۹) حضرت سيد تاج الدين ابو بكر عبد الرزاق "(ولادت ۱۸/ ذى تعده ۲۸ه ه مطابق ۱۵/ متمبر ۱۳۳۴ ه مطابق ۱۳/ متى المرم ۱۳۳۴ ه مطابق ۱۳/ متى المرم ۱۳۳۴ ه مطابق ۱۳/ متى المرم ۱۳۳۴ ه مطابق

110 - آپ حضرت سید تاج الدین محمود بغدادی آکے فرزندار جمنداور آٹھویں پشت میں حضرت نوث اعظم آکے پوتے ہیں، ہندوستان میں سلسلۂ قادریہ کی اشاعت میں آپ کی حیثت ایک سنگ میل کی ہے، آپ کے والد ماجد بغداد سے تنہا ہندوستان تشریف لائے شے ، اور برگال میں اقامت اختیار کی ، برگال کا حاکم سید حسین شاہ آپ کا اس درجہ گرویدہ ہوا کہ اپنی لڑکی آپ کی زوجیت میں دینے کی خواہش کی ، لیکن انہوں نے اس رشتہ کو اپنے صاحبزاد سے سید ابوالحیات قادری ؓ کے لئے پسند فرمایا، اس وقت آپ بغداد میں شے ، والد صاحب نے آپ کو بغداد واپن ہو گئے (سیرت بیر مجیب ص ۱۳۲۱ ، ۱۳۵ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری ہے اخبار الاخیار ص ۱۳۲۹ ، ۱۳۲۹ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری ہے اخبار الاخیار ص ۱۳۲۹ ، ۱۳۲۹ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری ہے اخبار الاخیار ص ۱۳۲۹ ، ۱۳۲۹ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری ہے اخبار الاخیار ص ۱۳۲۹ ، ۱۳۲۹ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری ہے اخبار الاخیار ص ۱۳۲۹ ، ۱۳۲۹ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری ہے اخبار الاخیار سے انہوں نے بہال میں سید ابوالحیات سید ابوالحیات سید باد الحیات تا میں مورد ہو گئے اور بہال تزکیہ وارشاد کی خدمت اپنے فرزندار جمند حضرت سید ابوالحیات قادری کے سیر دکر گئے ، آپ کی تاریخ وفات معلوم نہیں ہے (خزینۃ الاصفیاء جن اص ۲۰۹۸ء مؤلفہ مفتی غلام سر ور لاہوری بھنمن تاہ قبیص الدین گیلائی ہی سر حس میں میں مورد انہاں احمد قادری)

٢/اكتوبر٢٢٦إء)ابن حضرت سرحلقهُ عار فال شيخ محى الدين عبد القادر جبلا فيُّــ

(۲۰) حضرت سر حلقهٔ عارفال غوث اعظم شیخ محی الدین عبد القادر جیلانی "(ولادت شب اول رمضان المبارک ۲۷ بهره مطابق ۲۰ یا۲۷/ مرصفان المبارک ۲۷ بهره مطابق ۲۰ یا۲۷/ فروری ۲۲ با ۱۲ با ۲۰ ب

(۲۱) حضرت سید ابوصالح موسیٰ جنگی دوست (ولادت ۲۷/رجب المرجب ۴۰ بیره مطابق ۲۱/ مارچ ۱۰ بیء – وفات ۱۱/ ذی قعده ۸۹ بیره مطابق ۵/نومبر ۴۹۰ بیء مز ارگیلان) ۱۱۵ ابن حضرت سید ابو عبد الله جیلی - "

112-آپ کی ولادت ۲۷/رجب المرجب مع مطابق ۲۱/مارچ و البراء کو ہوئی، ۲۷ میں اپنوالد ماجد سے خلافت حاصل کی ، آپ حضرت پیران پیر شخ عبد القادر جیلائی کے والد ماجد ہیں ، اسم گرامی "موسی "کنیت "ابوصالح" اور لقب جنگی دوست ہے ، اس لقب کی وجہ یہ بتائی جاتی ہے کہ آپ جنگ اور جہاد کو پہند فرماتے تھے ، ایک تشر تک یہ کی گئی ہے کہ آپ اپنے نفس سے جہاد فرماتے تھے ۔

کتے ہیں کہ ریاضات ومجاہدات کے دوران ایک دفعہ آپ کو تیسرے دن کا فاقعہ تھا، آپ دریا کے کنارے پر بیٹھے تھے، کہ دریامیں ایک سیب بہتا ہوا آپ کو دکھائی دیا جسے آپ نے کپڑ کر تناول فرمالیا، بعد میں آپ کے دل میں یہ خطرہ گذرا کہ نہ معلوم یہ سیب کس کا تھا؟ اور میرے لئے اس کا کھالینا کیو نکر حلال ہو سکتا ہے؟

یہ خیال پیدا ہوتے ہی آپ اپنا قصور معاف کرانے کے لئے مالک سیب کی جستجو میں دریا کے کنارے کنارے چلے ، کئی روز کے متواتر سفر کے بعد آپ کو آب روال کے قریب ایک نہایت عظیم الثان عمارت ملی ، جس میں ایک بہت و سیج باغ تھا، اس باغ میں سیب کا ایک بڑا در خت بھی نظر آیا ، جس کی شاخیں میوہ سے لدی ہوئی سطح آب پر پھیلی ہوئی تھیں۔ آپ کو یقین ہوگیا کہ جو سیب آپ نے تناول فرمایا تھا، وہ اسی در خت کا ہے ، آپ نے باغ کے مالک کے بارے میں دریافت کیا، معلوم ہوا کہ اس باغ اور محل کے مالک حضرت سید عبد اللہ صومی تجیں ، آپ نے حاضر خدمت ہو کر سار اماجر اسنایا اور معافی کی در خواست کی۔

حضرت عبداللہ نے اپنی فراست سے سمجھ لیا کہ یہ شخص بندگان خدامیں سے ہے، فرمایا: بارہ (۱۲) برس ہماری خدمت میں رہوت بمعاف ہوگی تو حضرت عبداللہ صومعی گنے فرمایا کہ ایک خدمت اور ہے اسے بھی انجام دے لوتب سیب معاف کروں گا،وہ یہ کہ میری ایک لڑی ہے جس میں چار عیب ہیں ، آنکھوں سے اندھی ہے ، کانوں سے بہری ہے ، ہاتھوں سے ننجی ہے ، اور پاؤں سے لنگڑی ہے ، اس عاجزہ کو فکاح میں قبول کرو، نیز بعد نکاح دوسال ہماری خدمت میں رہوتا کہ اس نکاح کا نتیجہ میں ایک فرزندگی صورت میں اپنی آنکھوں سے دیکھ لوں ، اس کے بعد جہاں جی چاہے جانا، آپ نے اسے بھی قبول فرمایا۔

(۲۲) حضرت سید ابوعبد الله جیلی (ولادت ۱۳ / رمضان ۲۹ بیره مطابق ۱۹ / مئی ۲۷ بیره - وفات رہیج الاول یار بیج الثانی ۳۷ بیره مطابق اگست یا ستمبر ۸۰۰ بیء یا ۲۲ / رمضان ۸۹ بیره مطابق ۲۰ / ستمبر ۹۲ بیره بیره ا

جب نکاح کے بعد صاحبزادی کاسامناہوا توایک پری پیکراور حسن وجمال کا مجسمہ سامنے موجود ہے، آپ گھبر اکراس سے الگ تھلگ رہے، دوسرے دن حضرت صومعیؓ نے فراست سے سب کچھ سمجھ لیا، اور حضرت ابوصالح سے فرمایا، تم گھبر او نہیں میں نے جو کچھ کہا تھاوہ سب درست ہیں، میری بیٹی میں وہ ساری صفات موجود ہیں، نامحرم کے لئے اس کی آئے کھیں اندھی ہیں، ناحق بات کے لئے اس کے کان بہرے ہیں ،نامحرم کو چھونے کے لئے اس کے ہاتھ لنجے ہیں، اور تمہارے حکم کے خلاف قدم الھانے کے لئے اس کے یاؤں لنگڑے ہیں۔

یہ سن کر آپ کواطمینان ہوا، اور آپ کے قلب میں اپنی اہلیہ کی بڑی قدر ومنزلت پیدا ہوئی، اور دونوں بخوشی رہنے گئے، مگر آپ ابتدا سے لے کر اوسط عمر تک لاولدر ہے، آخر عمر میں اولا دپیدا ہوئی۔

حضرت ابوصالح کاوعظ بهت دلنشیں ہو تاتھا، زبان میں بلا کی فصاحت اور شیریٰی تھی، آپ نے القادر باللہ ابوالعباس اور القائم بامر اللہ ابوجعفر عباسی کئی خلفاء کازمانہ پایا، آپ کی وفات ۱۱/ ذی قعدہ ۲۸۹ ہے مطابق ۵/ نومبر ۲۹۰ ہے ، کوہوئی، مز ار مبارک القائم بامر اللہ ابوجعفر عباسی کئی خلفاء کازمانہ پایا، آپ کی وفات ۱۱/ ذی قعدہ ۲۸۹ ہے مطابق ۵/ نومبر ۲۹۰ ہے ، کوش مز ار مبارک گیان میں ہے (تذکرہ مشائخ قادر یہ ص ۵۲ مؤلفہ محد دین کلیم قادری، ناشر مکتبۂ نبویہ لاہور، ۱۹۳۹ھ / ۱۹۵۹ء کے سیر ت غوث اعظم ص ۲۲، ۲۷ مؤلفہ مولانا ابوالبیان محمد داؤد فاروقی نقشبندی مجد دی ؓ، ناشر مکتبہ سراجیہ خانقاہ احمد یہ سعید یہ موسی زئی شریف، پاکستان، اشاعت اول ۱۹۲۲ء، اشاعت دوم ۱۹۸۳ء)

113 - آپ کی ولادت ۱۲ / رمضان ۱۹ سیج مطابق ۱۹ / منی ۲۹ یو علان میں ہوئی، ۲۲ / رجب المرجب کے ۲۳ میں مطابق ۲ / اگست معرفی ولادت ۱۲ / رجب المرجب کے ۱۹ سیجت ہوکر خلافت پائی ، انتہائی عابد وزاہد ، بااخلاق ، شخی اور منبع فیض وکر امت تھے ، صرف نو (۹) سال کی عمر میں تفییر قر آن کا درس لیا، اور عجیب کیفیات سے سر فر از ہوئے ، آپ ہر وقت ذکر الہی میں مصروف رہتے تھے ، آپ کا خاص ور دھا : انت المھادی انت المحدی الدھو ، آپ کا بیان بہت پر تا ثیر ہو تا تھا، آپ کی محفل وعظ میں ہز اروں انسانوں کا اجتماع ہو اگر تا تھا، جس میں ہر مذہب وطب کے لوگ شریک ہوتے تھے ، بڑے بڑے اولیاء اللہ اور صالحین وعارفین مجی موجو دہوتے تھے ، آپ مستجاب الدعوات تھے ، آپ کی دعا سے ایک جذا می صحتیاب ہوگیا، حفی المذہب تھے ، دوشادیاں کیس ، ایک بی فاطمہ بنت سید عبد اللہ بن سید علی اصغر بن جعفر ثانی بن امام علی نقی کے ساتھ ، جن کے شکم سے حضرت ابوصالح موسی جنگی دوست اوران کے علاوہ چار بیٹے اور پیدا ہوئے ، البتہ بحض روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ ابوصالح اور عبد الوہاب یمی دوبیٹے پیدا ہوئے ، ۔ ۔ ۔ کے علاوہ چار بیٹے اور پیدا ہوئے ، البتہ بحض روایات سے معلوم ہو تا ہے کہ ابوصالح اور عبد الوہاب یمی دوبیٹے پیدا ہوئے ، ۔ ۔ ۔ ۔ آپ کا وصال رقع الاول یار تیج الثانی سام بی ھائی اگست یا سمبر میں باز کی جڑواں پیدا ہوئے ، اور پیدا ہوئی تھی ، جن کے شکم سے ایک لڑکا اور ایک لڑکی جڑواں پیدا ہوئے ، اور پیدا ہوئی تھی ، جن کے شکم سے ایک لڑکا اور ایک لڑکی جڑواں پیدا ہوئے ، اور پیدر تھوں دن فوت ہوگئی ۔ ۔ ۔ ۔ آپ کا وصال رقع الاول یار تیج الثانی سے بیاں (سیر سے غوث اعظم ص ۲۵ / ۲۰ مولفہ عبد الرحيم خان قادری ، ناشر وی بیائی وی وی وی ناشر وی بیائی سے کوث اعظم ص ۲۵ / ۲۰ مولفہ عبد الرحیم خان قادری ، ناشر

(۲۳) حضرت سیدیکی زامد (ولادت ۱۷/شعبان ۴۳۰ه مطابق ۲۲/جنوری <u>۹۵۲</u> و مطابق ۲۲/جنوری <u>۹۵۲ و - وفات ۲۴/</u> رمضان المبارک چهارشنبه ۳۳۰ هم مطابق ۲۴/جون <u>۳۳۰ او مز</u> اربغداد)<sup>114</sup> ابن حضرت سید محمد مورث رومی <u>"</u>

(۲۴) حضرت سید محمد (زکریا) مورث رومی (ولادت ۱۲/رمضان المبارک ۴۹۹ هر مطابق ۲/مئی (ولادت ۱۲/رمضان المبارک ۴۹۹ هر مطابق ۲/مئی عضرت ۱۱۹۶ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۵ هر مطابق ۳/جون ۲۴۰ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۵ هر مطابق ۳/جون ۲۴۰ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۵ هر مطابق ۳/جون ۲۴۰ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۵ هر مطابق ۳/جون ۲۴۰ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۵ هر مطابق ۳/جون ۲۴۰ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۰۵ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۰۹ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۰۵ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۰۵ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱۰۹ و وفات ۱۲/۰ و وفات ۱۱/ربیع الاول ۱۱/۹ و وفات ۱۱/۷ و وفات ۱۱/۷

: مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ بحوالہ ججۃ البیضاء کے شجرہ سہر وردیہ قادریہ چشتہ نقشبندیہ ص ۱۴ مولفہ علی احمد صابر چشتی قادری نقشبندی آساپوری کے تذکرہ مشائخ قادریہ ص۵۵ مولفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبۂ نبویہ لاہور، ۱۹۹۱ھ / ۱۹۹۵ء)

114 - اسم گرامی "سیدیخی "کنیت" ابوعلی، اور لقب "زاہدو نقی "اور خطاب "عارف باللہ " ہے، آپ کی ولادت کا / شعبان ۱۳۳۰ھ مطابق ۲۲ / جنوری ۱۹۵۲ء کو مدائن میں ہوئی، اور لقب "زاہدو نقی "اور خطاب "عارف باللہ " ہے، آپ کی ولادت کا / شعبان ۱۳۳۰ھ مطابق کے برائ جنوری ۱۹۴۲ء کو مدائن میں ہوئی، اسل کی عمر میں تعلیم کی غرض سے جب اساذ محترم کے پاس پہونچے تواساذ بھنا بناتے سے آپ اس سے آگے پڑھتے جاتے سے، اساذ کو بڑی جیرت ہوئی، آپ نے کہا کہ حضرت آپ معلم ہیں اور میں متعلم ہوں، بناتے سے آپ اس سے آگے پڑھتے جاتے سے، اساذ کو بڑی جیرت ہوئی، آپ نے کہا کہ حضرت آپ معلم ہیں اور میں متعلم ہوں، حضرت ابن جرت کے نے توشکم مادر بی میں گفتگو کی تھی، میر ی عمر تو چھ (۲) سال کی ہے، استاذ محترم نے نہایت کم سنی میں آپ کی زبان سے یہ عارفانہ کلام سناتو اسی دن آپ کو "عارف باللہ" کا خطاب دیا۔

(۲۵) حضرت سيد سراح الدين داؤدٌ (ولادت ۱۱/شعبان المعظم ۲۳۵، مطابق ۱۴/نومبر ۲۵۹، و وفات ۱۲/شعبان المعظم جمعرات ۲۳۱ هه مطابق ۱۱/اگست ۹۳۳، مز ارمکه معظمه) ۱۱۵ ابن حضرت سيد موسی ثانی ـ "

(۲۷) حضرت سید موسیٰ ثانی "(ولادت ۲/محرم الحرام ۱۹۳ه ه مطابق ۲/نومبر ۸۰۸م و یا۲/محرم الحرام ۱۹۳ه ه مطابق ۲/نومبر ۸۰۸م و یا۲/محرم الحرام ۲۲۱ هم مطابق ۳/ جنوری ۲۳۸م و وفات ماه صفر ۲۸۸م هم / فروری ۴۰ و وجعه ، مزار جنة البقیع ) ۱۱۲ الحرام ۲۲۱ هم مطابق ۱۱۳ مین حضرت سید عبد الله الثانی ۱۱۶۰۰ این حضرت سید عبد الله الثانی ۱۱۶۰۰

وہ مجھ سے بعد میں بھی ماتارہا، ایک دن میں نے اس جن سے پوچھا کہ جو خدمت تم میر بے والد صاحب کی کرتے تھے، وہ میری کیوں نہیں کرتے، اس نے کہا کہ ابھی تم اس مقام تک نہیں پہونچے ہو، تم اپنے والد محترم کے مزار پر انوار پر جاکر اکتساب فیض کرو، اولاد مصر کہ وہی در جات حاصل ہو جائیں، چنانچہ میں نے اسی جمعہ مزار مبارک پر حاضری دی اور انعامات خصوصی سے مالا مال ہوا، اور والد صاحب نے لاالٰہ الاانت سبحانک انبی کنت من النظالمین مجھے اکیس (۲۱) دن تک پڑھنے کی ہدایت فرمائی، اس کے بعد سے وہ جن میری خدمت میں رہنے لگا۔

ایک مرتبہ سیدنا حضرت عزیر کے بارے میں آپ کی مؤثر گفتگو س کر بہت سے یہودی مسلمان ہو گئے۔

آپ کوچھ (۲) بیٹے اور تین (۳) بیٹیاں ہوئیں، مگر حضرت یکی کے علاوہ سب ہی عہد طفلی ہی میں وفات پا گئے، آپ کی وفات کا اس کو تھیں۔ اللہ کے علاوہ سب ہی عہد طفلی ہی میں وفات پا گئے، آپ کی وفات کا اس مؤلفہ وفات کا اس مولفہ علی احد صابر چشتی عبد الرحیم خان قادری ، ناشر : مکتبہ نبویہ لاہور ، 199نہ بحوالہ ججۃ البیضاء ﷺ شجر ہُ سہر وردیہ ص ۱۲ مؤلفہ علی احمد صابر چشتی آسابوری ﷺ تذکرہ مشائخ قادریہ ص ۲۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبۂ نبویہ لاہور، 1900ہ مولفہ علی احد صابر چشتی آسابوری ﷺ

## (۲۷) حضرت سير عبد الله (الصالح) الثاني 11<sup>90</sup> (ولادت ماه رجب المرجب بين إه / جنوري ۲۲٪ -

117 - اسم مبارک "سید موسیٰ" اور ابو عمر کنیت ہے، آپ حضرت امام جعفر صادق ؓ کے نواسے ہیں، آپ کی والدہ محتر مہ کانام سیدہ ہالہ ہے، آپ کی ولادت ۲/ محرم الحرام ۱۹۳ ہے مطابق ۲/ نومبر ۸۰۸ ہے یا۲/ محرم الحرام ۲۲۱ ہے مطابق ۳/ جنوری ۱۹۳۸ء کو ہوئی، والد ماجد سے رہے الثانی ۲۳۸ ہے مسلم سے، جو کچھ فتوحات ماجد سے رہے الثانی ۲۳۸ ہے میں اجازت وخلافت حاصل ہوئی، انتہائی متقی، صالح، کریم اور فیاض ہے، جو کچھ فتوحات میسر ہوتیں، غرباء و مساکین میں تقسیم فرمادیتے تھے۔ آپ کی پہلی شادی سیدہ زینب بنت سید ابراہیم مرتضیٰ ابن سیدامام موسیٰ کاظم ؓ کے ساتھ ہوئی، جن کے شکم سے حضرت سید داؤد کے علاوہ چھ (۲) صاحبز ادبے اور تین صاحبز ادبیاں پیدا ہوئیں۔

دوسری شادی بی بی میمونہ سے ہوئی، جن کے شکم سے تین صاحبزاد سے اور دوصاحبزادیاں ہوئیں، ایک عقد بی بی فاطمہ بنت طیبہ بنت حضرت امام موسکا کا ظم ؓ سے بھی ہوا، لیکن غالبًاسلم ہوئ سب صرف حضرت داؤد ؓ سے جاری رہا،۔۔۔ آپ کی وفات ماہ صفر ۲۸۸ ھے / فروری ۱۰۹۰ء میں ہوئی (سیر سے غوث اعظم ص ۳۲، ۳۳ مؤلفہ عبدالرحیم خان قادری، ناشر : مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء بحوالہ کنزالانساب ، بحر الجمان ، اور ججۃ البیضاء ﷺ تذکرہ مشائخ قادریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبۂ نبویہ لاہور، ۱۳۹۹ ھے کہ دین کلیم قادری، ناشر مکتبۂ نبویہ لاہور، ۱۳۹۹ ھے کہ کہ دین کلیم تاریخ بین شجر ہوار شیہ، سہر ور دیہ، مرتبہ علی احمد صابر آسابوری سے لی گئی ہیں)

118 - تذكره مشائخ قادريه (ص۵۲)مؤلفه محمد دين كليم قادري مين سيد موسى ثاني كوسيد موسى الجون كافرزند بتايا گياہے۔

سیرت غوث اعظم کے مؤلف عبدالرحیم خان قادری نے بھی یہی ترتیب رکھی ہے،اور سن ولادت اور سن وفات بھی وہی لکھی ہے جواوپر درج ہوئی،۔۔۔

لیکن کتب انساب سے معلوم ہو تا ہے کہ اوپر شجرہ کی جو ترتیب قائم کی گئی ہے وہی درست ہے، گو کہ ان کتابوں میں سنین ولادت ووفات کاذکر نہیں ہے، لیکن اولاد کی ترتیب فہ کورہ بالاترتیب کے مطابق ہے، مثلاً علامہ اندلی گئی جمہرة انساب العرب دیکھئے، اس میں حضرت عبداللہ کی چو ہیں (۲۲) نرینہ اولاد میں ایک موسی بھی ہیں، ظاہر ہے کہ یہ موسی ثانی ہیں، ان کے والد عبداللہ المحض، ان کے والد حسن مثنی اوران کے والد حضرت امام حسن تن فافی ان کے والد حضرت الله بن موسی بن عبد الله بن الحسن بن الحسن: المنتقم، والمسلط، ونکال بنو محمد بن عبد الله بن إدريس بن موسی بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن الحسن بن حلی بن المحسن بن علی بن المحسن بن الحسن بن الحسن بن حلی بن موسی بن عبد الرحمن بن أبی الفاتك عبد الله بن داود بن أبی طالب – رضی لله عنه – ؛ ومنهم عبد الرحمن بن أبی الفاتك عبد الله بن داود بن

- وفات جمادی الثانیه ۱۵۱ هم کی ۳۷ کی ۱۰ منر ار مبارک مدینه منوره) ابن حضرت سید موسی الجون گر ۲۸) حضرت سید موسی الجون (ولادت ۱۲ / مضان المبارک ۱۵۳ هر یا ۱۵۲ هر مطابق ۱۳ / ستمبر مطابق ۲۸ کی عظرت سید موسی الجون (ولادت ۱۳ / مضان المبارک ۱۵۳ هر یا ۱۵۲ هر مطابق ۱۳ می به ۱۷۲ هر یا ۱۹۲ هر مرا از بغداد مطابق ۲ مرا در بخد از بغداد مطابق ۲ مرا در بخد از بخد از از بخد از از بخد از بخد از به مطابق ۲ مرا در بخد از به محل آدر به مرا در به مرا در

سليمان بن عبد الله بن موسى بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب؛ وكان له اثنان وعشرون ذكراً بالغون ، وهم: عبد الحميد، وعبد الكريم، وعبد الحكم، وعبد الله، وموسى، وعيسى، ومحمد، ويجيى، و إسماعيل، وأحمد، وعلي، والحسن، والحسين، والحسين، والحيقة، وبعمة وزيادة، ومحمود، وموهوب، والرديني، وأبو الطيب، وأبو القاسم، وعريقة، سكنوا كلهم أذنة، حاشا نعمة، وعبد الحميد، وعبد الحكم؛ فإنهم سكنوا أمح بقرب مكة. ومنهم: جعفر ابن محمد بن الحسن بن محمد بن موسى بن عبد الله بن موسى بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب، الذي غلب على مكة أيام الإخشيدية؛ وولده إلى اليوم ولاة مكة؛ منهم: عيسى بن جعفر المذكور، لا عقب له، وأبو الفتوح الحسن بن جعفر المذكور، وشكر بن أبي الفتوح؛ قد انقرض عقب جعفر المذكور، الا أن أبا الفتوح لم يكن له ولد إلا شكر. ومات شكر، ولم يولد لهقط ؛ وصار أمر مكة إلى عبد كان له مضى ولد موسى بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب (جمهرة أنساب العرب ج 1 ص 1 المؤلف : أبو محمد على بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسى (المتوفى : 456هـ)

حضرت رسول نمابنارسیؒ نے حضرت پیر مجیبؒ کو جو تحریری شجرہ عنایت فرمایاتھا، جو خود حضرت بنارسیؒ کے دست مبارک کا لکھا ہوا ہے، اس میں بھی یہی ترتیب مذکور ہے (دیکھئے: سیرت پیر مجیبؒ ص ۹۲ مؤلفہ مولاناشاہ ہلال احمد قادری)

اس لئے اوپر حضرت عبداللہ ثانی، حضرت موسیٰ ثانی وغیرہ کی جو توار نخ ولادت ووفات ذکر کی گئی ہیں وہ قطعی نہیں ہیں، ان میں غلطی کا امکان ہے۔

حضرت سیدعبداللہ ثانی گرے زاہدوعابداور شب زندہ دار بزرگ تھے، تہجد کی دور کعت میں پورا قر آن کریم ختم فرمایا کرتے تھے، دن بھر ذکر الٰہی میں مشغول رہتے تھے، دوشنبہ اور جمعہ کو وعظ فرمایا کرتے تھے، آپ کے پانچ لڑکے پیدا ہوئے، بتایا جاتا ہے کہ سادات بخاراوتر کتان انھیں صاحبزادگان کی اولاد میں ہیں (سیرت غوث اعظم ص ۱۳۲۳،۳۳۸مؤلفہ عبدالرحیم خان قادری ، ناشر: مکتبہ نبویہ لا ہوری 1994)

120 - اسم مبارک "موسیٰ" اور لقب "جون " یا "جیون " ہے ، آپ کی والدہ ماجدہ سیدہ رقیہ بنت حضرت امام زین العابدین تھیں ، آپ کی والدت ۱۳ / رمضان المبارک ۱۳ ہے ہا ۱۳ ہے مطابق ۱۳ / ستمبر ۲۷۰ ہے والدہ کی دلادت ۱۴ / رمضان المبارک ۱۳ ہے ہوئی اللہ کے دلاوی سام محمد باقر سے

(۲۹) حضرت عبد الله المحض (ولادت به ۷۵ مرائه - وفات ۱۰ مرائه المرمضان المبارک ۴۸ مرائه مطابق ۱۹ یا ۱۸ مرسیر ۲۲ کی و مرا المثنی استار مرسیر ۱۳ کی و مرا المثنی استار مرسیر ۱۳ کی و مرا المثنی استار مرسیر ۱۳ کی و مرابع المربی و مرسیر ۱۳ مرسیر ۱۳ مربی و مربع و مربع

ہوئی، بے پناہ حسین، عالم وفاضل اور صالح و متقی تھے، کثرت عبادت کے سبب لاغر ہو گئے تھے، آپ کی وفات ۱۳ / رہیج الثانی ۱۳ بے ہوئی، بے پناہ حسین، عالم وفاضل اور صالح و متقی تھے، کثرت عبادت کے سبب لاغر ہو گئے تھے، آپ کی وفات ۱۳ / رہیج الثانی ۱۳۱۴ ہے مطابق ۶۸ مولائی ۸۲۸ ہے، یا ۱۹۹۹ ہے کو ہوئی (سیرت غوث اعظم ص۳۳ مؤلفہ عبد الرحیم خان قادر کی ماثر کہ متبہ کہ دین کلیم قادر کی، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۹ ہے کہ دین کلیم قادر کی مثل کہ نبویہ لاہور، ۱۹۵۹ ہے کہ دین کلیم قادر کے ۱۹۵۰ مؤلفہ محمد دین کلیم قادر کی مثلث کہ نبویہ لاہور، ۱۹۵۹ ہے ۱۹۵۸ ہے کہ دین کلیم قادر کی مثل کہ نبویہ لاہور، ۱۹۵۹ ہے کہ دین کلیم قادر کے ۱۳۹۵ ہے کہ دونا کا مواد کا معالی میں معالی کا مواد کی مثل کے اور کی مثل کے انداز کی مثل کے انداز کی مثل کو کہ دونا کا مواد کی مثل کے انداز کی مثل کر انداز کی مثل کے انداز کی مثل کر مثل کے انداز کے انداز کی مثل کے انداز کر مثل کے انداز کی مثل کر انداز کی مثل کر انداز کی مثل کے انداز کی مثل کے انداز کی مثل کے انداز کے انداز کی مثل کے انداز کی مثل کے انداز کی مثل کے انداز کی مثل کر انداز کی مثل کے انداز کی مثل کے انداز کی مثل کر انداز کی مثل کے انداز کی مثل کے انداز کی مثل کا در کر انداز کی مثل کر انداز کی مثل کے انداز کر انداز کر انداز کی مثل کے انداز کی مثل کر انداز کی مثل کر انداز کر انداز کر انداز کی مثل کے انداز کر انداز کی مثل کر انداز کی مثل کر انداز کر انداز کر انداز کر انداز کر انداز کر انداز کی مثل کر انداز کر

121 - آپ حضرت امام حسن کے پوتے، حضرت حسن مثنی کے فرزنداور حضرت امام حسین کے نواسے ہیں ، اس طرح آپ نجیب الطرفین سے ، آپ کی ولادت بھے ہے ہے ہے ہے ہوئی، اخلاقی تمام نقائص سے پاک ہونے کی علامت کے طور پر آپ کوالمحض کہاجاتا تھا، شکل وشاہت میں آپ حضور مُلُقِیُّم سے بے حد قریب سے ، ۔۔۔ اا/ریج الثانی ۲۴ ہے مطابق ۸ / فروری اابح ، کواپنے والدگرای حضرت حسن مثنی سے خلافت پائی، آپ کے چھ (۲) صاحبزاد ہے ہوئے، • ایا ۱۸ / رمضان المبارک ۵۲ ہے مطابق ۵ یا ۱۳ ا دسمبر کمنے ، و خلیفہ ابو جعفر عبداللہ المنصور عباس کے قید خانہ میں آپ کا وصال ہوا، اسی قید خانہ میں پانچ سال کے بعد حضرت امام اعظم ابو حنیفہ گئی بھی وفات ہوئی (سیرت غوث اعظم ص۳۳، ۳۵ مؤلیہ عبدالرجیم خان قادری، ناشر : مکتبہ نبویہ لاہور ، ۱۹۹۰ ہے تذکرہ مشائخ قادریہ ص۵۵ مؤلفہ محد دین کلیم قادری، ناشر مکتبۂ نبویہ لاہور ، ۱۳۵۰ ہے ایا ۵ اوریہ واری ا

122 - آپ حضرت امام حسن کے جگر گوشہ اورسیدہ فاطمہ کے نور نظر ہیں ،اسم گرامی حسن اور کنیت ابو محمہ ہے آپ کی ولادت ۱۲ / منی ۱۵۰ میں ہوئی، آپ کی عمر شریف ۲۰ ہے ﴿ ۱۲ ہِ عیں حضرت علی مرتضاً کی شہادت کے وقت دس (۱۰) سال تھی، سیر ت وصورت میں اپنے والد محرّم کے مشابہ تھے،اسی لئے آپ کو حسن مثنی کہاجا تا تھا، آپ کے پانچ بیٹے تھے:سید عبد اللہ محض، سید ابراہیم، حسن ثالث، سید داؤد، سید جعفر، اول الذکر تین بیٹے سیدہ فاطمہ صغری بنت حضرت امام حسین کے بطن مبارک سے اور آخر الذکر دوبیٹے بی فیلی حبیبہ سے تولد ہوئے، اور پانچوں اولادسے سلسلۂ نسب جاری ہوا، کہاجا تا ہے کہ معرکۂ کر بلامیں آپ شریک تھے،اور زخموں سے چور تھے،اسماء بنت خارجہ خزاعی قبل اس کے کہ آپ شہید کر دیئے جائیں، لشکر ابن زیاد سے بدقت تمام آپ کو چھڑ اکر لائیں اور کوفہ میں علاج کرایا، یہاں تک کہ آپ صحتیاب ہو کر مدینہ منورہ پہونچ گئے۔

خلافت اپنے والد مکرم سید ناامام حسن سے ۲۸۵ میں پائی۔

بعد کے ادوار میں تولیت صد قات کاعہدہ آپ کے ذمہ رہا،اس دوران ایک بار مدینہ منورہ کے گور نر حجاج بن یوسف نے

(۳۱) حضرت سيد ناامام حسن 123 (ولادت ۱۵ /رمضان المبارك سيره /مطابق ۳ /مارچ ۱۲۵ بيره - وفات ۵ / ربيج الاول بروز جمعر ا<u>ت و بهره یا ۹ بی</u>ره مطابق ۴ / اپريل ۲۷۰ بيره) ابن سيد ناحضرت على ابن ابى طالب الله على الله طالب الله على الله الله على الله على

(۳۲) سيد ناحضرت على ابن ابي طالب (م ۲۱/رمضان المبارك ۴۰م ه مطابق ۳۰/جنوري ۲۲۱م) نجف اشرف 124 مضان المبارك ۴۰م هم مطابق ۳۰/جنوري ۲۲۱م) نجف اشرف 124

آپ کوست مبارک سے یہ عہدہ لینا چاہا، لیکن عبد الملک نے اس بات کی اجازت نہیں دی، لیکن اس کے علاوہ بہت سے مظالم کا آپ کوسامنا کرنا پڑا، اور آپ نے مسلم حکمر انوں کے ہاتھوں بہت تکلیفیں اٹھائی، آپ کاوصال مدینہ منورہ میں وفات وہ ہے کہ اگر جب المرجب ہے وہ مطابق ۱۹ / مارچ ۲۱ ہے و میں ہوا (الأعلام ج ۲ ص ۱۸۷ المؤلف: خیرالدین بن محمود بن محمد بن علی بن فارس، الزرکلی الدمشقی (المتوفی: 1396هه) الناشر : دارالعلم للملایین الطبعة: الخامسة عشر – أیار میں 2002 م آ ترقیم الکتاب موافق للمطبوع، وتراجمه مضافة لخدمة التراجم (اکثر من 14000 میں عرجمة) بحوالم : المقصد الارشد – خ – ومختصر طبقات الحنابلة 359 والمنهج الاحمد – خ – والنجوم الزاهرة ترجمة) بحوالم : المقصد الارشد – خ – وعتصر طبقات الحنابلة 25 والمنهج الاحمد – خ – والنجوم الزاهرة عبدالرجم غان قادری، ناشر : مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریہ مشائح قادریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریہ ص ۵۵ مؤلفہ محمد دین کلیم قادری، ناشر مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۹۹۰ء کے تاریب سے تار

123 - اسم گرامی "حسن" کنیت "ابو محمہ" اور لقب " تقی اور سید " تھا، آپ کی ولادت مدینہ منورہ میں 10 /رمضان المبارک بیچھ / مطابق ۳ / مارچ ۲۲۵ء کو ہوئی، حضرت امام حسن نے بچیس (۲۵) حج مطابق ۳ / مارچ ۲۵۵ ہے وہوئی، حضرت امام حسن نے بچیس (۲۵) حج مشابہ تھے، حضرت امام حسن نے بچیس (۲۵) حج بیادہ پاکتے، ایک دفعہ سرکار دوعالم مُنَّا اللَّیْمُ منبر پر تشریف فرما تھے، حضرت حسن آپ کی گود میں تھے، آپ نے فرما یامیر اید بیٹاسید ہے، اللّٰہ تعالیٰ اس کے ذریعہ امت کے دوبڑے گروہوں کو یکجا کر دے گا۔

ر بیج الاول ۲۳ ہے مطابق اکتوبر۱۵۲ ہے میں اپنے والد ماجد سید ناحضرت علیؓ کی روحانی اجازت وخلافت سے مشرف ہوئے۔

124 - سیرت پیر مجیب میں حضرت پیران پیر شیخ عبدالقادر جیلائی گسے حضرت علی تک کابیہ آبائی شجرہ جو اہر السلوک کے تکملہ (ص ۲۷۲)سے نقل کیا گیاہے، جو اہر السلوک علامہ سید شاہ عبداللطیف معروف بہ سید شاہ محی الدین قادری نقوی ویلوری کی تصنیف ہے، یہ کتاب ۲۸۱ او میں لکھی گئی اور ۲۸۳ او میں لکھا، یہ کتاب کہ میں شاکع ہوئی، اس کا تکملہ ان کے مرید سید محمد صاحب نے ۲۸۵ او میں لکھا، یہ کتاب اس طرح یہ سلسلہ بتیس (۳۲) واسطوں سے حضوراکرم مَنگانگیرُ ایک پہونچاہے،اس سلسلہ کی بڑی خصوصیت یہ ہے کہ بتیس (۳۲) میں سے تنکیس (۲۳) واسطے یعنی حضرت سید شاہ محر قمیصی ؓ سے لیکر حضرت علی ؓ تک ایک ہی خاندان کے افراد ہیں ،اور نسبت اباً عن جد منتقال ہوتی چلی آئی ہے،اتناطویل سلسلۃ الذہب شاید ہی کوئی دوسراموجو دہو،اور گو کہ اس سلسلہ کے کئ (تقریباً گیارہ) بزرگوں کے احوال اور سنین ولادت ووفات معلوم نہیں ہیں، لیکن یہ سلسلہ بہت پرتا ثیر اور نسبت کے لحاظ سے انتہائی مبارک، مستنداور طاقتور ہے۔

-----

مظہر العجائب مدراس سے طبع ہوئی ہے،اس کتاب کے علاوہ اور بھی کئی کتابیں اور خود خانقاہ مجیبیہ کے قدیم دستاویزات سیرت پیرمجیب کے مرتب کے پیش نظر رہی ہیں (دیکھئے:سیرت پیرمجیب ص۱۱۳ تا ۱۱۵ مؤلفہ مولانا شاہ ہلال احمد قادری)

میرے پیش نظر حضرت شاہ عبیداللہ فریدی گاوہ شجرہ بھی ہے،جو انہوں نے (غالباً ۱۹۲۴ء، ۱۹۲۵ء میں) حضرت منوروی گوعنایت فرمایا تھا، اس میں نمبر ایک پر اسی نسبت (ترتیب) کو جگہ دی گئی ہے،جو خانقاہ مجیبیہ میں سلسلۂ وارشیہ قمیصیہ (بنارس) سے آئی ہے۔

سلاسل تصوف

(m)

# سلسلم نقشبنديه

## تعارف، ارتقاء اور خصوصات

سلسلة خواجگان

سلسلۂ نقشبندیہ کونٹر وع میں سلسلۂ خواجگان کہتے تھے،اورآج بھی حضرت عبدالخالق غجروائی سے حضرت محمد بہاؤالدین نقشبند گیا سات (ے)مشاکخ کوہفت خواجگان نقشبند کہاجا تا ہے،حضرت خواجہ محمد بہاؤالدین نقشبندیہ طریقہ آپ کے نام سے منسوب ہو گیا ،اور سلسلۂ نقشبندیہ کہلایا،اس طریقہ میں پورے روحانی شجرہ کو دو حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے،بانی سلسلہ سے اوپر آنحضور صَّالِقَیْمُ ایک سلسلۂ زہبیہ (سنہری) کہلاتا ہے،اور بانی سے نیچے موجودہ شیخ تک سلسلۂ تربیہ کہلاتا ہے۔

### سلسلئه نقشبنديه دوبرائے رجمانات کانقطهٔ اتصال

نصوف میں دوبڑے رجانات کی نشاندہی کی گئی ہے، ایک رجان ملامت، سکر، جذب، غلبہ، خلوت اور سلیت اور علحدگی سے عبارت ہے، اور دوسر اتوکل، صحو، پابند کی شریعت، جلوت اور رفاقت سے، اول الذکر رجان کی نمائندگی حضرت بایزید بسطامی سے اور مؤخر الذکر کی نمائندگی حضرت ابوالقاسم جنید بغدادی سے منسوب کی جاتی ہے، ان حضرات کی نسبت سے ان دور جانات کو بالتر تیب فراسانی اور عراقی بھی کہاجا تا ہے، تاہم سلسلۂ نقشبندیہ میں یہ دونوں روایات باہم مل گئ ہیں، اور اس کے ثبوت کے لئے چند اہم شخصیات یعنی حضرت ابوالحسن خرقانی (م سین اور)، حضرت بوعلی فار مدی (م کی اور حضرت ابولیقوب یوسف ہدانی (م میں اور مثال پیش کیا جاسکتا ہے، جو دونوں کی اور حضرت ابولیقوب یوسف ہدانی (م میں اور مثال پیش کیا جاسکتا ہے، جو دونوں

سرچشموں سے فیضیاب تھے۔

ہفت خواجگان نقشبندیہ

سلسلۂ نقشبندیہ کو منظم کرنے اوراس کے قواعد مقرر کرنے کاسہر احضرت خواجہ عبدالخالق غجدوانی ؓ کے سرہے،اس وقت یہ سلسلۂ خواجگان کہلا تاتھا،اس عہد کی سات (۷) عظیم شخصیات (جو روحانی شجرہ کی کڑیاں ہیں) کو ہفت خواجگان کہاجا تاتھا،جو مندرجہ ذیل ہیں:

۱- حضرت عبد الخالق غجد وانی (م ۱۹ کیایاء کره کیھے)
۲- حضرت عارف ریو گری (م ۲۲۰۱۰ کیھے)
۳- حضرت محمود انجیر فغنوی (م ۲۳۵یاء کرسینی سے حضرت محمود انجیر فغنوی (م ۱۳۳۱ء کرایا کیھے)
۲- حضرت محمد باباساسی (م ۲۵۳یاء کره کیھے)
۲- حضرت امیر سید کلال (م اسمیاء کریے ہے)
۲- حضرت امیر سید کلال (م اسمیاء کریے ہے)
سلسلۂ نقشبند سے کی توسیع وار نقاء اور دائر و اثر

سلسلۂ نقشبندیہ پر حضرت عبدالخالق غجدوانی گی چھاپ ہمیشہ قائم رہی،اس کا اصل مرکزوسط ایشیاتھا، تاہم امتدادزمانہ کے ساتھ وسط ایشیاسے باہر اس کی اشاعت وسیع پیانے پر ہوئی،اس کے اہم مراکز میں برصغیریاک وہند،اناطولیہ (ترکی)، کوہ قاف (ایک پہاڑی خطہ جوایشیائے کو چک کے شال میں واقع ہے) اور کر دستان قابل ذکر ہیں، مختلف اطراف میں یہ اشاعت حضرت خواجہ عبیداللہ احرار کے عہد سے شروع ہوئی،ان مراکز کے علاوہ بھی دوسرے ممالک میں حلقے موجود سے،مثلاً شام میں حضرت خواجہ محد معصوم (فرزند حضرت مجد دالف ثانی کے ایک خلیفہ مراد بن علی بخاری (۱۳۲۱ء تا ۱۳۲۱ء) نے شہرت یائی، نے دمشق میں حلقہ قائم کیا،ان کے خلفاء میں شیخ عبدالغی النابلسی (۱۳۲۱ء تا ۱۳۲۱ء) نے شہرت یائی، اس طرح مصر میں احد البنابن محد الدمیاطی (م ۱۵ ایک اس سے یہ سلسلہ پھیلا، ترکی کے شہروں میں اس طرح مصر میں احد البنابن محد الدمیاطی (م ۱۵ ایک اس سے یہ سلسلہ پھیلا، ترکی کے شہروں میں اس

ىلاسل تصوف

سلسله کی مقبولیت کابیه عالم تھا کہ ۱۸۸۰ء میں صرف استنبول میں باون (۵۲) تکیے (فقراءاور مرتاضین کی قیامگاہیں) تھے۔

انیسویں صدی عیسوی میں مکہ مکر مہ عالم اسلام میں تصوف کے سلسلوں کاسب سے بڑامر کز تھا، یہاں تمام سلاسل کے اکابر موجود تھے، جنوب مشرقی ایشیا میں خاص طور پر یہبی سے تصوف کی اشاعت ہوئی، اکثر تجاج کے ذریعہ یہ سلسلے اقصائے عالم تک یہو کچ گئے، انڈو نیشیا کے علاقہ منانگ کباؤ (ساٹرا) میں نقشبندی مشاکئے نے اشاعت اسلام میں نمایاں حصہ لیا، ۱۸۳۵ء کے قریب مکہ مکر مہ اور ترکی سے آنے والے مشاکئے کے ذریعے انڈو نیشیا میں یہ سلسلہ خوب فروغ پایا، عرب ممالک میں بھی نقشبندی طریقہ بالعموم مکہ مکر مہ سے ہی پھیلا، جب ۱۸۱ء میں شام پروہائی تحریک کے غلبہ کا خطرہ پیدا ہوا، تو مشق میں نقشبندی شخ ضیاء الدین خالد (۸کے اے تا ۱۸۲۱ء) نے برصغیر کاسفر اختیار کیا، اور پھر واپس جاکر روحانی اصلاحات کا آغاز کیا، انہوں نے مختلف سلسلوں اور خود نقشبندی شاخوں کو یکجاکرنے کی بھی کوشش کی لیکن انہیں کامیابی نہ مل سکی۔

البتہ کر دستان میں نقشبندی سلسلہ نے رفتہ تادری سلسلہ کی جگہ لے لی، برزان (شالی عراق) میں شیخ ضیاء الدین خالد نش خالدین نے نقشبندی طریقہ پھیلایا، اور برزانی لوگ قادری کے بجائے نقشبندی ہو گئے۔

ترکتان اور کوہ قاف میں نقشبندی سلسلہ کا احیاء اٹھارویں صدی عیسوی کے وسط میں ہوا،
اٹھارویں صدی کے آخر میں یہ سلسلہ داغستان میں پھیلا اور شیخ منصور ؓنے کوہ قاف کے قبائل کو متحد

کرکے روسی تسلط کے خلاف صف آراکیا، اُبیجستان اور داغستان کے بہت سے سر دار اور شہزادے بھی
شیخ کے پیروکاروں میں شامل ہو گئے، اس تحریک کو تاریخ میں "مرید تحریک" کانام دیاجا تاہے، شیخ منصور ؓ
کو بالآخر اوکیاء میں گرفتار کر لیا گیا، حضرت امام شامل ؓ اس تحریک (مرید تحریک) کے تیسرے امام شے،
انہوں نے ہمسراء سے وہ ۱ کی دارروس کے خلاف عظیم مزاحمت کی، آپ وہ ۱ کی قید ہوئے،
مرید تحریک کی ناکامی پر ان لوگوں نے روسی تسلط پر ہجرت کو ترجیح دی، سلسلہ نقشبندیہ نے اس علاقہ
کے قبائل میں اسلام کی اشاعت میں بھی بڑی کا میابی حاصل کی، چیپنیا، داغستان، ترکستان اور کوہ قاف

کے دیگر علاقوں میں آج بھی اس سلسلے کے گہرے انزات موجو دہیں۔

ا۱۹۳۱ء میں استنبول میں سترہ (۱۷) طریقے سرکاری طور پر تسلیم شدہ سے، اور یہاں دوسو الحاون (۲۵۸) کیے موجود سے، ۱۹۲۵ء میں جب نقشبندی بزرگ شخ سعید گی قیادت میں کردوں نے ترکی کے خلاف بغاوت کی، تواتاترک نے سلسلوں پرپابندی عائد کردی، اس پرترکی کے بجائے البانیہ تصوف کامر کزبن گیا، ۱۹۵۰ء میں ڈیمو کریگ پارٹی کی کامیابی کے بعد پابندی نرم ہوئی اور مزارات پر حاضری کی اجازت ملی توایک بار پھرترکی بالخصوص مشرقی صوبوں میں نقشبندی نرم ہوئی اور مزارات پر نقشبندی برگ سعید نور سی اور کے کہا تا تا ۱۹۲۰ء میں تصوف پرپابندی بخی مشرقی ترکی میں خاصی اہمیت حاصل کی مقتبندی برزگ سعید نور سی اور کے کہا تا تا ۱۹۲۰ء میں تصوف پرپابندی بھی مگر نقشبندی طریقہ نے داغستان اور چیسنیا میں دوبارہ ظاہر ہونا شروع کر دیا اور این خوجہ قابل ذکر ہیں، روس کے ذوال کے بعد نقشبندیت گئی، ان حلقوں میں کنتا خوجہ ،ہمت کھوجہ اور بتل خوجہ قابل ذکر ہیں، روس کے زوال کے بعد نقشبندیت نے پھر زور پکڑ ااورروس نیز و سطالشیائی ریاستوں میں لاد بنی قوتوں کے خلاف سے ایک بڑا چیلنے بن گئی تواقد میں حضرت خواجہ محمد معصوم اور حضرت خواجہ آدم بنوری کے ذریعہ اشاعت پذیر ہوا۔

نقشبندیت کی اشاعت وار تقاء کی تار نخسے پتہ چلتا ہے کہ اس کے مشاکخ فرد کے تعلق باللہ اور معرفت الہی کے ساتھ ساتھ اسلامی نظام حیات کے نفاذ کے لئے بھی مسلسل کوشاں رہے،ان حضرات نے اپنی تعلیمات اور عملی نقوش سے اس تائز پرخط شنج پھیر دیا کہ نصوف کوئی الیی "خانقا ہیت "ہے جو ترک دنیا اور معاشرہ اور اس کے مسائل سے لا تعلقی کا دوسرانام ہے، قرون وسطی کے دوران وسط ایشیامیں اسلام پیند طاقتوں کی عملاً پشت پناہی، برصغیر میں اکبر کے دین الہی کے خلاف حضرت مجد دالف ثانی گی جدوجہد، کرد قومیت کی نمو، مرید تحریک اور امام شامل گار بع صدی تک روس جیسی سپر طاقت

<sup>125 -</sup> تاریخ مشائخ نقشبندیه (للہیہ) ص ۲۷ تا ۳۰ سموَلفہ پروفیسر صاحبزادہ مجمد عبدالرسول للہی، ناشر مکتبہ زاویہ لاہور، کو ۲۰ بے ۔ للّه شریف ضلع جہلم میں حضرت غلام نبی للٰہی (نقشبندی قصوری) کے سلسلہ کی تاریخ پریہ کتاب مشتمل ہے،

کے خلاف حیران کن جہاد، دور حاضر میں روس کے خلاف چیپنیا کی بغاوت اور دوسری وسط ایشیائی ریاستوں میں احیائے اسلام کی تحریکیں نقشبندی سلسلہ کے اس پہلو کی زندہ مثالیں ہیں "<sup>126</sup>

# سلسلهٔ نقشبندیه کی خصوصیات وامتیازات

طریقه کنقشبندیه ایک جامع سلسله ہے، بانی سلسله حضرت خواجه بہاء الدین نقشبند آنے ارشاد فرمایا:

انہمارے خواجگان کی نسبت چارجہت سے ہے،ایک حضرت خضر سے، دوسرے حضرت جنید بغدادی سے، تیسرے حضرت بایزید بسطامی سے جوان کو حضرت علی اللہ علی سے جوان کو حضرت بایزید بسطامی سے جوان کو حضرت ابو بکر صدیق سے ملی ہے،اس بناپر کے ذریعہ پہونچی ہے،اور چوشے جوان کو حضرت ابو بکر صدیق سے ملی ہے،اس بناپر اس نسبت کو نمک مشائخ کہتے ہیں "۔

∀"ہر شخ کے آئینہ کے دورخ ہوتے ہیں، میرے آئینہ کے چھ رخ ہیں، (آئینہ سے مراد قلب ہے، اور دورخ سے مراد روح اور نفس ہیں، چھ رخ سے مراد لطائف ستہ یعنی نفس، قلب، روح، سر، خفی، اخفیٰ ہیں، سیر باطن قلب میں ان چھ (۲) لطیفوں کے علوم و معارف منکشف ہو جاتے ہیں)"

المير اطريقه عروهٔ و ثقیٰ ہے، يعنی اتباع سنت رسول الله اوراقتدائے آثار صحابهٔ کرام"

المیرے طریقہ میں تھوڑا عمل زیادہ ہے، مگر متابعت شرطہے "127

<sup>----</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> - تاریخ مشائخ نقشبندیه (للهیه) ص اسلموکفه پروفیسر صاحبزاده محمد عبدالرسول للهی، ناشر مکتبه زاویه لا مهور، ک<u>ومن بر</u>وفیسر صاحبزاده محمد عبدالرسول للهی، ناشر مکتبه زاویه لا مهور، ک<u>ومن برو</u> تھوڑی ترمیم کے ساتھ)۔

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> - تاریخ مشائخ نقشبندیه (ملهیه) ص۲۷۸ مؤلفه پروفیسر صاحبزاده محمه عبدالرسول للهی،ناشر مکتبه زاوی<u>ه لامور،</u>۷۰۰ -

ىلاسل تصوف

# سلسلهٔ نقشبندیه رحمانیه (گنج مرادآباد)

اسی مبارک سلسلہ کی ایک شاخ حضرت خواجہ محمد معصوم ؓ کے توسط سے حضرت مولانا شاہ فضل رحمان گنج مر اد آبادی ؓ سے ہوتے ہوئے خانقاہ منور وانثر یف تک اور دوسر می شاخ خانقاہ رحمانی مو نگیر تک آئی ہے ، منور وانثر یف میں بیہ نسبت حضرت مولانا سید نصیر الدین احمد نصر ؓ (مظفر پور بہار) کے ذریعہ اور مو نگیر میں حضرت مولانا سید محمد علی مو نگیر کی ؓ کے ذریعہ یہونچی ہے۔

# مشائخ سلسلهٔ نقشبندیه رحمانیه

اس سلسلہ کے بزر گوں کے اساء گرامی بالتر تیب درج ذیل ہیں:

ا-حضرت مولاناسيد نصير الدين احمد نفر ((ولادت ٢٦٨ إهرم ١٨٥٢ إه-وفات ١٣٣١ إهرم ١٩١٣). ٢-حضرت مولانا ثناه فضل رحمٰن تنج مر اد آبادي (ولادت ١٠٨ إهرم ١٩٩٧ إه-وفات ١٣٣٢ إهرم ١٨٩٥ إه). 129

128 - آپ کی ولادت شہر مظفر پور میں (تقریباً) ۱۲۲۸ ہے مطابق ۱۸۵۲ ہو میں ہوئی ،بڑے صاحب علم و کمال ہوئے، علم ظاہر کے اساتذہ کی خبر نہیں ہے البتہ علم باطن آپ نے حضرت مولانا شاہ فضل رحمن گنج مر ادآبادیؓ سے حاصل کیا، پیرومر شد کو اپنے گھر بھی لے کر آئے اور پورے خطے کو مستفیض فرمایا، آپ کا پہلا نکاح حضرت سید شاہ فرزند علی ؓ (محلہ سعد پورہ مظفر پور) کی صاحبزادی سے ہوا ، جس سے مولانا عبدالشکور آہ صاحب اور حکیم عبدالغنی صاحب پیدا ہوئے ، پہلی اہلیہ کے انتقال کے بعد دوسر انکاح فرمایا اس سے مولوی عبدالحمید و کیل اور مولوی محمد سعید پیدا ہوئے، آپ ایک عالم ربانی اور مر شد روحانی کے ساتھ بڑے طبیب بھی تھے ، اور دوا سازی بھی کرتے تھے، تعلیم و تربیت کاخاص ملکہ تھا، بڑے بڑے علاء واعیان آپ کی تربیت گاہ سے تیار ہوئے۔

آپ ضلع ہائی اسکول میں ملازم تھے لیکن ایک اتفاقی واقعہ کی بناپر وقت سے پہلے سبکدوشی حاصل کرلی،اور مطب کو ذریعهٔ معاش بنایا، آپ کاسانحهٔ ارتحال (تقریباً) ۱۳۳۱ ہے مطابق ۱۹۱۳ء میں پیش آیا،مظفر پوررام باغ قبرستان میں مدفون ہیں (تفصیل کے لئے دیکھئے "تذکرہ حضرت آہ مظفر پوریؓ ص۳۰ اتا ۱۳۸۵ مؤلفہ راقم الحروف)

129 - علامهٔ کبیر، محدث جلیل، قطب الا قطاب حضرت مولانا ثناه فضل رحمن اپنے عہد کے انتہائی ممتاز اور صاحب کرامات بزرگ تھے ، آپ کے والد ماجد کااسم گرامی "اهل الله" اور جد امجد کا "محمد فیاض" تھا، ولا دت ۲۰۸ بارھ مطابق ۹۳ کیا و میں " ملانواں " کے مقام پر ہوئی ، ابتد ائی تعلیم مولانا نور بن انوار الانصاری لکھنوی ؓ وغیرہ علاء سے حاصل کی ، پھر د ہلی کاسفر کیا، شیخ محدث حسن علی لکھنوی ؓ کی

### س-حضرت مولاناشاه محمد آفاق دہلویؓ (ولادت <u>۱۲۰ اھے مے ۷۲ ا</u>ء-وفات <u>۲۵۱ ھے می ۸۳۵ ہ</u>ے)

صحبت میں رہے، اور آپ ہی کے ذریعہ حضرت شاہ عبد العزیز محدث وہلوی ہمت حضرت شاہ غلام علی وہلوی ہمت حضرت شاہ آفاق وغیرہ بزرگوں تک رسائی ہوئی، اور شاہ عبد العزیز محدث وہلوی ہے حدیث مسلسل بالاولیۃ اور مسلسل بالمحبۃ اور بخاری شریف کے ایک حصہ کی اجازت حاصل کی ، اور وطن واپس ہوئے ، دوسر اسفر حضرت شاہ عبد العزیز ؓ کے وصال کے بعد کیا، اور شاہ اسحاق ؓ سے صحاح ستہ پڑھی، فراغت کے بعد حضرت شاہ آفاق وہلوی نقشیندگ سے طریقۂ صوفیاء کی تعلیم حاصل کی، اور مجاز بیعت ہوئے، اس کے بعد وطن پڑھی ، فراغت کے بعد حضرت شاہ آفاق وہلوی نقشیندگ سے طریقۂ صوفیاء کی تعلیم حاصل کی، اور مجاز بیعت ہوئے، اس کے بعد وطن واپس ہوئے، ایک عرصہ تک " ملانواں " میں قیام کرنے کے بعد وہاں سے چار میل کی دوری پر گنج مر ادآباد میں سکونت اختیار کی، ہمیں شادی بھی کی، شر وع میں لکھنو، بنارس، کانپور اور قنوج مختلف علاقوں کا بکثرت سفر فرماتے تھے، لیکن بڑھا ہے میں سفر کو بالکل موقوف شادی بھی گوشہ نشیں ہوگئے۔۔ گوشہ نشینی کے بعد عوام وخواص کار جوع عام ہوا، لوگ اس طرح ٹوٹ پڑے جیسے پیاسے کویں پر ٹوٹ پڑتے ہیں، ایسی قبولیت و محبوبیت حاصل ہوئی، اور بکثرت ایسی کرامات صادر ہو نمیں کہ بقول صاحب نزھۃ الخواطر حضرت شخ عبد القادر جیلائی ؓ کے علاوہ تاریخ میں اور کوئی مثال نہیں ملتی۔

سیر ھی سادی بے تکلف زندگی گذارتے تھے ،ہدایا اور تحا ئف کی کمی نہیں تھی مگر وہ سب خلق خدا کے لئے خرچ ہو جاتے تھے، خانقاہ میں ہی قر آن کریم اور حدیث شریف کا درس دیتے تھے، آپ سے بے پناہ فیض پہونجا، ہز اروں بند گان خدا کو خدا تك رسائي ملي، ۲۲/ ربيج الاول ۱۳۳۳ هه مطابق ۱۲/ ستمبر ۱۸۹۵ ء مين شنج مراد آباد مين وفات يائي، نماز جنازه حسب وصيت صاحبزاد ه محترم جناب احمد میاں صاحب ؓ نے پڑھائی،اور مقبرہ مراد خان میں مد فون ہوئے، یہ مقبرہ بالکل قبر کی ہم شکل ہے اور مسجد کے صحن میں واقع ہے اس کو دیوان مراد خان نے تیار کرایا تھا،اور انہوں نے ہی بیہ مسجد بھی بنوائی تھی، مراد خان نے اس کے علاوہ اور بھی بہت سے رفاہی کام اس علاقے میں کئے تھے ، مر ادخان اپنے اسی مقبر ہ میں مد فون ہیں، دائیں جانب صحن مسجد سے متصل حضرت شاہ فضل رحمان ؓ کی قبر مبارک ہے اور مر اد خان کے بائیں جانب حضرت کے صاحبز ادہ جناب احمد میاں صاحب ؓ مد فون ہیں ، مر اد خان بھی بڑے خوش نصیب ہیں دوولیوں کے بیچ لیٹے ہوئے ہیں، ذلک فضل الله یو تیہ من یشاء حضرت شاہ صاحب کے اقوال وملفوظات کو آپ کے متعدد خلفاء نے جمع کیاہے ، مثلاً حضرت مولانا مجمہ علی مو نگیری ؒ نے "ارشادر حمانی " کے نام سے ،سید مخبل حسین بہاریؓ نے فضل رحمانی "اور کمالات رحمانی "کے نام سے اور مولوی عبدالغفار آسیونی نے "ہدیبۂ عشاق رحمانی "کے نام سے وغیرہ (الاعلام بمن في تاريخ الهند من الاعلام "المسمىٰ بنزهة الخواطروبهجة المسامع والنواظر ٨٥ ص ۱۳۲۷،۱۳۲۱ مرتبه حضرت مولاناعبدالحي الحسني الكھنوي (م ۱۳۳۱ هـ) مطبوعه دارابن حزم بيروت ١٩٩٩ هـ م ١٩٩٩ ء ، وتذكره حضرت مولانافضل رحمال تنج مراد آباديٌ مصنفه حضرت مولاناسيد ابوالحسن على ندويٌ ص ٩٦ ناشر دارالعلوم ندوة العلماء لكهنؤ بار دوم) 130 - حضرت شاہ محمد آفاق دہلوی بڑے عالم عارف فقیہ اور صاحب جذب بزرگ تھے، ہر وقت عبادت و ریاضت میں مصروف رہتے تھے، آپ کی ولادت 117 ھ مطابق بے 27 اور میں ہوئی، آپ کے والد ماجد کا نام احسان اللہ اور دادا کا نام شیخ محمد اظہر تھا ، سلسلة نسب جيد واسطول سے امام الطريق حضرت مجد دالف ثانی شخ احمد سر ہندی تک پہونچتا ہے۔

آپ نے حضرت خواجہ محمد زبیر سر ہندی کی کے خلیفہ حضرت خواجہ ضیاءاللہ کشمیری نقشبندی کے دست حق پرست پر

۷- حضرت خواجه ضیاءالله تشمیری نقشبندی (وفات ۱۴ / ربیج الاول <u>۱۹۵ ا</u>ره مطابق ۹ / مار<u>چ ۱۸۱ این</u> ۵-خواجه محمد زبیر (ولادت ۹۳ باره م ۲۸۲ اِء-وفات ۱۵۲ اِه هم ۴۷۰ اِء)

<u>کے ۱۹۲۷ء</u> میں ایک سکھے نے آپ کی قبر انور کو شہید کر دیاتھا اور اس کے اوپر رہائش اختیار کر لی تھی ،جس کا <u>دہلی</u> کے مسلمانو<u>ں</u> کوبڑا قلق ہوا۔ انہوں نے بڑی مشکل سے اسے وہاں سے نکالا اور فرش کھود کر مزار کانشان تلاش کیا۔۔۔وہ شخص کچھ دنوں کے بعد ہی اللہ کی پکڑکا شکار ہوا اور اس کے ہاتھ گل کر جھڑ گئے ،اور فوت ہو گیا۔۔ بعد میں حضرت مولا نازید ابولحسن فاروقی مجد دی گئی نگر انی میں محکمہ او قاف نے اس کی احاطہ بندی کر دی تھی (مقامات خیر ص ۱۸۹مصنفہ حضرت علامہ شاہ زید ابوالحسن فاروقی مجد دی ناشر: شاہ ابوالخیر اکیڈ می ،خانقاہ مظہریہ د بلی بابیء)

131 - خواجہ ضاءاللہ نقشبندی گا تعلق خطر کشمیر سے ہے، کہتے ہیں کہ آپ حضرت خواجہ بہاءالدین نقشبند (متوفی اوبے ہے مطابق و سیایہ ایک اولاد میں سے ہیں، بڑے امیر کبیر تاجر تھے۔۔۔ آپ حضرت خواجہ محمد زبیر سر ہندی سے اسابی ہو الیا ہوائے و میں منسلک ہوئے اور کچھ عرصہ کے بعد خلافت سے سر فراز ہوئے، خواجہ محمد زبیر نے انہیں "فخر کشمیر" کا خطاب دیا تھا، کشمیر میں ان کی شہرت "احسن لین "کے نام سے تھی، بیعت کے بعد خواجہ ضیاءاللہ دبلی میں ہی مقیم ہوگئے کشمیر واپس نہیں گئے، اسی لئے مشائح کشمیر کے تذکرہ میں ان کاذکر نہیں ملتا (اسر ارالا خیار (تذکرہ اولیاء کشمیر) مصنفہ مشس الدین محمد، سری نگریں بیا۔

حضرت خواجہ ضیاء اللہ کی تاریخ وفات آپ کے خلیفۂ نامدار حضرت شاہ محمد آفاق کے بقول ۱۴ /ریجے الاول ہے، لیکن سن وفات درج نہیں ہے، لیکن تذکرۃ العابدین میں سن کی صراحت موجو دہے جو اوپر درج ہوئی،اوراس کے صفحات مجھے جناب محترم ضیاء الدین اعظمی نقشبندی دامت برکا تہم کے ذریعہ حاصل ہوئے۔

آپ کا انتقال سر ہند میں ہوا، خواجہ محمد زبیر کے جوار میں مدفون ہیں، آپ کی مشہور تصنیف مقاصد السالکین ہے جو فارسی زبان میں ہے، اس کار دوتر جمہ بھی ہو چکا ہے، فارسی ترجمہ میر ٹھ سے • • وائے میں شائع ہواتھا (تذکرہ مشائخ پاک وہندج ۲ ص • ۱۰۸۰ تا ۱۸۰۷ مرتبہ پروفیسر محمد اقبال مجد دی لاہور ۱۳۰۳ و)

132 - تاریخ ولادت ذی قعده ۱۹۳۰ ه مطابق نومبر ۱۸۲ ه به به آپ کے والد ماجد حضرت ابوالعلی (۱۲۰ ه مرامی ۱۹۳۰ و تا ۱۲۰ ه مطابق مطابق ۱۲۹۵ و به محدز بیر "کنیت مطابق ۱۲۹۵ و به محدز بیر "کنیت مطابق ۱۲۹۵ و به محدز بیر "کنیت ابوالبر کات" اور لقب "شمس الدین " ہے۔

### ۲- حضرت خواجه محمد نقشبند ثانی (ولادت ۱۳۳۰ اهم ۱۲۲۵ - وفات ۱۱۱ هم ۲۰۷۱ ) ا

چاربرس کی عمر میں پڑھنا شروع کیا، اور تمام علوم نقلیہ وعقلیہ پر کامل دستر س حاصل کی، تیرہ برس کی عمر میں اپنے جد امجد حضرت خواجہ محمد نقشبند ؒ کے ساتھ سعادت جج سے بہرہ ورہوئے۔

ااا إه مطابق ١٩٩٩ على حفرت خواجه محمد نقشبندنے آپ کو قطب الا قطاب اور قيوميت کی خلعت بہنائی اور اپناولی عہد اور جانشین قرار دیکر اپنے مریدوں کی تربیت آپ کے حوالے فرمائی، ٢٩ / محرم ۱۲ اله هر مطابق ۱۲ / جون ۲۰۷ اله کو حفرت خواجه محمد نقشبند گاانقال ہو ااور کیم صفر المظفر ۱۲ اله هر مطابق ۲۷ / جون ۲۰۷ اله کو آپ مندار شاد پر متمکن ہوئے۔ آپ قیوم چہارم تھے، نہایت کثیر العبادت تھے، نماز تہجد میں ساٹھ مرتبہ سورہ کیسین پڑھاکرتے تھے۔ ظہر اور عصر کے در میان چو بیس (۲۴) گھنٹوں میں صرف ایک بارکھانا تناول فرماتے تھے۔

لا ہور میں ایک مدت تک آپ نے قیام فرمایا، ہزاروں بندگان خداداخل سلسلہ ہوئے، اور بہت سے اجازت وخلافت سے بھی سر فراز ہوئے۔

اس کے بعد اپنے تمام مریدوں کو اپنے خلیفہ شخ عبد الرحیم کے حوالے فرما کرخود سر ہند تشریف لے گئے سر ہند پر بلائے ناگہانی نازل ہوئی تو آپ دبلی تشریف لے گئے اور دبلی سے باہر ایک ویر ان مسجد میں قیام فرمایا، آپ کی بر کت سے اللہ پاک نے اس جگہ کو آباد کر دیا،۔۔بڑی قبولیت حاصل ہوئی، بڑے بڑے امر اءاور وزر اء حلقہ میں داخل ہوئے۔۔۔ہ/ ذی قعد و ۱۵۲یا ہے مطابق ۲ فروری و ۲۸ نے بر وزیدھ بوقت اشر اق انسٹھ برس کی عمر میں انتقال فرمایا، عنسل و کفن کے بعد جنازہ سر ہند شریف لے جایا گیا، اور بروز جمعر ات ۱۲ ا ذی قعد و ۱۵۲یا ہے مطابق ۱۰ فروری و ۲۸ نے بورے آٹھ دن کے بعد سر ہند شریف میں حضرت شخ سعد الدین کی حویلی میں آسود و فاک ہوئے فرحمہ اللہ (تاریخ و تذکرہ خانقاہ سر ہند شریف ص ۲۱۸ تا ۲۱۸ مرتبہ جناب نذیر رانجھا، جمعیة پبلیکیشنز لاہور اا ۲۰ بے بحوالہ حضرات القد س ۲۶ میں ۲۹ موافقہ شخ بدرالدین سر ہندی (ار دوتر جمہ ص ۱۳۱۲ میں)

133- آپ حضرت خواجہ محمد معصوم ﴿ متو فی و عن اصل ۱۷۲۸ اِء ﴾ کے دوسرے صاحبزادے ہیں، آپ کی ولادت سے قبل حضرت محمد دصاحب ﴿ م ٣٠٠ اِهِ مطابق ٢٢٨ اِء ﴾ نے خواجہ محمد معصوم سے فرمایا کہ تمہاراجولڑ کامادر شکم میں ہے، یہ عجائب روز گار اور صاحب معارف واسر ار ہو گا، اور خلقت کو اس سے فیض پہونچ گا، آپ بروز جمعہ کے / رمضان المبارک ٣٣٠ اِهِ مطابق ١٣٣ / جون ١٢٢٤ اِء کو سر ہند شریف میں پیدا ہوئے، آپ کالقب شرف الدین تھا اور "ججۃ اللہ" سے مشہور ہوئے۔

حفظ قر آن کریم کے بعد بیشتر درسی کتابیں اپنے چپامحترم حضرت خواجہ محمد سعید ؓ (م معن مطابق ۱۲۲۰ء) سے پڑھیں،ایی دقت و تحقیق سے پڑھتے تھے کہ خواجہ محمد سعید فرماتے تھے کہ:

" يه مجھ سے يڑھنے نہيں آتے بلكہ يڑھانے آتے ہيں"

علم باطن اپنے والد بزر گوار حضرت خواجہ محمد معصوم ؒ (م <u>9 ک ا</u>ھ مطابق ۲۲۸اء) سے حاصل کیا،اور قلیل عرصہ میں جملہ مقامات عالیہ آپ نے طے فرمالئے،اور خلافت سے سر فراز ہوئے،خوجہ معصوم نے فرمایا:

"جناب رسول اللهُ صَلَّى لِللهِ عَلَيْمِ نِهِ مِحِي خلعت قيوميت سے سر فراز فرما يا الحمد الله كه وه خلعت تم كو بھي عطامو ئي

ىلاسل تصوف مالاسل تصوف

مبارك هو"

آپ کاپہلا نکاح آپ کی پھو پھی زاد سے ہوا،اور اکثر اولاداخیں کے بطن سے ہوئی۔ ۲۷ /ربیج الاول ۱۸۰ بے مطابق الاول ۱۵ / اگست ۱۲۹ باء کو دوسر انکاح خراسان کی معروف شخصیت حضرت سید میر عبداللہ گی صاحبز ادی "عائشہ بیگم "سے ہوا۔

اللہ پاک نے بے پناہ قبولیت عطافر مائی ، عرب وعجم کے بے شار علماء ومشائخ نے آپ کی خدمت میں حاضری دی اور استفاد وَ باطنی کیا۔

• • • الصرطابق • ١٦٨ عير حج بيت الله كي سعادت حاصل كي ـ

آخری عمر میں پاؤں کے درد اور خفقان کاعارضہ لاحق ہو گیاتھا، جسم مبارک میں تھوڑاخم بھی آگیاتھا، پچھ روز بیاری نے شدت اختیار کی ،بالآخر شب جمعہ ۲۹ محرم الحر ام ۱۱۳ ھے مطابق ۱۳ مجون ۲۰ کیا ، کو نماز عشاء کے بعد اپنے معمولات پورے کئے ، اور آرام کیا، پھر تہجد کے لئے اٹھے ، تہجد کی نمازادا فرمائی پھر کافی دیر تک سورہ فاتحہ پڑھنے کے بعد لیٹ گئے اور اسی حال میں تین بار کلمۂ شہادت پڑھااور جان جان آفریں کے حوالہ کر دی ، اناللہ وانالیہ راجعون۔۔ سر ہند شریف ہی میں اپنے والد گر امی حضرت خواجہ محمد معصوم آگے مقبرہ کے شال کی جانب ایک الگ مقبرہ میں محواستر احت ہیں، فرحمہ اللہ۔

آپ کے مکاتیب کوڈاکٹر غلام مصطفے خان (م ۲۲<u>۷) ج</u>ھ مطابق ۵۰۰<u>۲ء) نے "وسیلۃ القبول" کے نام سے شائع کیا ہے</u>
(تاریخ و تذکرہ خانقاہ سر ہند شریف ص ۱۲۴ تا ۱۲۸۸ بحوالہ مقامات معصومی مؤلفہ میر صفر احمد معصومی ج ۲ ص ۱۳۷۹ –۳۰۳ )
،انوار معصومیہ مؤلفہ مولاناسیر زوار حسین شاہ ص ۱۳۰۰ – ۱۲۰ با بحوالہ روضۃ القیومیہ مؤلفہ محمد احسان ج۲ ص ۱۳۱، ج۳ ص ۹)

چراغ ہفت محفل خواجہ معصوم منور از فروغش ہند تا روم

آپ حضرت مجد دالف ثانی کے تیسر ہے صاحبزاد ہے ہیں، بروز سوموار ۱۱/شوال المکرم کو بایرہ مطابق کے میں المور سوموار ۱۱/شوال المکرم کو بایرہ مطابق کے میں المور یہ مطابق کے میں بیدا ہوئے (برکات احمد یہ (زبدة المقامات ) ص ۱۹۹ مؤلفہ مولانا محمد ہاشم کشمی ہیں جسم القد س ج ۲ ص ۲۲۲ مؤلفہ شیخ بدرالدین سر ہندی ہی جمدة المقامات ص ۱۵۲ مؤلفہ حاجی محمد افضال محمد مقامات معصومی ج ۲ ص ۵۵ ، ج ۲ ص ۱۸۳ مؤلفہ میر صفر احمد معصومی معمومی کے ۲ ص ۱۸۳ مؤلفہ میر صفر احمد معصومی کے ۲ میں میں میں بیکیشنز الا ہور ہم ۲۰ باء)

 • ۲ مؤلفہ مولاناسید شاہ زوار حسین ٌناشر ادار ہُ مجد دیہ کراچی ۱۹۸۹ ہے، تاریخ ویذکرہ خانقاہ سر ہند شریف س ۲۹۳ مؤلفہ محد نذیر رانجھا)
حفظ قر آن کریم کے بعد بیشتر درسی کتابیں اپنے والدگرامی حضرت مجد دصاحب ؓ سے پڑھیں، بعض کتابیں اپنے بڑے
بھائی حضرت خواجہ محمد صادق ؓ (م۲۰ اِھ مطابق ۲۱۲ اِء) سے بھی پڑھیں، علاوہ علوم عقلیہ و نقلیہ کی تعلیم حضرت شیخ محمد طاہر لا ہوری ؓ
(م۲۰ اِھ مطابق ۱۳۲۰ ہے) خلیفہ حضرت مجدد ؓ، حضرت انوند سجاول سر ہندی ؓ (مؤلف شرح و قایہ)، اور حضرت ملابدرالدین سلطان
پوریؓ (م ۲۸ و اِھ مطابق ۱۲۰۰ اِء) سے بھی حاصل کی۔

جس دور میں آپ علم ظاہر کی کتابیں پڑھ رہے تھے حضرت مجد د صاحب ؓ نے فرمایا:

"بابا!علوم کی تخصیل سے فارغ ہوجاؤ، کیونکہ ہم کو تم سے بڑے بڑے کام لینے ہیں " (برکات احمدیہ (زیدۃ المقامات) ص ۱۹ مؤلفہ مولانا محمد ہاشم کشمیؓ، مکتبہ الحقیقۃ استنول ۱۹۸۸ء)

سولہ (۱۲)سال کی عمر میں تمام علوم سے فارغ ہوگئے (برکات احمدیہ (زبدۃ المقامات) ص ۳۲۰ مؤلفہ مولانا محمد ہاشم کشتی ﷺ نزھۃ الخواطر مؤلفہ حضرت مولاناعبد الحی ککھنویؓج۵ص۷۰،دائرۃ المعارف الغمانیة حیدرآ بادد کن ۱۹۵۲ء)

قیام حرمین شریفین کے دوران اپنے خلیفہ حضرت مولانا شیخ زین العابدین یمنی محدث مدنی ﷺ اجازت حدیث حاصل کی (حسنات الحرمین ص ۲۱ حضرت خواجه محمد معصوم ؓ، مترجم فارسی شیخ محد شاکر، ناشر: مکتبه سراجیه خانقاه احمدیه سعیدیه، موسی زئی ضلع ڈیرہ اساعیل خان ۱۹۸۱ء)

فراغت کے بعد کتب متد اولہ مثلاً: بیضاوی ،عضدی ، تلویج ،مشکوۃ اور ہدایہ کادرس دیتے تھے (حضرات القدس ۲۶ ص۲۶۳ مؤلفہ شیخ بدرالدین سر ہندی ؓ، ناشر مجلس او قاف لا ہور پنجاب <u>۱۳۹۱</u> ھرمطابق <u>۱۹۷</u>۱ء)

حضرت مجدد ؓ نے گیارہ (۱۱) برس کی عمر میں دوران طالب علمی طریقۂ عالیہ نقشبند یہ کی تعلیم بھی شروع فرمادی تھی،
یہاں تک کہ تعلیم ظاہر می کی فراغت کے ساتھ ہی علوم باطن کے کمالات و مقامات سے بھی سر فراز ہو گئے۔۔۔ بچپن سے ہی آپ پر
گریہ کی کیفیت طاری ہونے لگی تھی۔ حضرت مجدد ؓ نے آپ کو خلعت خلافت سے سر فرازاور ممتاز فرمایااور صرف چودہ (۱۲)سال کی عمر میں ہی قطبیت کی بشارت عنایت فرمائی، حضرت مجدد ؓ نے اپنے ایک مکتوب گرامی (ج۱:۸۱س ۲۱۲ –۲۱۲) میں قطبیت، قیومیت مخلافت ، اصالت، اور مجبوبیت ذاتی و کمال انفعال کاذکر فرمایا ہے (حضرات القدس ۲۶ س ۲۲۳)

۲۷/ ذی الحجر ۲۱ فروری ۱۳۳ ایو کو حضرت مجد دالف ثانی کے خلیفہ حضرت میر صفر احد رومی ﴿ م ٣٠٠ اِللهِ مطابق ۲۷/ ذی الحجر ۲۱ و مطابق ۱۳۲۸ و میری صاحبز ادی حضرت بی بی رقیہ گئے آپ کی شادی مبارک ہوئی، آپ کی تمام اولا دانھیں کے بطن مبارک سے پیدا ہوئیں۔

والدماجد کے وصال پر ملال کے بعد ۳<mark>۳۰ ا</mark> ھے مطابق ۱۹۲۴ ا ء میں مند ار شادو قیومیت پر متمکن ہوئے،اسی دن پچاس ہز ار (۵۰۰۰۰) آدمیوں نے آپ سے بیعت کی جن میں تقریباً دوہز ار (۲۰۰۰) حضرت مجد د کے خلفاء تھے۔

آپ کے دور میں سلسلۂ نقشبند یہ کی وسیع پیانے پر اشاعت ہوئی، تر کستان، خراسان، بد خشان کے کئی حکمر انوں نے اپنے و کیل جیج کر غائبانہ بیعت کی، جہا نگیر کے بعد شاہجہاں تخت نشیں ہواتواس نے بھی سر ہند شریف میں حاضری دی ، آپ نے خواجہ

محر حنیف کابل گوکابل، خواجہ محمد صدیق پشاور کی کو پشاور، شیخ ابوالمظفر برہان پوری گود کن، شیخ اخوان موسی کو ننگرہار، شیخ بدرالدین کو سلطان پور میں اپنا خلیفہ بناکر بھیجا، عبدالعزیز شاہ توران نے و کیل کے ذریعے غائبانہ بیعت کی، اسی طرح سلطان عبدالرحمن والی خراسان اورامام یمن غائبانہ مرید ہوئے، شیخ حبیب اللہ کو بخار اروانہ کیا، خلیفہ خواجہ ارغون کوختا بھیجا اور وہال کے حاکم قاآن نے بیعت کی۔

ملک چین کے خوش نصیب مر د صالح حضرت شیخ مر ادبن عبداللہ قازائی (یہ ۱۳۵۲ بے مطابق ۱۹۳۳ بے میں زندہ تھے) جنہوں نے مکتوبات امام ربانی کاعربی ترجمہ کیاہے ، نے اپنی تالیف "ذیل الرشحات "میں تحریر فرمایاہے کہ:

"آپ سے نو(۹) لا کھا انتخاص نے بیعت کی، جن میں حضرت شیخ حبیب اللہ بخاری گھی شامل سے جو خراسان اور ماوراء النہ کے بڑے شیخ سے، جن میں چار ہزار (۲۰۰۶) اور بقول بعض سات ہزار صاحب ار شاد خلفاء ہوئے، آپ کی توجہ کی تا ثیر کا یہ عالم تھا کہ آپ کی صحبت میں طالب کو ایک ہفتہ میں مرتبہ فناو بقاحاصل ہو جاتا تھا، اور ایک ماہ میں کمالات ولایت سے مشرف ہو جاتا تھا، مقامات الہیہ کاکشف اس قدر صحیح تھا کہ دور سے بتادیتے تھے کہ تیر کی ولایت مجمدی ہے یاموسوی یاعیسوی، آپ کی طبیعت اور مجلس میں جلال کا غلبہ تھا، حاضر بن دم بخو در ہے تھے، باد شاہ اور نگ زیب بھی مجھی حاضر ہو تا تھا تو جہال جگہ ملتی تھی بیٹھ جاتا تھا، باد شاہ بھی نظمی حاضر ہو تا تھا تو جہال جگہ ملتی تھی بیٹھ جاتا تھا، باد شاہ بھی زبانی گفتگو کے بجائے اپنی بات تحریری طور پر پیش کر تا تھا، اور نگ زیب کوشیز ادگی ہی کے زمانے میں (جب وہ دکن کا گور نر تھا ) ہمیں اور نگ زیب کو آراء بیگم بھی حلقۂ ارادت میں داخل ہوئیں، اور نگ زیب کو آپ کی دعا کی برکت سے ہندوستان کا تخت نصیب ہوا (روضۃ القیومیۃ ج ۲ ص ۱۱ مؤلفہ محمد کمال الدین احسان معصومی، ناشر : اللہ والے کی قومی دکان لاہور کے اور خ شائخ نقشبند ص ۱۱ ہمؤلفہ عبدالرسول لاہی)

آپ کاطریق بعینہ وہی تھاجو حضرت مجد دالف ثانی گاتھا، اللہ تعالی نے آپ کوولایت خاصہ سے سر فراز کیا تھی (دیکھئے مکتوبات امام ربانی مکتوبج اص ۲۳۶،۳۱۵، ادارہ اسلامیات لاہور <u>۹۸۸،</u>ء)

آپ کے خلفاء میں صاحبزادگان کے علاوہ شیخ مراد بن علّی بخاری ؓ (معلااء تا معلی) خاص طور پر قابل ذکر ہیں ، دمشق وشام اور مختلف ممالک میں ان کے ذریعہ سلسلہ کی اشاعت ہوئی، ان کی وفات استنبول میں ہوئی، اسی طرح شیخ عبدالغنی النابلسی ؓ (۱۹۲۱ء تا ۱۳۲۱ء) نے بھی خصوصی شہرت یائی؛

عمرے آخری حصہ میں آپ نے اپنے خلفا اور مریدوں کو اپنے فرزندوں کی نگر انی میں تقسیم کر دیا، کابل اوراس کے نواح کوخواجہ محمد صبغۃ اللہ، بدخشاں ، ترکستان، قبچاق، کاشغر، ختا، روم وشام کوخواجہ محمد نقشبند ججۃ اللہ، خراسان ، توران، اندراب، طبر ستان، اور سجستان کوخواجہ محمد عبید اللہ مروج الشریعۃ ، دکن اور پنجاب کوخواجہ محمد اشرف کے سپر دکیا، بادشاہ اور نگ زیب اور اس کے درباری امراء کوخواجہ محمد سیف الدین کے حوالے کیا گیا، بعد میں اکثر خلفاء اور بادشاہ نے خواجہ نقشبند سے رجوع کر لیا۔

د نیاکے مختلف حصول سے آنے والے اراد تمندوں کا سر ہند شریف میں ہجوم رہتاتھا، بعض او قات شہر کے گر دایک ایک ممیل تک مجمع کاپڑاؤر ہتاتھا، نماز کے وقت اس قدر ہجوم ہو تا کہ بعض لوگ ایک دوسرے کی پیٹھ پر سجدہ کرتے، ایسی عامہ کی مثال تاریخ تصوف میں نہیں ملتی۔ ۸- حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی شیخ احمد سر مهندی (ولادت ۱۲/شوال المکرم اے وہے مطابق ۲۸/جون ۱۲۲/جون ۱۵۲۴ء)<sup>135</sup>

آپ کاوصال پر ملال بر وزہفتہ ۹ / رئیج الاول <u>۹ کیا</u> ہے مطابق ۷ / اگست ۱۲۲۸ء کوہوا، جنازہ میں خلائق کا بے پناہ ہجوم تھا، سر ہند شریف میں قصر معصومی کے جنوب میں آپ آسودہ خواب ہیں۔۔۔شاجہاں (م ۲ کے باھ مطابق ۲۲۲۱ء) کی بیٹی روشن آراء بیگم (م ۸۲۰ باء مطابق اعلا باء) آپ سے بیعت تھیں، انہوں نے آپ کے صاحبز ادے خواجہ عبید اللّٰد ؓ سے اجازت لے کر آپ کی قبر مبارک پر ایک عالیشان عمارت تعمیر کر ائی، اور اس پر بیہ تاریخ تعمیر درج کی گئی:

#### "مر قد محبوب حق قطب زمال"

آپ صاحب تصانیف تھے، بہت سی کتابیں یاد گار چھوڑیں، مثلاً اذکار معصومیہ (عربی وفارس)، بیاض معصومی (فارس)، فود نوشت تحریرات (فارس)، رسالہ درآداب صوفیہ (فارس)، معصومیہ (فارس) تین جلدوں میں، یواقیت الحرمین (عربی)، حسنات الحرمین (فارس) (تاریخ و تذکرہ خانقاہ سر ہند شریف ص ۵۹۱ تا ۱۹۰۰مولفہ محمد نذیر رانجھا)

135 - آپ کی ولادت باسعادت سر ہند شریف شب جمعہ ۱۴/شوال المکرم اے وہ مطابق ۲۲/جون ۱۵۲۴ء وکوہوئی،اسم گرامی" احمد" تھا، لفظ" خاشع" سے سن ولادت نکلتا ہے، بچپپن ہی سے رشدوہدایت کے آثار نمایاں تھے، آپ مختون پیداہوئے تھے۔۔۔ آپ کانسب اشر ف حضرت عمر فاروق سے ملتا ہے۔

بہت کم عمری میں حفظ قر آن مکمل فرمالیا، حفظ کے بعد اپنے والد ماجد حضرت شیخ عبد الاحد (م کو می ایس 1099ء)

کے پاس علم ظاہری کی تحصیل میں مشغول ہو گئے، چند روز کی توجہ ہی سے ذہن و دماغ کے در ہیچے کھل گئے، اور آپ بڑی تیزی کے ساتھ علم ظاہر کی منزلیں طے کرنے لگے، اپنے والد ماجد کے علاوہ اور بھی کئی اساطین علم وفضل سے آپ نے استفادہ کیا، مثلاً:

ﷺ حضرت مولانا کمال الدین بن موسی کشمیری (م کا مابھ مطابق ۱۰۰۸ء)، یہ بڑے صاحب نسبت اور متقی عالم دین سخے،

کے حضرت مولانالیعقوب بن حسن صرفی تشمیری (م<mark>سن ب</mark>اء مطابق ۱۹۹۵ اور مین شریفین کے کبار محدثین حضرت شہاب الدین ابن حجر مکی (م ۸۵۲ مرح مطابق ۱۹۳۹ اور حضرت شیخ عبد الرحمن بن فہد مکی اُوغیرہ سے حدیث پڑھی تھی۔ حضرت شہاب الدین ابن حجر مکی (م ۸۵۲ مرح مطابق ۱۵۹۸ مطابق ۱۵۹۸ اور حضرت شیخ عبد الرحمن بن فہد مکی اُوغیرہ سے حدیث پڑھی تھے۔ مطابق ۱۵۹۸ میں معادب سے حضرت مجدد اُنے کئی کتابیں پڑھیں ، بعد میں قاضی صاحب بھی حضرت سے مرید ہوگئے تھے۔

سترہ (۱۷) سال کی عمر میں آپ نے تمام علوم سے فراغت حاصل کرلی ،اس کے بعد مندافادہ پر متمکن ہوئے، درس و تدریس کاسلسلہ شروع ہوا، کئ ملکوں کے طلبہ جو ق درجو ق آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے،۔۔۔۔ آپ کاعلم گہر اتھا، اورایک زمانہ نے آپ کے علم وفضل کالوہامانا، اس کی ایک مثال بیہ ہے کہ "فیضی (م ۲۰۰ بے مطابق سامونی علی مقوط تفسیر "سواطع الالهام "لکھنے میں مصروف تھا، ایک مقام پر مضمون کی ادائیگی کے لئے بے نقط الفاظ کے ملنے میں دشواری پیش آئی، اور دونوں بھائی اس کے حل سے عاجز آگئے، بعض علاء سے بھی مد د چاہی لیکن بات نہ بنی، بالآخر آپ نے ملنے میں د شواری پیش آئی، اور دونوں بھائی اس کے حل سے عاجز آگئے، بعض علاء سے بھی مد د چاہی لیکن بات نہ بنی، بالآخر آپ نے اس کی درخواست پر نہ صرف اس عقدہ کو حل کر دیا، بلکہ پوراایک صفحہ بے نقط فصیح و بلیغ عبارت میں لکھ دیا، جس سے فیضی آپ کی صلاحیت کا معترف ہو گیا (تاریخ دعوت وعزیمت ج مم ص ۱۲۴ مؤلفہ حضرت مولاناسید ابوالحس ندوی مجرباشم کشمی المقامات) ص ۱۳۲ مؤلفہ خواجہ مجمر ہاشم کشمی ا

آپ کا نکاح تقریباً ۹۹۸ ہے مطابق ۸۸۸ ہے۔ میں شیخ سلطانؒ (م کومو اے مطابق ۵۹۹ ہے) کی صاحبز ادی سے ہوا، شیخ سلطانؒ کوخواب میں اس کی بشارت ہوئی تھی، یہ شادی بڑی بابر کت ثابت ہوئی، اس کے بعد آپ کومال ودولت کی کبھی تنگی نہ ہوئی۔

آپ نے علم باطن اپنے والد ماجد حضرت شیخ عبد الاحد ً سے حاصل کیا، سلسلۂ چشتیہ و قادر یہ کاسلوک والد ماجد کے زیر تربیت طے کیا، اور خرقۂ خلافت سے سر فراز ہوئے۔۔۔ حضرت شیخ عبد الاحد ؓ کی آبائی نسبت سہر وردیہ تھی، اور چشتیہ کی نسبت حضرت شیخ رکن الدین گنگوہی ؓ (م ۱۸۳ ہے مطابق ۵۷۵ ہے) سے اور قادریہ کی نسبت حضرت شاہ کمال کیستھی ؓ (م ۸۱۱ ہے مطابق سامے اور قادریہ کی نسبت حضرت شاہ کمال کیستھی ؓ (م ۸۱۱ ہے مطابق سامے اور قادریہ کی نسبت حضرت شاہ کمال کیستھی ؓ (م ۸۱۱ ہے مطابق سامے اور قادریہ کی نسبت حضرت شاہ کمال کیستھی ؓ (م ۸۱۱ ہے مطابق سامے اور قادریہ کی نسبت حضرت شاہ کمال کیستھی ؓ مسابق سامے اور قادریہ کی نسبت حضرت شاہ کمال کیستھی ۔۔ تمام نسبتیں حضرت والد صاحب نے آپ کوعنایت فرماکر اپناجانشین مقرر کیا۔

حضرت مجد دُڑنے حضرت خواجہ کی خدمت میں اس کے بعد بھی گئی مریتیہ حاضری دیاور حضرت کی صحبت میں گئی گئی

دن قیام فرماکر مستفید ہوتے رہے، حضرت مجدد ٌ فرماتے تھے کہ

" پھر ہم ہزاروں خلعتوں اور فتوح کے ساتھ واپس آئے"

حضرت خواجہ ؓ نے بھی آپ کے ساتھ بڑی خصوصیت برتی،اپنے تمام مریدوں کو آپ کے حوالے کر دیا، حضرت خواجہ ؓ نے ایک بار آپ کی ستاکش کرتے ہوئے فرمایا کہ:

" آپ مکمل مراد اور مکمل محبوب ہیں۔

حضرت مجد دُتُخود فرماتے ہیں:

"طالبین کی تربیت میں حضرت خواجہ قدس سرہ کی سرگر می اس وقت تک رہی جب تک میر امعاملہ انتہاکونہ پہونچاتھا، جب آپ میرے کام سے فارغ ہوگئے تودیکھا گیا کہ آپ نے خود کو مشیخت کے کام سے ہٹالیا، اور طالبین کومیرے سپر دکرکے فرمایا کہ "ہم اس تخم کو بخاراو سمر قند سے لے کر آئے ، اور ہندوستان کی برکت والی زمین میں بودیئے۔ (برکات احمد یہ (زبدۃ المقامات) ص ۱۳۳۰مؤلفہ خواجہ محمد ہاشم کشمی، حضرات القدس ۲۵ ص ۲۵ مؤلفہ شخ بدرالدین سر ہندی )

" یہ تجدید الف ثانی کی خلعت ہے (روضة القیومیة جاص ۸۹ مؤلفہ حضرت محمد احسان )

چنانچہ آپ کی شہرت ملک سے بیرون ملک تک بہونچی ، آپ کے چشمۂ علم وروحانیت کافیض عالم گیر ہو گیا، آپ کے ذریعہ سلسلۂ نقشبند ہیہ کی ہے حد ترو تج و ترقی ہوئی، یہاں تک کہ سلسلۂ نقشبند ہیہ "سلسلۂ مجد دبیہ" سے عبارت ہو گیا۔

آپ نے ہند وستان میں فتنۂ اکبری کامقابلہ کیا، اور اپنی قوت تجدید سے دین الہی کے طلسم کو پارہ پارہ کر دیا، اس کے لئے آپ کو بے پناہ آزمائشوں کاسامناکر ناپڑا، آپ کے خلاف ساز شیں رچی گئیں، آپ کی کتابوں میں تحریفات کی گئیں، آپ کے بارے میں غلط با تیں پھیلائی گئیں، قید و بندکی صعوبتیں اٹھانی پڑیں، اپناگھر بار اور اہل وعیال چھوڑ کر در درکی خاک چھاننی پڑی، لیکن آپ کے میں غلط با تیں پھیلائی گئیں، قید و بند کی صعوبتیں اٹھانی پڑیں، اپناگھر بار اور اہل وعیال چھوڑ کر در درکی خاک چھاننی پڑی، لیکن آپ کے پائے استقلال میں کوئی فرق نہیں آیا، آپ نے جن مشکل حالات میں سرمایۂ ملت کی نگرہانی کی اس کی کوئی مثال قریبی صدیوں میں نہیں ملتی، آج ہند وستان میں جو دین زندہ ہے وہ اسی مر د در ویش کے خون جگر کا فیض ہے۔

#### "مجد دالف ثاني "كاخطاب-توجيهات اور مظاهر

کے حضرت مجد دالف ثانی کیوں کہاجاتا ہے، جب کہ حدیث میں مجد دماۃ کاذکر ہے، مجد دالف کاذکر نہیں ہے؟ حضرت مولانا محمد علی مونگیری ؓنے لکھا ہے کہ بلاشبہ احادیث میں صرف مجد دماۃ کاذکر ہے، الف کانہیں ہے، لیکن اس کی نفی بھی نہیں کی گئی ہے، دراصل جس طرح مجد دین کا تعین اہل زمانہ ان کی خدمات کے لحاظ سے کرتے ہیں، اسی طرح ہے بھی ممکن ہے کہ کسی مجد دکے فیوض کئی صدیوں تک جاری رہیں، یہ حضرت مجد دُ گوخو دالہام ہوا تھا کہ آپ مجد دالف ہیں، یعنی اگلے ہز ارسال تک آپ کے تجدیدی فیوض جاری رہیں گے، اور آنے والے صدی مجد دین آپ کے مقرر کردہ خطوط سے استفادہ کریں گے۔

بعد کے ادوار میں حضرت مجد ڈ کے لئے سب سے پہلے یہ لقب علامہ عبد الحکیم سیالکوٹی کے قلم سے نکلا، اور ایسامقبول ہوا کہ حضرت مجد دُ کے نام کا جزوبن گیا، اور تاریخ اسلام میں آپ کے سواکوئی ایسی شخصیت نہیں ہے "مجد دالف ثانی" جس کے نام کا جزوبن گیا ہو۔

خالاہ ہاں کی تصدیق صدیوں سے جاری اسلامی خدمات کے تسلسل سے ہوتی ہے ، کہ صدیاں گذر گئیں لیکن حضرت مجدد ؓ کی تعلیمات کا فیض پورے عالم میں آج بھی جاری ہے۔

کے آغاز میں ہوااس لئے آپ کو مجد دالف ثانی قرار دیا گیا، یعنی زمانی مناسبت کی بناپر آپ اس لقب سے معروف ہوئے۔

حضرت مجدد ؓ نے دین الهی کامقابلہ کیا

ہلاس کی ایک اوروجہ یہ تھی، جس کاذکر حضرت مو نگیری ؒ نے نہیں کیا ہے، وہ یہ ہے کہ ہر مجد داہے عہد کے حالات کے لحاظ ہے پیدا ہو تا ہے، جس دور کو جیسے مجد دکی ضروت ہوتی ہے قدرت کی طرف ہے اس طرح کا انتظام کیا جاتا ہے، حضرت مجد د سجس دور میں تثریف لائے، (جیسا کہ اوپر عرض کیا گیا کہ ) وہ اگہر کے نئے "دین الہی" کے فتنے کا تھا، جس کی بنیاد ہی اس پر تھی کہ الف اول کے گذر جانے کے بعد الف ثانی کے لئے نئے دین کی ضرورت ہے، جس میں چھلی کئی چیزیں ساقط کر دی گئی تھیں، اور گئی تھیں، اور گئی تھیں، اور گئی تھیں، کئی حلال کو حرام اور گئی حرام کو حلال کر دیا گیا تھا، اور علاء سوء کے ذریعہ اس نئے دین کی اشاعت کی جارہی چیزیں شامل کی گئی تھیں، کئی حلال کو حرام اور گئی حرام کو حلال کر دیا گیا تھا، اور علاء سوء کے ذریعہ اس نئے دین کی اشاعت کی جارہی کئی اور بیہ فتنہ ہندوستان کے عالمی اثرو نفوذ کی بناپر عالمگیر بٹنا جارہاتھا، حضرت مجد د ؒ نے دیگر خدمات کے ساتھ اس عالمگیر فتنہ کا مقابلہ کیا، اور اس کے لئے ہر طرح کی قربانیاں پیش کیں، اور اپنی آخری طاقت تک اس دین جدید کے استیصال کے لئے صرف فرمادی، اللہ پاک نے گویا آپ کو ای دین الٰہی کے فتنے کے استیصال کے لئے بھیجا تھا، اس موقعہ پر حضرت مجد د ؒ بھیے طاقتور مجد دبی کی ضرورت تھی عن اخت کیا، اور اس کے لئے اپنی فقیر کی اور بے سروسان کی کے باوجو د نصرت الٰہی کے مقابلہ کی سرپر سی میں اور کئی میں اور کئی میں اور کئی میں واحد شخص ہیں جس نے الف ثانی کے دین الٰہی کے دین الٰہی کے دین الٰہی کو خیخ و بیا سے ایک اگر کر اس طرح بھینک دیا، کہ آج تاریخ کے صفات کے علی میں اس پر مفصل اور تار مقطری وجود نہیں ہے (حضرت علامہ مناظر احسن گیائی ؓ نے اپنی کرا ب " تذکر کو حضرت مجد دالف ثانی : میں اس پر مفصل اور عمل میں کہیں وجود نہیں ہے (حضرت علامہ مناظر احسن گیائی ؓ نے اپنی کرا س طرح بھینک دیا ، کہ آج تاریخ کے صفات کے ملک گئیگو کی ہے)

#### حضرت مو نگیری نے صدفی صد درست لکھاہے کہ:

"جن علاء نے آپ کو دوسرے ہزار کامجد دماناہے اس کی بناصرف الہام کی تصدیق ہی نہیں ہے، بلکہ انہوں نے آپ کی حالت کامعائنہ کیا، اور آپ کے ظاہری وباطنی فیض سے واقف ہوئے، آپ کی صحبت کا اثر اینے دلوں میں اور اپنے بھائیوں کے دلوں میں پایا، اور یہ بھی دیکھا کہ جو حقائق اور معارف آپ نے بیان فرمائے ہیں وہ مجد دین سابق نے نہیں بیان فرمائے ہیں، اور پھر وہ بیان شریعت محمد یہ علی صاحبہا الصلاة والتحیة کے بالکل مطابق ہے"

(مکاتیب محمد یہ حصہ اول،م تبہ مولاناحافظ محمہ حبیب اللہ مظفر پوری حص ۳۴مطبوعہ مطبع مجیدی کا نیور،۱<mark>۳۳۹ب</mark>ھ /۱۹۱۱ء) حضرت مجد دُ گاوصال پر ملال تریسٹھ (۲۳)سال کی عمر میں بروز منگل بوقت اشر اق تریسٹھ روز کی بیاری کے بعد ۲۸/ صفر المظفر ۱<u>۳۳۰ب</u>ھ مطابق ۳۰/نومبر ۱<u>۲۲۲</u>ء کوہوا۔

آپ نے اپنی اولا دامجاد اور ایک وسیع حلقهٔ احباب و متوسلین کے علاوہ درج ذیل کتابیں بھی یاد گار چھوڑیں: ۱-اثبات النبوۃ (عربی)۲- تعلیقات عوارف،اس کتاب کاذکر آپ کی تصانیف میں ماتا ہے لیکن کسی قلمی یا مطبوعہ نسخہ کی اطلاع نہیں ہے۔

۳-ردروافض (فارسی)، ۴-رساله آداب المریدین ، ۵-رساله تههلیلیه (عربی)، ۷-رساله علم حدیث ، ۸-شرح رباعیات (فارسی)، ۹-مبد اً ومعاد (فارسی)، ۱۰-معارف لدنیه ، ۱۱-مکاشفات عینیه : مکاشفات غیبیه (فارسی)، ۱۲-مکتوبات امام ربانی (فارسی) د فتر اول: درالمعرفة ، د فتر دوم: نورالخلائق ، د فتر سوم: معرفة الحقائق وغیره (تاریخ و تذکره خانقاه سر مهندشریف ص ۲۰۵ تا ۳۹۲ مؤلفه محمد نذیر رانجها مطبوعه لا مهور ﴿ حضرات القدس ج اص ۲۰۵ مؤلفه شیخ بدرالدین سر مهندی ً)

136 ۔ سلسلہ مشائخ نقشبند میں حضرت خواجہ باقی باللہ مہلی شخصیت ہیں جو بہ مبارک سلسلہ برصغیر لے کر پہونجی اور آپ کے ذرایعہ اس کی اشاعت ہوئی ، یہ ہندی شاخ کئی اعتبار سے بڑی اہمیت کی حامل ہے، اس نے جنوبی ایشیا میں اکبرباد شاہ کی مذہبی ہوراہ روی کے اثرات کا قلع قبع کیا، باد شاہوں اور امراء میں دینی حمیت کا نیاجذ بہ پھونکا، ایران سے در آنے والے رفض کاسدباب کیا، مسلم تصوف پر ہند وویدانت کے اثرات کو محوکیا، اور کتاب و سنت پر سختی سے عمل کورواج دیا، یہ سلسلہ سب سے آخر میں جنوبی ایشیا میں آئی قالیکن صرف چند سالوں میں اس کی مقبولیت کے سامنے باقی سلسلہ ماند پڑگئے، صرف بہی نہیں بلکہ ہندی مرکز کے مشائخ کے خلفاء نے عرب، شام و فلسطین، اور عراق و غیرہ میں سلسلہ کی نئی شاخیں قائم کیں، خواجہ باقی باللہ کے خلیفہ شخ تاج الدین سنجھل بلاد عرب تشریف لے گئے اور وہاں سلسلہ کی اشاعت کی، آپ نے عربی نہیں تصنیف کیں، پھر یہ سلسلہ حربین سے حاجیوں کے ذرایعہ انڈو نیشیا میں پھیلا، اسی طرح خواجہ محمد معصوم کے ایک خلیفہ مراد بن علی بخاری (م مہلا) ء تا و مالیا ہا کی اور دمشق کو مرکز بناکر شام میں سلسلہ کو پھیلا یاء و ۱۸ ہو میں شام پر وہائی قبضہ مراد بن علی بخاری (م مہلا) ء تا و مالیا ہوں کیا کے در بیک نشینہ کی طریقہ کی تربیت حضرت شاہ غلام علی دہلوئ سے حاصل کی، اسی مرکز سے کر دستان میں و سبع پیانے پر سلسلہ کی اشاعت ہوئی (تاریخ مشائخ نقشبند کی طریقت کی تربیت حضرت شاہ غلام علی دہلوئی سے حاصل کی، اسی مرکز سے کر دستان میں و سبع پیانے پر سلسلہ کی اشاعت ہوئی (تاریخ مشائخ نقشبند کی طریقت کی تربیت حضرت شاہ غلام علی دہلوئی سے حاصل کی، اسی مرکز سے کر دستان میں و سبع پیانے پر سلسلہ کی اشاعت ہوئی (تاریخ مشائخ نقشبند کی طریقت کی تربیت حضرت شاہ غلام علی دہلوئی سے حاصل کی، اسی مرکز سے کر دستان میں و سبع پیانے پر سلسلہ کی اساسہ کی تو بیات کی سلسلہ کی اسی مرکز سے کر دستان میں و سبع پیانے پر سلسلہ کی اشاعت ہوئی (تاریخ مشائخ نقشبند کی طریقہ کی تربیت حضرت شاہ میں مرکز سے کر دستان میں و سبع پیانے پر سلسلہ کی اساسہ کی سلسلہ کی اسی مرکز سے کر دستان میں و سبع پیانے پر سلسلہ کی سلسلہ کی سبعہ کی دیا کی سلسلہ کی سلس

حضرت خواجہ باقی باللہ کے والد بزر گوار حضرت قاضی عبد السلام خلجی سمر قندی قریش ؓ اپنے دیگر افراد خاندان کے ساتھ کابل (افغانستان) میں آکر مقیم ہو گئے تھے،وہ ترک خلجی خاندان کے چثم وچراغ تھے،بعض تذکرہ نگاروں نے ان کوسید لکھا ہے آپ کے والد اکابر علماءاور مشائخ میں سے تھے،انہوں نے کابل میں ایک خاتون سے شادی کی، جن کا سلسلۂ نسب حضرت خواجہ

عبیداللہ احرار ؓ (م۲۹٪ هم مطابق ۱۳۹۱ء) کے نانابزر گوار حضرت شیخ عمریاغستانی ؓ تک پہونچتا ہے،جو خاندان سادات کے چیثم و چراغ شعے، بڑی نیک سیرت اور خداتر س خاتون تھیں، حضرت خواجہ باقی باللہ ؓ گی خانقاہ معلیٰ کے زائرین و متوسلین کا کھانا حضرت کے منع کرنے کے باوجود خود پکایا کرتی تھیں (برکات احمدیہ (زبدۃ المقامات) ص۵مؤلفہ خواجہ محمد ہاشم کشمی)

حضرت خواجہ گی ولادت ۵ / ذی الحج<u>را کو</u>ھ مطابق ۱۵ / جولائی ۱۵ میں ہوئی، نام محمہ"ر ضی الدین "رکھا گیا ، کنیت "ابوالمؤید" تھی، عبدالباقی اور محمد باقی باللہ کے نام سے مشہور ہوئے، آپ کو "خواجۂ بے رنگ" بھی کہاجا تاہے۔

ابتدائی تعلیم گر پربی ہوئی، جب آپ کی عمر پانچ (۵) برس ہوئی تو تعلیم قر آن کے لئے خواجہ سعد آئے مکتب میں بڑھائے گئے، آٹھ (۸) برس کی عمر میں حفظ قر آن کریم مکمل کر لیا۔۔۔وس (۱۰) برس کی عمر میں عربی کی ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد اپنے وقت کے معروف فاضل شاعر حضرت ملاصادق حلوائی سمر قندگی (م ۱۸۹ھ ہم مطابق سامی ایک علیہ درس میں شامل ہو گئے ، جنہوں نے ۸۷ھ ہم مطابق ۱۷۵ ء میں اپنے سفر جج سے واپسی پر مغل بادشاہ جلال الدین محمد اکبر (م ۱۴۰٪ ہم مطابق ۱۵۰٪ ء ) کے حقد درس میں شامل ہو گئے ہوئی اور کابل کے حکمر ال مر زاحکیم کی تحریک وخواہش پر کابل میں سلسدہ کدرس شروع کرر کھاتھا،۔۔ آپ حضرت ملاصادق حلوائی کے ممتاز شاگر دوں میں شار ہوتے تھے، جب حضرت ملاصادق گابل سے سمر قند تشریف لے گئے تو آپ بھی انہی کے ہمراہ سمر قند چلے گئے، اور ماراء النہر میں علم کی بیاس بجھانے میں مصروف ہو گئے، یہاں تک کہ اپنے معاصرین میں ممتاز ہو گئے اور علمی مراتب و فضائل میں کمال حاصل کر لیا، ہم فن کی دقتی سے دقیق کتاب آپ کے لئے پانی ہوتی چلی گئی، ایک دن آپ اپنی درسی کتابوں کے مطالعہ میں مستخرق سے کہ کسی مجذوب نے قریب آکر کہا:

در کنز و قدوری نتوال یافت خدا را آئینهٔ دل بین که کتابےبه ازیں نیست

\_\_\_\_\_

دل پرچوٹ لگی،اور فقر وعرفان کاذوق غالب ہو گیا، ابھی تعلیم کے پچھ ایام باقی تھے لیکن یکلخت آپ کسی مرشد کامل کی تلاش میں نکل پڑے (بر کات احمدیہ (زبدۃ المقامات) ص۲۰۷مؤلفہ خواجہ مجمد ہاشم کشمی)

شروع میں آپ ماوراء النہر اورافغانستان میں سلسلۂ نقشبندیہ اوردیگر سلاسل کے اکابر اہل اللہ کی صحبتوں میں حاضر اور مستفید ہوئے، آشفتگی کاعالم یہ تھا کہ جسمانی اور طبعی نزاکت کے باوجو دلا ہور میں موسم برسات کی دلدل اور کیچیڑ میں بھی اہل دل تک رسائی کے لئے کوشال رہتے، اورویر انوں، بیابانوں اور قبرستانوں میں پھرتے رہتے۔۔۔

آپ کے اہل خاندان سر کاری مناصب پر فائز تھے،انہوں نے بہت کوشش کی کہ یہ بھی ادھر آ جائیں اور دنیوی منافع حاصل کریں،لیکن انہوں نے قطعاً سے قبول نہیں کیا۔

اسی دربدری اورسیاحی کے دوران آپ کوروحانی طور پر حضرت خواجہ بہاءالدین نقشبند اُور حضرت خواجہ عبیداللہ احرار ؒ کے فیوض بھی یکے بعد دیگرے حاصل ہوئے، مختلف بزر گول کے یہال سے ہوئے ہوئے آپ ایک نقشبندی بزرگ حضرت شخ باباوالی کشمیری ؒ (م اب اے مطابق ۱۵۹۲ء) کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے کسب فیض کیا، پھر وہال سے آپ ماوراء النہرکی طرف روانہ ہوئے، راستے ہی میں حضرت خواجگی محمد مقتدیٰ امکنگیؒ (م ۱۰۰ فیرہ مطابق ۱۲۰ فیر) آپ کے استقبال میں منتظر ہے، حضرت آپ کواپنی قیامگاہ پرلے گئے، اور تین دن رات اپنے پاس رکھنے کے بعد سلسلۂ بیعت میں داخل کیا، آپ نے ان سے حضرات خواجگان نقشبند کے طریقۂ عالیہ کواخذ کیا، اورانتہائی قلیل عرصے میں تمام منازل ومقامات طے کرتے ہوئے نسبت خاصہ نقشبند یہ سے مشرف ہوئے، اور حضرت کے مجاز طریق بن گئے، پر انے خدام کوبڑی چیرت ہوئی کہ کل آئے اور آج فارغ ؟ حضرت نے فرمایا:
"باقی باللہ کام کو مکمل کر کے اصلاح کے لئے ہمارے پاس آئے تھے، جو اس طرح آئے وہ یو نہی بامر اد ہو کر

جاتاہے"

(بركات احديد (زبدة المقامات) ص١٣٠١٣ مؤلفه خواجه محمد ہاشم كشمى ﷺ عمدة المقامات ص ٨٥ مؤلفه حاجى محمد افضل ٌ ، مكتبه الحقيقة استبول ١٩٩٢ء)

حضرت خوا جگی املکی آنے آپ کوخلافت واجازت سے سر فراز فرما کر ہندوستان جانے کا اشارہ فرمایا، آپ تعمیل علم کرتے ہوئے پہلے لاہور تشریف لائے، اور یہاں ایک سال قیام فرمایا، یہاں کے علاءو فضلاء بڑی تعداد میں آپ سے مستفیض ہوئے، پھر آپ دبلی جلوہ افروز ہوئے اور قلعہ فیروز آباد میں قیام فرمایا، جو انتہائی دکش اور ساحل دریا کے قریب نہایت لطافت و پاکیزگی کا حامل مقام ہے، یہیں حضرت مجد دالف ثانی شخ احمد سر ہندی (م ۱۳۳۰ ہے مطابق ۱۲۲۴ ء) اور حضرت شخ عبد الحق محدث دہلوی (م ۱۵۰ ہے، یہیں مطابق ۱۲۲۲ ء) اور حضرت شخ عبد الحق محدث دہلوی آ

جمادی الثانیہ ۱۱۰ او مطابق نومبر ۱۲۰ او کل میں آپ پر امر اض جسمانی کاغلبہ ہوا، آپ نے لوگوں سے میل جول ترک کر دیا، اجراء فیض کاکام حضرت مجد دالف ثانی کے سپر د فرمایا اور خودوصال محبوب کے ذوق وآرزومیں غرق ہوگئے،۔۔۔۔۲۵ / جمادی الثانیہ ۱۲۰ او مطابق ۳۰ / نومبر ۱۲۰ او مین مکان واقع کوٹلہ دہلی میں انقال فرمایا، اس وقت آپ کی عمر مبارک بلحاظ ہجری اکتالیس (۱۲) سال تھی، دوسر بے روز آپ کو مغربی دہلی میں قدم شریف رسول اللہ منگالیا تی جوار میں شاہر اہ کے متصل آسودہ خاک کیا گیا، یہ پورا قبرستان اب خواجہ باقی باللہ کے نام سے مشہور ہے۔

حضرت خواجہ حسام الدین احمد (م ۱۹۸۳ ہے مطابق ۱۹۳۳ ء) کی مساعی سے آپ کانہایت خوبصورت مزار مبارک تیار ہوا، انہوں نے آپ کے مزار مبارک کے گردایک باغیچہ لگوایااورایک آبٹار بنوایاتھا، لیکن حضرت خواجہ کی وصیت کے مطابق مر قد شریف پر حجت یا گنبہ نہیں بنایا گیا، بلکہ ایک بلند چبوترہ تعمیر کیا گیا، اور جالی کی چاردیواری بنائی گئی، مزار مبارک کے قریب ایک حجود ٹی سی خوبصورت مسجد ہے جس کا فرش سنگ مر مر اور ستون سنگ بھری کے ہیں (برکات احمدیہ (زبدۃ المقامات) ص ۱۳۲،۳۱ مؤلفہ خواجہ محمد ہاشم کشمی کے عمدۃ المقامات ص ۹۱ مؤلفہ حاجی محمد افضل محمد الحقیقۃ استبول ۱۹۹۲ء)

آپ نے صاحبزاد گان حضرت خواجہ عبیداللّٰہ عرف خواجہ کلال ؓ (م ۷<u>۲ کیا</u> ہے مطابق ۱۲۲۴ء)،اور حضرت خواجہ عبداللّٰہ عرف خواجہ خورد ؓ (م 24 کا اھرمطابق ۱۲۲۴ء)اور خلفاء عظام کے علاوہ کئی تصنیفات یاد گار چپوڑیں:

ﷺ تفسیر قرآن مجید (فارس) ﷺ رباعیات (فارس) ﷺ رسالہ طریقت (فارس) ﷺ رسالہ عرفانی (فارس) وغیرہ، یہ تمام کتابیں مطبوعہ ہیں (تاریخُ و تذکرہ خانقاہ سر ہند شریف مؤلفہ محمد نذیر رانجھاص ۸۵ تا ۱۱۰، آپ کے مزید واقعات ووار دات کے لئے ملاحظہ فرمائیں اس

# • ا- حضرت مولاناخوا جگی محمد مقتدی امکنگی (ولادت ۱<u>۹۱۸ مے</u> کر مقتدی امکنگی (ولادت ۱۹۱<u>۸ می اوس</u> مطابق ۷۲ / شعبان ۱۵۶ مطابق ۷ مارچ ۱۵۶۰ مارچ ۱۹۶۰ مارچ ۱۹۶ مارچ ۱۹۶ مارچ ۱۹۶۰ مارچ ۱۹۶۰ مارچ ۱۹۶۰ مارچ ۱۹۶۰ مارچ ۱۹۶۰ مارچ ۱۹۶۰ ما

کتاب میں ص ۱۱۱ تا۱۲۴ ﷺ سر گذشت امثال باقی الموسوم به سیرت باقی مؤلفه جناب حافظ سید عزیز حسن صاحب بقائی نقشبندی مدیر پیشواد بلی، ناشر محبوب المطابع برقی پریس د بلی ۱۹۲۶ء)

137 - آپ کااسم گرامی محمد مقتدیٰ المعروف خواجگی ہے جس کے معنی منسوب بہ خواجہ کے ہیں۔ انہیں <u>خواجہ امکنگی حضرت</u> بھی کہا جاتا ہے۔

بخارا سے تین میل کے فاصلے پر قطب عالم خواجہ درویش مجم کے گھر "اِمکنہ"نامی ایک گاؤں میں ۱۹۰<u>نہ</u> میں بخارا سے تین میل کے فاصلے پر قطب عالم خواجہ درویش مجم کے گھر "اِمکنہ"نامی ایک گاؤں کی نسبت سے آپ "امکنگ" کہلاتے ہیں (خزینۃ الاصفیاء ص ۱۳۶ تا ۱۳۸ مؤلفہ مفتی غلام سرور لاہوری (م بحسابے ہے)، ترجمہ محمد ظہیر الدین بھٹی ، ناشر : مکتبۂ نبویہ لاہور، فارسی ایڈیشن ۱۳۹ ھے ، اردوایڈیشن ۱۹۹۴ء ﷺ حالات مشائخ نقشبندیہ مجد دیہ ص اے ا تا سے امولفہ مولانا محمد حسن نقشبندی مجد دیے ص اے ا تا سے امولفہ مولانا محمد حسن نقشبندی مجد دی گرام کے والے مر ادآباد ۲۲۳ ایھ)

قطب عالم خواجہ درویش محمہ نے خواب دیکھا کہ نبی کریم رؤف رحیم مَثَالِیْاً اونق افروز ہیں اور آپ نے اپنی آغوش مبارک میں ایک بیچے کولیا ہوا ہے، یہ دیکھ کر انہیں بے انتہا مسرت ہوئی کہ وہ بچہ ان کا اپنا فرزند محمہ مقتدیٰ ہے۔ اسی سرشاری میں ان کی آئکھ کھل گئ۔۔ اس خواب کے بعد والدماجد کی شفقت آپ پر دوچند ہو گئی، انہوں نے اپنے لخت جگر نور نظر کی تعلیم وتربیت میں کوئی کسر نہ اٹھار کھی۔

آپ کے والد ماجد اپنے زمانے کے اولیائے کاملین میں سے تھے، آپ کی والدہ ماجدہ بھی نہایت بزرگ خاتون تھیں۔ جبوالدین صاحبِ تقویٰ ہوں اور مقربین بارگاہ الٰہی بھی ہوں تواولا دیر بھی اس کے اثرات مرتب ہوتے ہیں۔

ظاہری اور باطنی دونوں علوم اپنے والد محترم سے حاصل کئے، سیر وسلوک کی پیمیل کے بعد خرقۂ خلافت سے سر فراز ہوئے،والد ماجد کے وصال کے بعد مسند نشین ہوئے،اور تیس (۳۰) برس تک مسند مشیخت پر جلوہ افروز رہے۔

آپ شریعت و سنت کے متبع اور خواجۂ خواجگان حضرت بہاؤالدین نقشبند کے اصل طریقہ نقشبند یہ کے سخت پابند ہے ، اور اس طریقہ میں جو نئی با تیں لوگوں نے پیدا کر دی تھیں، مثلا ذکر بالجہر، اذان و جماعت ِ تہجد وغیرہ ان سے پر ہیز فرماتے، آپ عزیمت کا نمونہ تھے، آپ کو انتہا در جہ کی تمکین حاصل تھی، آپ کی مجلس میں رقص و ساع کی گنجائش نہ تھی، ایک مرتبہ بعض مخلصین نے درخواست کی کہ کیا حرج ہے اگر آپ کی مبارک مجلس میں مثنوی مولاناروم پڑھی جائے؟ آپ نے ارشاد فرمایا کہ مشکوۃ شریف کی چند حدیثیں پڑھی جایا کریں، بلاشبہ احادیث کا پڑھا جانازیادہ بہتر ہے۔

سید همی سادی زندگی گذارتے تھے، آپ کی کوئی با قاعدہ خانقاہ نہ تھی، بڑھاپے کی وجہ سے ہاتھوں میں رعشہ آگیا تھالیکن مہمانوں کی خدمت اپنے ہاتھ سے کرتے، خود کھانالاتے، علماءو فضلا، امر اءو فقر اء آپ سے استفادہ واستفاضہ کے لیے حاضر ہوتے،

عبدالله خان والى توران اكثر خدمت عاليه ميں حاضر ہوتے۔

طبع شریف میں انتہا درجہ کا انکسارتھا، چنانچہ آپ کے بڑھاپے کے زمانہ میں ایک شخص نے عرض کیا کہ حضور مسجد بلندی پر واقع ہے اور آپ کا گھر کافی نیچے ہے، کمزوری کے باعث آنے جانے میں کافی تکلیف ہوتی ہے، اس لیے زیادہ بہتر ہو گا کہ آپ نماز عصر، مغرب وعشاء پڑھ کر ایک ہی بار واپس جایا کریں۔جو اب میں ارشاد فرمایا جیسی نمازیں ہم پڑھتے ہیں ان میں بس مسجد میں آنا جانا ہی توکام ہے، باقی ہماری نمازوں میں کیار کھاہے۔

آپ فرماتے تھے کہ کرامت کا کوئی اعتبار نہیں، اللہ والوں کے پاس خالصتاً لوجہ اللہ جانا چاہئے، تا کہ ان کے باطن سے حصہ ملے۔

برصغیر پاک وہند کی سرزمین آپ کی احسان مند ہے کہ آپ نے اپنے خلیفہ اعظم حضرت خواجہ باقی باللہ گو یہاں بھیجاتا کہ یہ پیاسی سرزمین بھی نسبت نقشبندیہ کے آب حیات سے فیضیاب ہوجائے،اللہ پاک آپ کواپنی شایان شان بدلہ نصیب فرمائے آمین۔

وفات سے چندیوم قبل آپ نے اپنے خلیفہ حضرت خواجہ محمد باقی باللہ گوخط تحریر فرمایا، اور اس میں دوشعر تحریر فرمائ زماں تازماں مرگ بادآیدم ندانم کنوں تاجیہ پیش آیدم جدائی مبادا مرا از خدا حکر ہر چیہ پیش آیدم شایدم

اس خط کے لکھنے کے چندروز کے بعد آپ کی وفات ہو گئے۔۔۔ تقریباً نوے (۹۰) سال کی عمر میں ۲۲/ شعبان <u>۸۰۰!</u> <u>ھ</u> بمطابق ۷/مارچ ۱۰۰۰ میں آپ نے انتقال فرمایا، آپ کا مز ار مبارک" امکنے "میں زیارت گاہ خاص وعام ہے۔ تاریخ وصال اس طرح منظوم کی گئی ہے:

چوں شه خوا جگی باوج بهشت طلوه گر گشت چوں مه انور مست "شخ زمال" وصال او هم بخوال "خواجهٔ لقین اکبر"

اسی دور میں ہندوستان میں اکبر بادشاہ (۱<u>۵۵۲ء تا ۴۰۲</u>ء) کی مضبوط حکومت قائم تھی۔

(مخضر حالات مشائخ نقشبندیه مجددیه مظهریه ص۲۱مؤلفه حضرت مولانااحد حسن منوروی طبع دوم شائع شده منورواشریف، ضلع سستی پور، ۵ خزینهٔ معرفت ص ۸۵ مرتبه محمد ابراهیم قصوری، ۴ تذکره مشائخ نقشبندیه نور بخش توکلی صفحه ۲۱۳ تا ۲۱۷ ناشر مشاق بک کارنر

## ۱۱- حضرت مولانادرولیش محکه ُ(ولادت ۲/شوال المکرم ۲<u>۸۴۸</u> هه مطابق ۱۵/فروری ۱۳۸۳ ه-وفات ۱۹/محرم الحرام <u>۲۷ و</u>ه مطابق ۲۷/ستمبر ۱<sup>38</sup>۱

لاہور۔ ﷺ تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص۳۷۲ تا ۳۷۲ مولفہ محمہ صادق قصوری ؓ ناشر دربار عالیہ مرشد آباد پیثاور کو ۲۰۰۰ تا ۳۷۲ مشاکُخ نقشبندیہ ص۳۲۹ تا ۳۲۹ مؤلفہ عبدالرسول للہی )

138 - آپ کی ولادت ۲ /شوال المکرم ۲۸۴۸ هر مطابق ۱۵ / فروری ۱۳۴۳ او کو پوئی، بڑے عالم، عارف اور درویش تھے، بیعت سے قبل پندرہ سال تک بے آب ودانہ زہدوریاضت میں گذارے، ایک دن بھوک سے سخت پریشان ہوکر آسان کی جانب سراٹھایا، اسی وقت حضرت خضرعلیہ السلام نمودار ہوئے، اور فرمایا کہ اگر تم کو صبر وقناعت مطلوب ہے تواپنے ماموں جان حضرت مولانا محمد زاہد صاحب کی خدمت میں حاضر ہو، آپ نے تعمیل تھم کی اور حاضر خدمت ہوکر بیعت کی اور پھر خلافت سے سر فراز ہوئے اور ماموں کے وصال کے بعد آپ کے جانشیں ہوئے۔

صاحب مقام ہونے کے باوجوداپنے احوال کا اخفافرماتے تھے، پچوں کو قر آن کریم پڑھاتے تھے، اسی لئے شروع میں لوگ آپ کو محض ایک ملا سمجھتے تھے، اتفاق سے ایک ترک درویش کا گذرآپ کے شہر سے ہوا، اس نے کہا کہ ایک مر دخدا کی بو آتی ہے، اور آپ کی طرف اشارہ فرمایا۔

آپ کے صاحبزادہ حضرت خواجگی املکگی گابیان ہے کہ ایک دن کسی درویش نے والد صاحب سے حضرت نورالدین خوافی ؓ کے مقام و مرتبہ کاذکر کیا، والد صاحب کوان سے ملنے کااشتیاق ہوا، حسن اتفاق حضرت خوافی ؓ ایک دن اسی علاقہ میں تشریف لے آئے ، آپ نے جیسے ہی سنا، اسی حالت میں حاضر خدمت ہوئے ، میں بھی آپ کے ہمراہ تھا، معانقہ کے بعد تھوڑی دیر مراقبہ ہوا اور پھر والدصاحب واپس تشریف لے آئے، واپس کے بعد حضرت خوافی ؓ نے فرمایا کہ بید درویش کامل ہیں، یہاں کے لوگ اندھے ہیں جو آپ سے فیضیاب نہیں ہوتے، اس کے بعد ہی آپ کی شہرت ہوئی، اور رجوع عام شروع ہوگیا۔

بڑے صاحب کرامات تھے، کہتے ہیں کہ آپ کے عہد میں ایک بڑے بزرگ شیخ حسین خوارزمی کردی ؓ تھے جن سے مشاکُخ اور صوفیاء بھی خائف رہتے تھے، اس لئے کہ وہ جس مقام سے گذرتے وہاں کے ولیوں کی ولایت سلب کر لیتے تھے ، مولانادرویش محر ؓ ومعلوم ہواتو آپ نے اپنی نظر باطن سے خود شیخ ہی کی نسبت سلب کر لی اور پھر شیخ کی طرف روانہ ہوئے، راستہ میں شیخ سے ملا قات ہوئی، شیخ نے انتہائی تواضع وانکسار کے ساتھ آپ سے معذرت کی ، مولانانے ان کی نسبت مسلوبہ واپس کردی اور شیخ اس علاقہ کو چھوڑ کر اپنے وطن واپس لوٹ گئے۔

آپ کی وفات حسرت آیات ایک سوانیس (۱۱۹) سال کی عمر میں بروز جمعرات ۱۹ محرم الحرام میں مطابق اور "شخ اولیاء کا محمر مطابق اور "شخ اولیاء کا محمر کی مزار مبارک ماوراء النهر میں شهر سبز "اسفر ار " کے مقام پر ہے، تاریخ وفات "مست عشق "اور "شخ اولیاء بود" (۱۷۰ھ) سے نکلتی ہے (تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص ۳۲۹،۳۷۰ کے خزینة بود " (۱۷۰ھ) سے نکلتی ہے (تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص ۳۲۹،۳۷۰ کے خزینة الاصفیاء ص ۱۲۵ مؤلفہ مفتی غلام سر ور لاہوری (م میں ایر سیاھ)، ترجمہ محمد ظہیر الدین بھٹی، ناشر: مکتبۂ نبویہ لاہور، فارسی ایڈیشن ۱۲۹۰ ال

۱۲ – حضرت مولاناخواجه محمد زاهد و خشی ٌ (ولادت ۱۲ / شوال المكرم ۸۵۲ ه مطابق ۱۹ / دسمبر ۱۳۸ مارد سمبر ۱۵۴ مارد سمبر ۱۵۴ مارد سمبر ۱۵۹ مارد سمبر ۱۵۹ مارد سمبر ۱۵۴ مارد سمبر ۱۵ مارد سمبر ۱۹ مارد سمبر ۱۸ مارد سمبر ۱۲ مارد سمبر ۱۸ مار

#### ه ، ار دواید یشن ۱۹۹۴ء)

139 - حضرت خواجہ احرار کے اجل خلفاء میں ہیں، یہی وہ دورہے جب ظہیر الدین بابر نے برصغیر میں مغلیہ سلطنت کی بنیادر کھی ، جنانچہ شاہان مغلیہ نے ہمیشہ مشائخ نقشبندیہ کااحر ام قائم رکھا، اس دور کادوسر ااہم ترین واقعہ ایران میں صفوی حکومت کا قیام تھا، جس کی بنیاد شاہ اسمعیل (م ۲۲۳ء) نے رکھی، صفوی حکمر ال مذہباً شیعہ تھے، اور جنوبی ایشیا کے سنی مغل بادشاہوں کے حریف تھے۔

آپ کی ولادت باسعادت قصبه"وخش"<sup>139</sup>نزد حصار علاقه بخارامین ۱۴/شوال المکرم ۸۵۲ ه مطابق ۱۹/دسمبر ۱۹/دسمبر علاقه کوهوئی۔

آپ بقول شیخ شرف الدین محمر کشمیری (صاحب روضة السلام) حضرت خواجه یعقوب چرخی آئے نواسه ہیں، ذکر کی تلقین حضرت چرخی آئے کسی خلیفہ سے حاصل کی ، جب حضرت خواجه عبید الله احرار آئی شہرت سنی تو آپ حصار سے سمر قند کی طرف روانه ہوئے اور سمر قند کے محله واکسر ائے میں اترے، وہاں سے حضرت احرار آئا کا مکان تین کوس پر تھا، حضرت کو بذر بعیہ کشف معلوم ہوگیا کہ مولانا زاہد معلن مناز کے لئے آرہے ہیں، وہ عین دو پہر کے وقت مریدین کی ایک جماعت کے ساتھ سواری سے استقبال کے لئے نظے، کسی کو معلوم نہ تھا کہ حضرت کہاں تشریف لے جارہے ہیں ؟ آپ نے اونٹ کو اپنے حال پر چھوڑ دیا، مولانا کی قیام گاہ پر بہونچ کر اونٹ خود رک گیا، مولانا کو حضرت خواجہ گی تشریف آوری کی خبر ہوئی تو بے اختیار دوڑ ہوئے بہر نگلے، حضرت کی قدم ہوس حاصل کی، اور خلوت میں اپنے تمام حالات و وار دات پیش کئے، اور بیعت کی خوبش ظاہر کی، حضرت خواجہ آئے اسی مجلس میں بیعت طاصل کی، اور خلوت میں اپنے تمام حالات و وار دات پیش کئے، اور بیعت کی خوبش ظاہر کی، حضرت خواجہ آئے اسی مجلس میں بیعت فرما کر شیکیل تک پہونچادیا، اور خلافت عطاکر کے وہیں سے رخصت کر دیا، بعض پر انے متو سلین کو یہ بات عجیب لگی تو حضرت نے فرما کہ کہا کہا کہا۔

"مولانازاہد چراغ اور تیل بی تیار کرکے ہمارے پاس آئے تھے، ہم نے صرف روش کرکے رخصت کردیا"

آپ خواجہ احرار ؓ کے خلیفہ اعظم ہوئے، آپ کی رحات کیم رہنے الاول ۱۳۹ ہے مطابق ۱۳ / نومبر ۱۵۲۹ء کو"وخش" (مضافات حصار بمطابق حضرات القدس، جبکہ مجم البلدان میں اسے نواح بلخ میں ختل سے متصل دریائے جیحوں کے کنارے آباد ایک گاؤں لکھا گیاہے) میں ہوئی، اور وہیں مز اراقدس مرجع خاص وعام ہے۔

تاریخوفات (۹۳۲ھ) درج ذیل مادوں سے نکلتی ہے:

"سعادت نشان "-"فیض الهی "-"فیض ولی"-" پیرخواجه محمد زاہد" (تذکره نقشبندیه خیریه ص۳۶۷،۳۶۲ 🖈 تذکره مشاکخ نقشبندیه نور بخش توکلی ص۲۰۹ تا ۲۱۰ 🖈 تاریخ مشاکخ نقشبندیه ص۳۲۳،۳۲۳ مؤلفه عبدالرسول للهی)

۱۳- حضرت خواجه ناصر الدین عبید الله احرار (ولادت رمضان المبارک ۲۰۸ ه مطابق مارچ ۲۰۰۰) هم ۱۳۰ مطابق مارچ ۱۳۰۰ می الول ۲۹۵ همطابق ا/مارچ ۱۹۰۰ مطابق ا

| شاہنشی | نوبت     | بہ جہاں      | زد    | _14 |
|--------|----------|--------------|-------|-----|
| اللٰہی | عبيد     | فقر          | كوكبة |     |
| است    | فقر آگہ  | ز7ی <b>ت</b> | آ نکہ |     |
| است    | عبيدالله | احرار        | خواجه |     |

-----

سلسلۂ نقشبندیہ میں حضرت خواجۂ بزرگ کے بعد سب سے زیادہ آپ نے شہرت پائی، سلسلہ میں آپ کو "حضرت ایشاں "کے لقب سے بھی یاد کیاجا تاہے، آپ کا اسم گرامی "عبیداللہ" اور لقب "ناصر الدین "ہے، "احر ار" بھی آپ کا ایک لقب ہے، جو اصل میں "خواجۂ احر ار" ہے۔ اہل طریقت کی اصطلاح میں حر (جمع احر ار) اسے کہتے ہیں، جو حق تعالیٰ کی عبودیت میں کمال اور غیر اللہ کی غلامی سے مکمل آزادی حاصل کرے،۔

برصغیر میں اس وقت آپ کے معاصر حضرت مجمہ غوث گیلائی (م مے افیاء) تھے، جو حضرت شیخ عبد القادر جیلائی گی دسویں پشت سے تھے، انہوں نے سلسلۂ قادر یہ کو جنوبی ایشیا میں متعارف کر ایا۔ اور سیاسی طور پر یہاں سید خاندان اور لود ھی خاندان کی حکمر انی کا دور تھا، جس میں سلطنت دبلی کی مرکزیت کا خاتمہ ہو چکا تھا، عالم اسلام کے مغربی حصہ میں البتہ عثانی ترکوں کی یورپ میں پیش قدمی جاری تھی ، اور سلطان مجمد فاتح نے ۱۳۵۲ء میں قسطنطنیہ پر قبضہ کر کے بزنطینی حکومت کا خاتمہ کر دیا تھا، اور سلطان سلیم نے بعد میں مصر پر قبضہ کر کے نام نہاد عباسی خلافت ختم کی ، اور بیہ خلافت سلاطین ترکی کی طرف منتقل ہوگئی ، اندلس میں مسلمان زوال کی انتہا کو بہونی چکے تھے ، اور یورپ کے عیسائی حکمر انوں نے ۱۳۹۲ء میں غرناطہ پر قبضہ کر کے اندلس میں مسلم اقتدار کی آخری علامت بھی ختم کر دی ، اور انتہائی بربریت سے کام لیتے ہوئے مسلم تہذیب و تدن کے نشانات مٹادیئے۔

ولادت باسعادت رمضان المبارک ٢٠٨ هر مطابق مارج ٢٠٠١ ، میں تا شقند کے مضافاتی قصبہ "یاغستان " میں ہوئی،۔۔۔مادہ تاریخ ولادت "تاج عارفال" (٢٠٨ هر) ہے، والدگرامی کا سم مبارک "محمود بن شہاب الدین شاشی " (تا شقند کاپرانانام شاش تھا) ہے ، آپ حضرت خواجہ محمد باقی بغدادیؓ کی اولاد میں سے ہیں ،پیدائش ولی سے ،والدہ ماجدہ شخ عمریاغستائی گی اولادسے تھیں، اور حضرت خواجہ محمود شاش گی دختر نیک اختر تھیں، کہتے ہیں کہ آپ نے مدت نفاس میں والدہ کا دودھ نہیں بیا، نفاس اور طہارت کے بعد دودھ پیناشر وع کیا۔

بچین ہی سے آثار شدوہدایت اورانوار قبول وعنایت آپ کی پیشانی میں نمایاں تھے، آپ کے جدامجد قطب زماں خواجہ شہاب الدین کاجب وقت اخیر ہواتو تمام پوتوں کو الوداع کہنے کے لئے بلایا،خواجہ احرار بہت چھوٹے تھے، لیکن جب وہ تشریف لائے تو آپ نے کھڑے ہو کر شفقت وعنایت کے ساتھ فرمایا کہ:

"میرے اس فرزندکے بارے میں مجھے بشارت نبوی ملی ہے کہ یہ پیرعالمگیر ہو گااور شریعت وطریقت کواس سے رونق حاصل ہو گی"۔

لڑ کین ہی سے مزارات مشائخ پر حاضری کا ذوق تھا، آپ کے ماموں خواجہ مجد ابراہیم گو آپ کی تعلیم کی بڑی فکر تھی ، آپ کو سمر قند کے اہل علم کے پاس بٹھایا، لیکن ذوق باطنی علم ظاہر کے ذوق پر غالب رہا، خواجہ صاحب بظاہر علم ظاہر توحاصل نہ کرسکے، لیکن خواجہ فضل اللہ اللیثی (جو سمر قند کے اکابر علماء میں سے) کے بقول تفسیر بیضاوی کے کسی مقام پر وہ کوئی شبہ پیش کرتے تھے، توبڑا سے بڑاعالم اس کوحل کرنے سے عاجز ہوجا تا تھا۔ ۔۔ انہوں نے ۲۲/ بائیس سال کی عمر سے انیتس (۲۹) سال کی عمر تک مسلسل اسفار کئے، اور بہت سے مشائخ اور اہل اللہ کے آستانوں پر حاضری دی، سمر قند میں اکثر مولانا نظام الدین خلیفہ حضر تعلیم اللہ بین علیاء کی تھی کہ:

"ایک وقت آئے گا کہ دنیا کے سلاطین اس جوان کے دربار کے غلام ہونگے"

سمر قندہی میں حضرت سید قاسم تبریزی ہناراکے راستے میں شیخ سر ان الدین کلال پر مس قصبہ وا بکنی کے نواتی دیہات میں سے ہے، جو بخاراسے بارہ میل کے فاصلے پر واقع ہے ) خلیفہ حضرت خواجہ نقشبند ہنا ہیں مولانا حسام الدین شاشی خلیفہ والی حضرت سید امیر حمز ہیں سید امیر محل کلال اور خواجہ علاء الدین غجہ وائی خلیفہ حضرت خواجہ نقشبند ہیں ہیں ہیں ہیں صحبتوں سے استفادہ کیا،۔۔۔ہرات میں چار (۳) سال قیام کیا، یہاں شیخ بہاء الدین عمر اور کبھی کبھی شیخ زین الدین خوافی گی خدمت میں حاضری دیتے رہے، ہرات ہی میں ایک سودا گر کے ذریعہ حضرت خواجہ یعقوب چرخی آئے فضائل سے آگاہ ہوئے، اور آپ کی خدمت میں حاضری کے ارادہ سے بہتے کے راستے سے حصار کی طرف متوجہ ہوئے، بہتے میں مولانا حسام الدین پارسا خلیفہ حضرت خواجہ علاء الدین عطار آئی خدمت میں حاضری دیتے ہوئے واجہ علاء الدین عطار کے مزاراقد س پر حاضری دیتے ہوئے واجہ علاء الدین عطار کے مزاراقد س پر حاضری دیتے ہوئے واجہ حضرت خواجہ علاء الدین عوار آزمائشوں سے گذرتے ہوئے آپ کے دست حضرت مولئا یعقوب چرخی گی خدمت میں حاضر ہوئے، اور در میان میں کئی موانع اور آزمائشوں سے گذرتے ہوئے آپ کے دست حضرت بر بیعت ہوئے آپ کی خدمت میں حضرت جرخی آئے آپ کو اجازت بیعت مرحمت فرمادی اور ارشاد فرمایا:

"جو کچھ ہم کوخواجہ 'نقشبندسے یہونچاہے یہی ہے،اگر تم بطریق جذبہ طالبوں کی تربیت کروتو تمہیں اختیارہے" پرانے اصحاب نے اس پراعتراض کیاتو حضرت چرخیؓ نے جواب دیا کہ:

"جوطالب کسی بزرگ کی صحبت میں آناچاہے، تواسے خواجہ عبیداللہ احرار ؓ کی طرح آناچاہئے، کہ چراغ ، تیل اور بتی سب تیار ہیں، صرف دیاسلائی د کھانے کی دیرہے"

وہاں سے انتیس (۲۹)سال کی عمر میں آپ وطن مالوف واپس تشریف لائے۔

تاشقند میں ایک شخص کی شر اکت سے آپ نے زراعت کاکام شر وع کیا،اللہ تعالیٰ نے آپ کی زراعت میں الیی برکت دی کہ بے شاراسباب واملاک،اراضی اور جانورآپ کے پاس جمع ہوگئے، آپ کا شار ملک کے رؤساء میں ہونے لگا،لیکن بیہ دولت اور اسباب دنیا آپ کی ذات کے لئے نہ تھے بلکہ خلق خدا کے لئے تھے، آپ بڑے صاحب کرامات تھے، کتب سوانح میں آپ کی کرامت کے بہت سے واقعات منقول ہیں، آپ سے عام درویشوں کے علاوہ سلاطین اورامر اءوتت کو بھی فیض پہونچا،انتقال پر ملال ۲۹ کر بھ

۱۵- حضرت مولانالیعقوب بن عثمان چرخی الاولادت ۲۲ بیره م ۱۳۳۰ و وات ۱۵ / صفر المظفر المظفر المظفر المطفر المعلم مطابق ۱۱ / من کے ۱۳۲۰ و ۱۹۰۰ من کے ۱۹۲۰ و ۱۹۰۰ من کے ۱۹۲۰ و ۱۹۰۰ و ۱۹۰۰ من کے ۱۹۰۰ و ۱۹۰ و ۱۹۰۰ و ۱۹۰ و ۱۹۰۰ و ۱۹۰ و

الاول <u>۸۹۵ ھے مطابق المارچ ۱۳۹۰ء کوہوا، انتقال کے</u> وقت آپ کی دونوں ابروؤں کے در میان سے نور کی لکیریں نکل رہی تھیں محلہ خواجہ کفشیر محوطہ ملایاں سمر قند میں مد فون ہوئے۔

آپ کے خلیفہ نامد ار حضرت شخ عبد الرحمن جائی ؓ نے یہ تاریخ وصال لکھی۔

بہشت وصدونو دور خ درشب شنبہ

کہ بود سلخ مہ فوت احمر سل

کشید خواجۂ دنیا و دیں عبید اللہ

شراب صافی عیش ابد زجام اجل

\_\_\_\_\_\_

حضرت خواجہ عبیداللہ احرار کی بدولت قبائل میں اسلام کی بڑی اشاعت ہوئی ، خاص طور پر از بک قبائل نے بڑی اتعداد میں اسلام قبول کیا، دوسری طرف سلسلۂ نقشبندیہ آپ کے خلفاء کے ذریعہ تین شاخوں کی صورت میں مختلف اطراف میں پھیلا، ایک شاخ تو وسط ایشیا کے قدیم سرچشمہ پر مشتمل تھی، اس میں سمر قند ، مر و ، خیوا ، تاشقند ، بخارا، ہرات کے شہر اہم روحانی مر اکز تھے ، دوسری شاخ حضرت کے خلیفہ شخ عارف باللہ عبداللہ ساوڑ م ۱۹۰۰ء) اور شخ سعید احمہ بخاری تکیاسی کے ذریعہ مغرب میں اناطولیہ اور ترکی میں پھیلی ، اس شاخ کے اثرات کوہ قاف کے علاقہ داغستان وغیرہ میں پھیلی ، اور اس نے امام شامل جیسے مجاہد پیدا کئے ، تیسری شاخ حضرت خواجہ باقی باللہ کے ذریعے برصغیریا کے وہند میں پھیلی ۔ ( تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص۲۳۹۔۳۱۵ کے تذکرہ مشائخ نقشبندیہ نور بخش توکلی ص۱۹۰۰ تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص۱۰۳۱ میں کھیلی۔ ( تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص۲۳۹۔۳۱۵ کے تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص۱۰۳۱ میں کھیلی۔ ( تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص۲۳۹۔۳۱۵ کی کار شرخ مشائخ نقشبندیہ ص۱۰۳۱ میں کھیلی۔ ( تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص۲۳۹۔۳۱۵ کی کار سول کلہی ))

141- آپ کی ولادت غزنی(افغانستان) کے علاقہ میں "چرخ" کے مقام پر ۲۲٪ ہے ہے مطابق ۱۳۲۰ء میں ہوئی، پورانام ونسب سے ہے: خواجہ بیقوب بن عثمان بن محمود بن محمود الغزنوی ثم الچرخوی ثم السہرزی المعروف یعقوب چرخی۔

آپ کے والد ماجد اکابر علاء اور اولیاء اللہ میں تھے، ان کی ریاضت کاحال یہ تھا کہ ایک روز پڑوس کے گھرسے پانی لائے ، پانی چونکہ یتیم کے پیالے میں تھااس لئے نہیں پیا، آپ نے یہ رباعی اپنے والد بزر گوارسے پڑھی تھی:

> جز فضل تو راہ کے نمایدمارا جزجود توبندگی کہ شاید مارا گرچلئہ ہر دو کون طاعتداریم بے لطف تو کار بر نیایدمارا

\_\_\_\_\_

آپ نے جامعہ ہر ات اور دیار مصر میں تعلیم پائی، حضرت مولانا شہاب الدین سیر امی ُ (جواپنے زمانے کے مشہور عالم دین سے کے مشہور عالم دین سیر امی ُ (جواپنے زمانے کے مشہور عالم دین سے کے سے تلمذ حاصل کیا اور فتو کی کا جازت علماء بخاراسے حاصل ہوئی، حضرت شیخ زین الدین خوافی ُ (متوفی ۲۳۳۸ ہے پر ۲۳۸۸ ہے) ہے ہم درس تھے۔

آپ کوزمانۂ تعلیم ہی سے حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبند ﷺ عقیدت تھی ، تعلیم سے فراغت کے بعدوطن واپی سے قبل حضرت کی خدمت میں حاضر ہوئے اور توجہ کی درخواست کی ، حضرت نے فرمایا: حالت سفر میں توجہ ؟ آپ نے عرض کیا کہ میں قیام کرناچاہتاہوں ، آپ نے پوچھا کیوں ؟ عرض کیا کہ آپ مقبول بارگاہ الٰہی ہیں ، حضرت نے پوچھا: دلیل ؟ یہ شیطانی خیال بھی توہو سکتا ہے ؟ آپ نے بڑے ادب وانکسار کے ساتھ عرض کیا کہ صحیح حدیث میں آیا ہے کہ:

اللّٰہ جب کسی بندہ کو اپنادوست بناتے ہیں تواس کی محبت لو گوں کے دلوں میں ڈال دیتے ہیں "

عن أبي هريرة: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال(إذا أحب الله العبد نادى جبريل إن الله يحب فلانافأحبوه فيحبه يحب فلانا فأحببه فيحبه جبريل فينادي جبريل في أهل السماءإن الله يحب فلانافأحبوه فيحبه أهل السماء ثم يوضع له القبول في الأرض)(الجامع الصحيح المختصرج ٣ص١١٧٥ حديث نمبر:٣٧٠ ١ المؤلف: محمد بن إسماعيل أبوعبدالله البخاري الجعفي الناشر: دارابن كثير، اليمامة بيروت الطبعة الثالثة، 1407 - 1987 تحقيق: د-مصطفى ديب البغاأستاذا لحديث وعلومه في كلية الشريعة -جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6 مع الكتاب: تعليق د. مصطفى ديب البغا)

حضرت نے تبسم کے ساتھ فرمایا کہ "ماعزیزانیم" یہ جملہ سن کر آپ کی حالت متغیر ہوگئ، آپ نے بہت قبل ایک خواب دیکھاتھا یہ جملہ اسی کی طرف غمازتھا، آپ وہ خواب بھول چکے تھے لیکن حضرت کا یہ جملہ سن کروہ یاد آگیا۔

حضرت نے آپ کواپنی کلاہ عنایت کی اور فرمایا کہ اس سے تمہارے خاندان میں برکت ہوگی اور رخصت کے وقت ارشاد فرمایا کہ: اس سفر میں مولانا تاج الدین دشتی کو کئی سے ضرور ملناوہ اللہ کے ولی ہیں،۔۔۔ چنانچہ والپی پر حسب ارشاد کولک پہونچ کر حضرت تاج الدین آئی خدمت میں حاضر ہوئے، آپ کی صحبت میں پہونچ کر حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبند گی عقیدت دو چند ہوگئی، اور آپ نے عزم مصم کرلیا کہ دوبارہ بخاراجا کر حضرت کے دست حق پرست پر بیعت ہو جائیں۔۔۔ اسی اثنا بخارامیں ایک مخبذ وب سے آپ کی ملاقات ہوئی جن کے آپ بہت عقیدت مند تھے، ان سے آپ نے حضرت سے بیعت ہونے کے تعلق سے دریافت کیا: توانہوں نے فرمایا کہ جلدی جاؤ اور بیعت ہو جاؤ۔۔۔ پھر پچھ اور بھی غیبی اثنارے ہوئے، جن سے آپ کی عقیدت پختہ دریافت کیا: توانہوں نے فرمایا کہ جلدی جاؤ اور بیعت ہو جاؤ۔۔۔ پھر پچھ اور بھی غیبی اثنارے ہوئے، جن سے آپ کی عقیدت پختہ سے پختہ تر ہوتی چلی گئی، شام کے وقت آپ اپنے مسکن فئح آباد میں حضرت شخ سیف الدین الباخرزی (متوفی ۱۵۸٪ ہے مطابق ۱۲۰٪ اِنے)

چنانچہ آپ سیدھے بخار اکی جانب روانہ ہوئے حضرت کی قیامگاہ" قصر عارفاں" (حضرت کی ولادت سے قبل اس مقام کانام" کوشک ہندواں" تھا) حاضر ہوئے تو حضرت سر راہ آپ کے منتظر موجود تھے، حضرت خواجہ ؒبہت ہی لطف ومہر بانی کے ساتھ پیش آئے، آپ نے غلامی میں قبول کر لینے کی درخواست پیش کی، حضرت نے فرمایا کہ:

"علم دوہیں:علم باطن،اوریہی نفع بخش ہے،یہ نبیوں اورر سولوں کاعلم ہے، دوسر اعلم ظاہر، یہ انسانوں پر جمت

بنتاہے،امیدہے کہ اللہ یاک شہیں علم باطن سے حصہ عنایت فرمائے گا"

پھر آپ نے اشار ہُر بانی کے تحت ان کو قبول فرمایا اور "و قوف عد دی" کی تعلیم دی اورار شاد فرمایا:

" یہ علم لدنی کا پہلا سبق ہے، جو حضرت خواجہ خضر علیہ السلام نے حضرت خواجہ بزرگ خواجہ عبدالخالق

غجروانی گویژهایا تھا،اور فرمایا که حتی المقد ورعد د طاق کی رعایت ر کھنا"

شرف بیعت حاصل کرنے کے بعد ایک عرصہ تک حضرت خواجہ نقشبند گی خدمت میں رہے ،اوراس دوران حضرت خواجہ نقشبند گی خدمت میں رہے ،اوراس دوران حضرت خواجہ علاءالدین عطار ؓ سے پیمیل تعلیم و تربیت بھی کرتے رہے ، پھر حضرت خواجہ ؓ نے آپ کو خلافت سے سر فراز فرما کروطن جانے کی اجازت مرحمت فرمائی ،اور فرمایا کہ جاؤ! تم کواللہ کے سپر دکیا ،اور ساتھ ہی حضرت خواجہ علاءالدین عطار ؓ کی پیروی کا بھی اشارہ دیا۔

آپ بخارات شہر کش (اصفہان یاماوراء النہر کا گاؤں) تشریف لائے، پچھ دنوں یہاں قیام کیاتھا کہ حضرت نقشبند کے وصال کی خبر ملی، جس سے بے حد ملال ہوا۔۔ کش میں پچھ عرصہ قیام کے بعد آپ بدخشاں چلے گئے، بدخشاں میں چغانیاں سے حضرت خواجہ علاء الدین عطار ؓ کا مکتوب گرامی ملاجس میں حضرت نقشبند ؓ کے اشار کہتا بعت کو یادولا یا گیاتھا، آپ وہاں سے فوراً چغانیاں حاضر ہوئے اور حضرت عطار ؓ کی صحبت اختیار کی، چند برس آپ کی صحبت میں رہے یہاں تک کر ۲۰۸ ھ مطابق وی میابی سلسلئہ حضرت عطار ؓ نے رحلت فرمائی، اس کے بعد آپ چغانیاں سے حصار واپس آگئے، اور حضرت خواجہ نقشبند ؓ کے حکم کے مطابق سلسلئہ رشد وہدایت شروع فرمایا، بے پناہ قبولیت حاصل ہوئی، اور کر امات کا بھی ظہور ہوا۔

اس تفصیل کے مطابق آپ اصلاً حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبند ؓ کے مرید وخلیفہ ہیں ،لیکن چونکہ حضرت عطارؓ کی صحبت سے بھی کافی استفادہ کیا ہے اور ان کی حین حیات اپناسلسلہ شروع نہیں فرمایا اس لئے آپ کو حضرت عطارؓ کے حلقے میں بھی شار کیاجا تاہے۔

آپ کی وفات حسرت آیات ۱۵/صفر المظفر ۱۵۸ هه مطابق ۱۱/مئی بے ۱۳ میارک "ہلفتو" (یا تلفنون ، مزار مبارک "ہلفتو" (یا تلفنون ، مزد حصار) میں مرجع خاص وعام ہے ، روسی حکومت نے بعد میں اس گاؤں کانام "گلستان" رکھ دیاتھا۔

مادهٔ تاریخ وفات ہے: "شمس الهدایت" "ابررحمت "<u>(۸۵۱ هے)</u>

آپ نے کئی تصنیفات یاد گار چھوڑیں:

کے تفسیر بیقوب چرخی: اس میں تعوذوتسمیہ اور فاتحہ کے علاوہ آخری دوپاروں کی تفسیر ہے،ا<u>ہم ہو</u> میں مکمل ہوئی، کئی بار جھپ چکی ہے، <u>۸۰ سا</u>رھ میں کھنوسے چھی، اسسالھ میں مطبع اسلامی اسٹیم پریس لاہورسے بھی شائع ہوئی۔

لے رسالۂ نائیہ: بیہ مثنوی مولاناروم کے دیباچہ کی شرح ہے، رسالہ نائیہ جامی کے ہمراہ (ص ۹۵ تا۱۵۸) انجمن تاریخ افغانستان کابل سے ۲۳۳۱ میں خلیل اللہ خلیلی کے حواثی کے ساتھ شالع ہوا۔

کر سالہ انسیہ: بیر رسالہ چند فصلوں اور ایک خاتمہ پر مشتمل ہے ،اس میں دوام وضو،ذکر خفی ، نماز نفل اور خواجہ نقشبند اُور حضرت عطار اُکے کچھ افادات کا تذکرہ ہے۔

جناب اعجازاحد بدایونی کی تصحیح کے ساتھ" مجموعہ ستہ ضروریہ" (مجموعهٔ رسائل حضرات نقشبندیہ) میں (ص ۱۵ تا ۳۷)

اسابی همطابق ۱۸۹۳ و مطابق ۱۸۹۳ و مین بید حجیب چکاہے ۱۸۹۰ و میں جناب اقبال فاروقی مالک مکتبہ نبویہ گنج بخش رود لاہور نے رسائل نقشبندیہ کا اردو ترجمہ شائع کیا، جس میں رسالہ انسیہ ص ۸۵ تا ۱۲۲ اشامل کیا گیا، ۱۹۸۳ و میں یہ رسالہ جناب محمد نذیر رانجھا صاحب کی تصبح و ترجمہ اور مقدمہ کے ساتھ مرکز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان اسلام آباد سے مکتبہ دائر و ادبیات ڈیرہ اساعیل خان کے اشتر اک کے ساتھ شائع ہوا۔

﴿ شرح رباعی ابوسعید الی الخیر: کتاب خانہ گنج بخش مرکز تحقیقات فارسی ایران وپاکستان اسلام آباد کے مجموعہ ۱۳ اکسا میں اسکانام" جمالیہ" کساہے دسائل خطی میں اس کانام" جمالیہ" کساہے ، اس مجموعہ کے گیار ہویں رسالے کے آخر میں تاریخ کتابت فایا: درج ہے۔

کابدالیہ: اس کاموضوع" اثبات وجود اولیاء اور ان کے مر اتب "ہے، یہ رسالہ جناب محمد نذیر رانجھا کے ترجمہ کے ساتھ اپریل ۱۹۷۸ء میں اسلامک بک فاونڈیشن لاہور کی جانب سے شائع ہو چکاہے، اور اس کافارس متن انہی کی تقیح کے ساتھ مرکز تحقیقات فارسی ایر ان ویا کستان اسلام آباد نے جون ۱۹۷۸ء میں شائع کیاہے۔

کے شرح اساء اللہ: اس کے دیباچہ میں آپ نے لکھاہے کہ اس سے پہلے علماء طریقت نے عربی وفارسی میں اساء اللہ کی متعدد شرحیں لکھی ہیں، میں نے ان کے فوائد فارسی میں جمع کئے ہیں، تا کہ عام وخاص کو اس سے فائدہ پہونچے۔

کو آن شریف کا تاجک زبان میں ترجمہ: تاجک زبان میں قرآن شریف کا ترجمہ قریب چھ سو(۲۰۰)سال قبل خواجہ یعقوب چرخی ؓ نے کیا تھا۔

یروز کرده الله دربارهٔ اصحاب وعلامات قیامت: بخط نستعلیق ۱۳ وین بجری، کاتب محمد املا آدینه خواجه اللیسترخانی سرائے، بروز چہار شنبه صفر ، آغاز ناقص (مجموعه مخطوطات ، نمبر ۵۳۷۸ بنیاد خاور شاسی تاشقند ، نسخه بائی خطی (ج۹ص ۱۷۷) زیر نظر محمد تقی دانش پژده ، تهر ان ۱۳۵۸ ،) (بحواله: تذکره نقشبندیه خیریه ص ۳۳۵ – ۳۲۸ که تذکره مشائخ نقشبندیه نور بخش توکلی ص ۱۸۵ تا ۱۸۹ که خزینة الاصفیاء ص ۸۹ – ۹۰ مؤلفه مفتی غلام سرور لا بهوری (م بحوسیاه می) ترجمه محمد ظهیر الدین بھٹی ، ناشر : مکتبهٔ نبویه لا بهور ، فارسی ایدیشن ۲۹۰ مؤلفه مفتی غلام سرور لا بهوری (م بحوسیاه می) ترجمه محمد ظهیر الدین بھٹی ، ناشر : مکتبهٔ نبویه لا بهور ، فارسی ایدیشن ۲۹۰ باه می اردوایڈیشن ۱۹۹۴ ب

142 - بیعت کے لحاظ سے حضرت خواجہ علاء الدین عطار "حضرت مولانا یعقوب چرخی ؓ کے سلسلے میں نہیں آتے لیکن پیر صحبت نیز نسبت علائیہ کے لحاظ سے سلسلے میں داخل ہیں، اسی لئے آپ کا تذکرہ تمام مرتبین شجرہ نے کیا ہے، اور انہی کی تقلید واتباع میں یہاں آپ کا ذکر کیاجا تاہے۔

آپ حضرت خواجۂ خواجگان سیر بہاء الدین نقشبند بخاری ؓ کے خلیفۂ اول اور نائب مطلق تھے،ولادت بخارا یاماوراءالنہر کے علاقے میں واقع ایک قصبہ "چغانیال" میں ہوئی ،اسم گرامی محمد بن محمد بخاری تھا،والد ماجد نے وفات یائی توساراتر کہ اینے دیگر ور ثہ

کے لئے چھوڑدیا، اور حالت تجرید (بے سروسامانی) میں بخاراکے ایک مدرسہ میں داخل ہوئے، بچین سے طبیعت فقر کی طرف مائل تھی ، ایک دن حضرت خواجہ نقشبند تصرعارفال سے اس مدرسہ میں تشریف لائے، آپ ایک حجرہ میں پھٹے ہوئے بوریا پر ایک اینٹ سرہانہ کی طرف رکھ کر مطالعہ میں مصروف تھے، حضرت خواجہ گی نورانی صورت پر نظر پڑی تواحترام میں کھڑے ہوگئے، حضرت خواجہ کی خواجہ نے تھی کی طرف رکھ کر مطالعہ میں مصروف تھے، حضرت خواجہ کی نورانی صورت پر نظر پڑی تواحترام میں کھڑے ہوگئے، حضرت خواجہ نے آپ کی پیشانی کے نورولایت کامشاہدہ فرمایا اور عہد طالب علمی ہی میں اپنی صاحبز ادی سے ان کا زکاح کر دیا۔

طریقت کا ذوق غالب ہواتو تعلیم ظاہر ترک کرکے حضرت خواجہ ؓ کے آستانے پر آپڑے، حضرت خواجہ ؓ نے شرف بیعت سے مشرف فرمایا اور آپ کی توجہات خاصہ سے بہت جلد مرتبهٔ کمال کو پہونچ گئے، حضرت خواجہ ؓ نے اپنی زندگی ہی میں بہت سے طالبوں کی تربیت آپ کے حوالے کر دی اور فرمایا کہ علاء الدین نے ہمار ابوجھ ہلکا کر دیا ہے۔

قدوۃ المحققین حضرت سید شریف جرجائی ؓ فرماتے تھے کہ جب تک میں شیخ زین الدین کی صحبت میں نہیں پہونچاتھا، رفض سے نجات نہ ملی، اور جب تک خواجہ علاء الدین عطار ؓ کی صحبت سے مشرف نہ ہوا مجھے خدا کی معرفت نہ مل سکی۔ حضرت خواجہ علاء الدین عطار ؓ گو کہ حضرت نقشبند ؓ کے خلیفہ تھے لیکن آپ سے جو سلسلۂ خاص چلااس کو سلسلۂ علائیہ کہتے ہیں، امام ربانی حضرت مجد دالف ثانی ؓ سیخ مکتوب گرامی (دفتر اول مکتوب نمبر ۲۹۰) میں تحریر فرماتے ہیں:

"اس طریقہ (نقشبندیہ)کامبد اُحضرت خواجۂ نقشبندہیں،اوروہ معیت ذاتیہ کے راستہ سے ابھر تاہے،اوروہ جذبہ حضرت خواجہ ُ نقشبندہیں،اوروہ معیت ذاتیہ کے راستہ سے ابھر تاہے،اور وہ جذبہ حضرت خواجہ ؓ سے ان کے خلیفۂ اول خواجہ علاء الدین کو پہونچااور چونکہ آپ اپنے وقت کے قطب ارشاد تھے،اس لئے آپ نے بھی اس قسم کے جذبہ کے حصول کے لئے ایک طریقہ وضع فرمایا اوروہ طریقہ آپ کے خانوادہ کے خلفاء میں طریقۂ علائیہ کے نام سے مشہور ہے،بلاشبہ یہ طریقۂ کثیر البرکت ہے،اور اس

طریقہ کا تھوڑاحصہ بھی دوسروں کے بہت سے طریقوں سے بھی زیادہ نافع ہے"

ایک اور موقعه پر لکھتے ہیں:

"حضرت علاء الدین عطار نسبت ولایت وشهادت و صدیقیت کے ساتھ معیت ذاتیہ کی راہ سے غیبت ذات تک پہونچ ہیں، اور آخری نقطہ تک رسائی حاصل کی، اور اس جگہ بقاپیدا کی ہے، قطب ارشاد تو کیا قطب مدار کا انحصار بھی اسی نقطہ تک رسائی ہے، جب بتک اس مقام میں فناوبقاپیدانہ کی جائے، ان ہر دوقطبیت تک نہیں پہونچ سکتے، اور خواجہ علاء الدین عطار ؓ نے اس مقصد تک پہونچ نے کئے ایک طریقہ وضع کیا ہے، اور ان کے خلفاء نے اس طریقہ کی وضاحت ان الفاظ میں کی ہے، کہ اقرب طریقہ طریقہ علائیہ ہے، حقیقت بھی یہی ہے، کہ ہونچ ہیں عظام میں سے کم ہی اس راہ سے اعلیٰ ترین مقام تک پہونچ ہیں ، چہ جائیکہ وہ اس مقصد کے لئے ایسے طریقے کو وضع کرتے، حضرت مجہ پارسان، حضرت مولانا یعقوب چرخی ؓ نے حضرت علاء الدین ؓ کی صحبت میں اس طریقہ سے اپنا حصہ پایا" (تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص ۲۹ عبد الرسول للہی)

حضرت خواجہ نقشبند گی رحلت کے بعد آپ کے جملہ اصحاب نے آپ سے استفادہ کیا، یہاں تک کہ حضرت خواجہ محمد پارساً (م ۲۲٪ ہے مدینہ منورہ) نے بھی آپ سے بیعت کی حالا نکہ ان کے بارے میں حضرت خواجہ نقشبند ؓ نے فرمایا تھا کہ: "جو مجھے دیکھناچاہے وہ محمد پارسا گود کیھ لے " ۱۷- خواجه خواجه خواجه سيد محمد بهاء الدين نقشبند (ولادت ۴/محرم الحرام ۱۸ به ه يا ۱۸ به ه مطابق كم جولائي ۱۸ سياء يا ۱۵ به مطابق كم جولائي ۱۳۰۸ بارچ ۱۳۱۸ به مطابق كم جولائي ۱۸ سياء يا ۱۵ به مطابق کم جولائي ۱۸ سياء) ۱۹۶

حضرت محمہ پارسائے کھاہے کہ حضرت خواجہ علاءالدین عطار اُبینی وفات سے سات (۷)سال پہلے اوائل شعبان ۴۹٪ ہو مطابق جون ۱۳۹۳ء میں چغانیاں سے حضرت خواجہ نقشبند آئے مزار مبارک (بخارا) کی زیارت کے لئے روانہ ہوئے، اور اٹھارہ (۱۸) روز کے بعد بخارا پہونچے، عید کی رات آپ بخاراہی میں شھے کہ ایک درویش نے خواب میں دیکھا کہ حضرت خواجہ نقشبند آخضرت خواجہ علاءالدین عطار آئے ہمراہ بارگاہ رسالت میں حاضر ہوئے اور تھوڑی دیر کے بعد وہاں سے خوش و خرم باہر نکلے، اور فرمایا کہ مجھے یہ کرامت عطاکی گئی ہے کہ جو شخص میری قبر کے گر دچاروں طرف سوسو(۱۰۰) فرسنگ (فرسنگ کو عربی میں فرسخ کہتے ہیں، ایک فرسخ تین (۳) میل شرعی کے برابر ہوتا ہے، یعنی قریب ساڑھے پانچ کلو میٹر) کے اندرد فن ہوگا، میں باذن الٰہی اس کی شفاعت کروں گا، اور علاءالدین عطار گوان کی قبر سے ہر طرف چالیس (۲۰۰) فرسنگ تک شفاعت کامر تبہ عطا ہوا ہے، اور میر سے متوسلین و متبعین کو گا، اور علاءالدین عطار گوان کی قبر سے ہر طرف چالیس (۲۰۰) فرسنگ تک شفاعت کامر تبہ عطا ہوا ہے، اور میر سے متوسلین و متبعین کو ان کی قبر وں سے ایک ایک فرسنگ تک شفاعت کرنے کامر تبہ ملا ہے۔

حضرت خواجه علاء الدین عطار "کی و فات حسرت آیات ۱۸ /رجب المرجب ۲۰۸ ه مطابق ۲۲ /مارچ • ۰۰ بیاء شب بده بعد نماز عشاء به و کی ، اور مد فن مبارک قصبه چغانیال (علاقه بخارا اور بقول بعض "علاقه ماوراء النهر") میں ہے (تذکرہ نقشبندیه خیریه ص ۱۹۳۷ — ۱۹۳۰ کی تذکرہ مشائخ نقشبندیه نور بخش تو کلی ص۱۵۸ تا ۱۸۸)

143 - نقشبند کے لفظی معنی مصور کے ہیں ،اس لقب سے مرادیہ ہے "علم الہی کی لا ثانی تصویر کھینچنے والا" یا"اپنے دل میں کمال حقیقی کا نقش رکھنے والا" یہی دور حضرت سید علی ہمدانی (م ۱۹۸۵یء) مبلغ اسلام کشمیر، اور حضرت مخدوم جہانیاں جہاں گشت سہر وردی (م ۱۳۸۷ء) مبلغ اسلام کشمیر، اور حضرت مخدوم جہانیاں جہاں گشت سہر وردی (م ۱۳۸۷ء) مبلغ اسلام سندھ و پنجاب کا ہے۔ سیاسی میدان میں عین اسی وقت مشہور فاتح اسلام امیر تیمورایشیا کی حکومتوں کو تہ و بالا کر رہا تھا، اور ترکان عثمانی علم اسلامی اٹھائے یورپ میں پیش قدمی کررہے تھے۔

آپ کی ولادت باسعادت ۴ محرم الحرام ۱۸ بھھ (۱۵ مارچ ۱۳۱۸ء) کو قصر عارفال میں ہوئی، جوشہر بخاراسے ایک فرسنگ (تین میل شرعی: قریب ساڑھے پانچ کلومیٹر) کے فاصلے پرواقع ہے (تذکرہ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ ص ۱۳۵ مصنفہ علامہ محمد نور بخش توکلی گی کین تذکرہ نقشبندیہ خیریہ ص ۲۹۵ (مؤلفہ: محمد صادق قصوری) میں تاریخ ولادت ۲۸ بھھ مطابق کے ۱۳۲۸ء، ۱۳۲۸ ودی گئی ہے، لیکن اس میں دن تاریخ کی صراحت نہیں ہے اس لئے اول الذکر روایت زیادہ قابل ترجیج ہے)

ولادت سے قبل حضرت بابا محمد سائ نے آپ کی پیدائش کی پیشگوئی کی تھی،ولادت کے تیسرے دن آپ کے جدامجد آپ کولے کر حضرت باباصاحب قدس سرہ کی خدمت میں حاضر ہوئے، حضرت باباصاحب نے آپ کواپنی فرزندی میں قبول فرمایا اور اپنے خلیفۂ اکبر حضرت سیدامیر کلال کو آپ کی تربیت کے لئے مامور فرمایا۔

بچین ہی سے ولایت و کرامت کے آثارآپ پر نمایاں تھے، آداب طریقت کی تعلیم بظاہر آپ کو حضرت سیدامیر

کلال ؓ سے حاصل ہوئی لیکن اصلاً آپ اولیی تھے، اور آپ کی تربیت بر اہر است حضرت خواجہ عبد الخالق غجد وائی ؓ گی روحانیت سے ہوئی۔ کچھ دنوں آپ نے سلطان قضان کے دربار میں جلاد کا بھی کام کیاہے، اور وہیں سے ایک ملزم کا کیس حضرت امیر کلال ؓ تک پہونچنے کا ظاہری وسیلہ بنا ( تذکر وَ نقشبندیہ خیریہ مؤلفہ صادق قصوری ص۲۸۲ )

سلسلۂ نقشبندیہ میں خواجہ محمودانجیر فغنوی ؓ کے وقت سے حضرت سیدامیر کلال کے عہد تک ذکر بالجہر کوذکر بالسر کے ساتھ جمع کیاجا تا تھا، لیکن حضرت خواجہ نقشبند ؓ ذکر بالسر پر عامل تھے، اور جب حلقہ میں ذکر بالجہر شروع ہو تا آپ مجلس سے اٹھ جاتے سے، لیکن آپ کے پیر طریق حضرت امیر کلال ؓ نے اس سے منع نہیں فرمایا بلکہ عملاً اس کی تائید گی۔

حضرت امیر کلال ؓ سے منازل سلوک طے کرنے کے بعد مزید ترقیات کے لئے آپ نے مولاناعارف دیک کرانی (دیک کرانی (دیک کرانی ایک گاؤں ہے،جو بخارااور ہزارہ کے مابین واقع ہے، بخاراسے قریب ستائیس (۲۷) میل کے فاصلے پر ہے) سے رجوع فرمایا اور سات (۷) سال آپ کی خدمت میں رہے۔

بعدازاں بارہ (۱۲)سال حضرت خلیل اتا گی خدمت بابر کت میں رہے، جن کی صحبت کے لئے ایک خواب کے ذریعہ آپ کی رہنمائی کی گئی تھی، حضرت خلیل اتا گیچھ عرصہ ماوراءالنہر کی بادشاہی کے منصب پر بھی فائزرہے، حضرت بہاءالدین ؓنے آپ کے دونوں ادوار دیکھے،اورآپسے قریب رہے۔

آپ کوروحانی اور معنوی طور پر حضرت حسین بن منصور حلاج ؓ، حضرت اویس قرنی ؓ، امام مجمر علی حکیم ترمذی ؓ، سلطان الاولیاء بایزید بسطامی ؓ، سید الطا کفیہ شیخ جنید بغدادی ؓ وغیر ہ بہت سے اولیاء اللہ کے مقامات کی سیر کی سعادت حاصل ہوئی۔

آپ کاذرایعۂ معاش زراعت تھا، اونی کپڑااور سفید عمامہ زیب تن فرماتے تھے، خلیق، متواضع اور مہمان نواز تھے ، اپناکوئی ذاتی مکان نہ رکھتے تھے، عاریت پر رہاکرتے تھے، گھر میں کوئی خادم یا خاد مہ نہ تھی، اکثر او قات خود ہی کھاناپکاتے، دستر خوان کی خدمت بھی خود ہی انجام دیتے، جب وجہ دریافت کی گئی توفر مایا: "بندگی باخوا جگی راست نمی آید" حضور مُنگائیڈ کی خاکی زندگی آپ کے بیش نظر تھی، آپ اتباع سنت کے سخت پابند تھے مگر احساس قصور کے ساتھ، مریدین کے ساتھ دستر خوان پر کھانے میں شریک رہتے ، اور بڑاسے بڑا مجمع بھی ہو تا تب بھی نگر انی فرماتے کہ کوئی شخص غفلت کے ساتھ کوئی لقمہ نہ لے، جس کے بارے میں غفلت کا احساس ہو تا ازر اہ شفقت اس کو متنبہ فرماتے ، ایسا کھانا تناول نہ فرماتے جو غصہ و کر اہت کے ساتھ پکایا گیا ہو، اور نہ کسی کو کھانے کی اجازت دیتے۔ فرماتے تھے کہ جو کام غضب و غفلت یا کر اہت و دشواری سے کیا جائے، اس میں خیر و ہر کت نہیں ہوتی، کیونکہ اس میں افس و شیطان کا دخل ہو جاتا ہے (تذکرہ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ ص ۱۲۲۳)

آپ ہے بے پناہ کر امات کا صدور ہوا، بیک وقت کئی جگہوں پر نظر آنے کے بھی بڑے واقعات آپ ہے وابستہ ہیں۔
حضرت باباسی کے بارے میں بھی اس قسم کے متعد دواقعات نقل کئے گئے ہیں ، کہتے ہیں کہ ایک بارانہوں نے بیک وقت تیرہ (۱۳) جگہ کی دعو توں میں شرکت کی ، (تذکرہ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ ص۱۵۱) اس کی توجیہ حضرت مجد د الف ثانی ؓ نے یہ ک ہے کہ:یہ ایک خاص حالت ہوتی ہے جس میں شخ تواپنی جگہ پر ہی ہوتے ہیں ، مگر ان کے لطا کف بھکم خداوندی مختلف جسموں میں متشکل ہوکرایک ہی آن میں متعد د جگہوں پر نمودار ہوتے ہیں ، بعض او قات اس تشکل ہوکر ایک نہیں ہوتی ،یہ تجید و شکل کبھی

سلاسل تصوف سالاسل تصوف

عالم شہادت میں ہوتا ہے اور تبھی عالم مثال میں پایاجاتا ہے (مکتوبات امام ربانی دفتر دوم مکتوب۵۸)

آپ قطب عالم تھے،سلسلۂ نقشبندیہ آپ ہی کی طرف منسوب ہے، آپ نے ایک ایسے طریق کی بنار کھی،جو کم وقت میں روحانی فتوحات کے دروازے کھول دیتاہے، آپ اکثر فرمایا کرتے تھے کہ:

"طریقهٔ ماازنوادراست و عروة الو ثقیٰ است مارااز فضل آورده اند دریں طریقه باندک عمل فتوح بسیاراست امارعایت سنت کارے بزرگ تراست "

ترجمہ: ہماراطریقہ ایک نادر طریقہ اور عروۃ الو ثقیٰ ہے، اور اللہ کے فضل سے اس طریق میں تھوڑے عمل سے بہت ساری فتوحات حاصل ہوتی ہیں، البتہ سنت کی رعایت بڑا کام ہے۔

آپ یہ بھی فرماتے تھے" کہ ہمارے طریق کی بنیاداحادیث وآثار پرہے"اسی لئے طریقہ کقشبندیہ کانام "طریقیہ رسولیہ مدیقیہ" بھی ہے۔

ماوراء النهر کے ایک بڑے صاحب دل نے آپ سے سوال کیا، کہ "سیر وسلوک کامقصود کیاہے؟ آپ نے فرمایا: مقصود "سیر وسلوک کامقصود کیاہے؟ آپ نے فرمایا: مقصود "معرفت تفصیلی" ہے، انہوں نے دریافت کیا کہ معرفت تفصیلی کا کیا مطلب ہے؟ حضرت خواجہ ؓ نے فرمایا: معرفت تفصیلی سے مرادیہ ہے کہ حضرت رسول پاک منگا لیا گیا ہے جو کچھ بطریق اجمال قبول کیا گیاہے اسے بطریق تفصیل پیچانا جائے، اور دلیل وبرہان کے مرتبہ سے کشف وعیاں کے مرتبہ تک رسائی ہو جائے "

خلاف شریعت باتیں آپ کو قطعی پیند نہیں تھیں ،اور بعض مشائخ سے جوبظاہر خلاف شرع چیزیں منقول ہیں ان کی آپ تاویل فرماتے تھے،مثلاً ہر ات کے بادشاہ نے آپ سے سوال کیا کہ: بعض مشائخ کا قول ہے کہ "ولایت نبوت سے افضل ہے"،وہ کون سی ولایت ہے؟خواجہ نے فرمایا کہ اسی نبی کی ولایت اس کی نبوت سے افضل ہے۔

دراصل ولایت کا تعلق قرب ذات اوروصال مع اللہ سے ہ،اوراس کے بغیر کوئی شخص نبوت سے مشرف نہیں ہوسکتا،جب کہ نبوت ایک ذمہ داری اور فریصنہ خدمت ہے جس کا تعلق خلق خداسے ہے،اسی بناپر بعض بزر گوں نے قرب کے لحاظ سے نبی کی ولایت کواس کی نبوت سے افضل قرار دیا، اور حضرت بہاء الدین نقشبند گی توجیہ کا مطلب یہی ہے،لیکن حضرت مجد دالف ثائی ؓ نے لکھا ہے کہ: میں نے اپنے بعض رسائل میں ثابت کیا ہے کہ نبوت ولایت سے افضل ہے،خواہ اسی نبی کی ولایت ہو،اور حق مجبی یہی ہے، جن مشائخ نے اس کے خلاف کہا ہے ان کا قول مقام نبوت کے حالات سے بے علمی کے سبب ہے ( مکتوبات امام ربانی دفتر اول مکتوبات امام ربانی

حضرت خواجہ ؓ نے اپنے طریق کاخلاصہ خواجہ عبدالخالق غجدوانی ؓ کے حوالے سے "خلوت درانجمن " قرار دیاہے، یعنی ظاہر میں خلق کے ساتھ اور باطن میں حق کے ساتھ "

آپ فرماتے تھے کہ: ہماراروزہ ماسواکی نفی اور ہماری نماز مقام مشاہدہ ہے"

تمام مشائخ سلسلہ کی سیر ظاہر قلب پرہے اور مشائخ نقشبندیہ کی سیر باطن قلب میں ہے، وہ اس سیر سے قلب کے بطون میں پہونچ جاتے ہیں، اور مقام قلب میں ان پر ان چھ لطیفوں (نفس، قلب، روح، سر، خفی، اخفی) کے علوم ومعارف جو اس مقام کے

## 21- حضرت خواجه سنمس الدین سید امیر کلال (ولادت:۲۷۲ م ۱۷۲۸) - وفات: ۸/ جمادی الاولی ۲۷۲ ه مطابق ۵/ دسمبر ۲۷۰ ا

مناسب ہیں منکشف ہو جاتے ہیں۔

تہتر سال کی عمر میں بروزدوشنبہ ۳/ریج الاول ۹۱ ہے ہے (۹/مارچ ۱۳۸۹ء) کو آپ نے وفات پائی ، مز ار مبارک قصر عار فال میں ہے، آپ نے وصیت فرمائی تھی کہ میرے جنازہ کے آگے کلمہ شہادت اور قر آن شریف نہ پڑھاجائے، کیونکہ بے ادبی ہے، بلکہ بیر رباعی پڑھی جائے ہے۔

مفلسانیم آمده در کوئے تو شیئاللہ از جمال روئے تو دست بکشاجانب زنبیل ما آفریں برہمت بازوئے تو

\_\_\_\_\_

كسى نے آپ كى وفات پريہ قطعة تاريخ وفات كہاہے:

رفت شاہ نقشبندال خواجۂ دنیاودیں آئکہ بودے شاہراہ دین ودولت ملتش مسکن و ماوائے او چول بود قصر عارفال "قصرعرفال "زیں سبب آمد حساب رحلتش

-----

آپ کے مرید صلاح الدین مبارک نے آپ کے حالات پر "مقامات سید ناالثاہ نقشبند" کے نام سے ایک کتاب تالیف کی ، جس میں آپ کے فتاویٰ کو بھی جمع کیا گیاہے، اسی طرح آپ کے خلیفہ حضرت علاء الدین عطارؓ کی فرمائش پر مجمد الحافظی بخاریؓ نے آپ کے ملفوظات جمع کئے ہیں ،حدائق میں آپ کی فارسی تصانیف کاذکر کیا گیاہے، علی بن حسین الواعظ کاشفیؓ (م ۱۵۳۲ء) نے آپ کے ملفوظات عین الحیات "میں سلسلہ کی تاریخ اور آپ کے حالات قلمبند کئے ہیں۔

(تذكره مشائخ نقشبنديه توكليه ص ۱۳۱ تا ۱۷۷ ( بحواله انيس الطالبين مؤلفه خواجه صالح بن مبارك خليفه مجاز حضرت خواجه نقشبند، رشحات ، نفحات ، نفحات ) المنظمة تذكره نقشبنديه خيريه مؤلفه صادق قصوري ص ۲۹۸ تا ۳۳۳ الله تأريخ مشائخ نقشبنديه ص ۲۵۸ تا ۲۸۸ عبد الرسول للهي )

144 - آپ نسباً سادات سے ہیں، اٹھارہ (۱۸) واسطوں سے آپ کانسب سر کار دوعالم سَکَّاتَیْنِم کک پہونچتا ہے، آپ کی ولادت ۲۷٪ ہے اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ میل تصبہ سوخار (جو قصبہ ساس سے پندرہ میل اور بخاراسے ایک میل کے فاصلے پر ہے) میں ہوئی، آپ کوزہ گری کا شغل

رکھتے تھے، فارسی زبان میں کوزہ گر کو کلال کہتے ہیں،اسی لئے آپ امیر کلال کے نام سے مشہور ہوئے۔

بطن مادر میں تھے کہ آپ کی کرامات کا ظہور ہونے لگاتھا، آپ کی والدہ فرماتی ہیں کہ کوئی مشتبہ لقمہ پیٹ میں چلاجاتا توسخت در دہو تاتھا، یہاں تک کہ بے ہوش ہوجاتی تھیں،اس کے بعد سے میں نے کھانے پینے میں بڑی احتیاط کی۔

ابتدامیں آپ کاشغل پہلوانی اور کشتی لڑناتھا، حضرت باباسائ کی توجہ سے آپ روحانیت کی دنیامیں داخل ہوئے،اور طریقت کے امام و پیشوابن گئے،اپنے شخ سے بے انتہاعشق تھا، تیس (۳۰)سال تک اپنے شخ کی صحبت میں رہے، متواتر آٹھ (۸)سال تک بلاناغہ پیراور جمعہ کو مغرب کے بعد ساس کے لئے روانہ ہوتے اور عشاکی نماز حضرت باباسائ کی اقتداء میں اداکرتے،اور پھر نماز فجر واپس اپنے گاؤں سوخار میں آکر پڑھتے، آپ کی زندگی میں کسی کو بھی اس حال کی خبر نہ ہوئی۔

تشریعت کے حد در جہ پابند تھے، چھوٹے گناہ سے چھوٹے گناہ سے بھی پر ہیز کرتے تھے، آپ فرماتے تھے، کہ گناہ خواہ صغیرہ ہی کیوں نہ ہواسے سہل اور معمولی نہ سمجھو، آدمی گناہ کو سہل اور معمولی سمجھنے سے دوزخ میں جاتا ہے، تقویٰ کے بغیر راہ خدا نہیں کھل سکتی۔

بادشاہوں سے دوررہتے تھے،اورنہ کوئی شاہی نذرانہ قبول فرماتے تھے،ایک بار امیر تیمور (متوفی کے ۸۰۰ ہے م ۴۰۰ ہے) نے آپ کواپنے دربار میں تشریف لانے کی دعوت دی، آپ نے معذرت کر دی۔ آپ نے فرمایا کہ ہم یہیں سے دعا گوہیں، درویش اگر دنیا کی طرف میلان کریں توان کی دعا حجاب میں ہوجاتی ہے۔

بڑے صاحب کشف وکر امات بزرگ تھے، عجیب وغریب تصرفات آپ سے منقول ہیں، ایک بار حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبند حاضر خدمت ہوئے، ان پر اضطراب کی کیفیت طاری تھی، انہوں نے اپنی پوسٹین (جس کی جیب میں کچھ شکار کردہ پر ندے بھی تھے) اتار کرسامنے جلتی ہوئی آگ میں ڈال دی، حضرت امیر کلال ناراض ہوئے اور فرمایا جاؤ پوسٹین نکال کرلاؤ، خواجہ صاحب نے عرض کیا، حضرت!وہ پوسٹین تو خاکسٹر ہو چکی ہوگی، حضرت امیر کلال نے فرمایا: بہاء الدین جو چیز سالہا تک درویشوں کے زیر استعال رہی ہو، اسے آگ کس طرح جلائے گی، اسے تو آتش عشق نے پہلے ہی جلار کھا ہے۔ ع

سوختہ ازبس کہ بریاں کے شود مثل کباب

حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبند گئے اور اپنی پوسٹین وہاں سے صحیح وسالم باہر نکال لائے۔حضرت امیر کلال ؒنے ارشاد فرمایا: بہاء الدین! درویشوں اوران کی چیزوں پریہ دنیوی آگ اثر نہیں کرسکتی، کیا عجب جو کوئی درویشوں کو اپنے دل میں جگہ دے دے اسے دوز خ کی آگ بھی نہ جلائے۔

آپ کی رحلت ۸/ جمادی الاولی ۲۷۲ ہے ھ(۵/ دسمبر ۱۳۷۰ء) بروز پنجشنبہ بوقت صبح صادق ہوئی، مزار شریف قصبہ سوخار میں ہے۔قطعۂ تاریخ وفات ہے ہے: ہے

کرد رحلت چوں امیر اولیاء ہرکسے سالش بہ سلک نظم وسفت ہاتف غیبی بتاریخ وصال ۱۸- حضرت خواجه محمد با باسماسی (ولادت: ۲۵/رجب المرجب ۱۹۵ ه مطابق ۱۱/جولائی ۱۹۵ ه- مطابق ۱۱/جولائی ۱۹۵ ه- وفات: ۱۰/جهادی الاخری ۵۵۷ ه مطابق ۹/جولائی ۲۵۳ ها ۱۹۵ وفات: ۱۰/جهادی الاخری ۵۵۷ هم مطابق ۹/جولائی ۲۵۳ ها ۱۹۵ هم مطابق ۹/جولائی ۲۵۳ هم ۱۹۵ هم ۱۹ هم ۱۹۵ هم ۱۹ هم اید ای ای اید ای ای اید اید ای ای ای اید ای ای اید ای ای ای ای ای ای ای ای

#### "صاحب انوار عرفان بودگفت (۲۷٪ هـ)

-----

کہاجاتا ہے کہ آپ کے ایک سوچو دہ (۱۱۴)خلفاء تھے (تذکر وُ نقشبندیہ خیریہ مؤلفہ صادق قصوری ص۲۹۲ تا۲۹۲ ﷺ تذکرہ مشاکخ نقشبندیہ توکلیہ ص۱۲۴ تا۱۳۳ بحوالہ مقامات امیر کلال طحفید الامیر حمزو بن الامیر کلال ؓ)

145 - باباکالفظ ترکی زبان میں بزرگ اورولی کے معنی میں استعال ہو تاہے، حضرت خواجہ محمد باباساتی ہفت خواجگان نقشبند میں نہایت بلند مرتبہ کے مالک ہیں۔ جب حضرت خواجہ عزیزان علی رامیتنی گااخیر وقت آیا، تو آپ نے اپنے اصحاب میں سے حضرت محمد بابا گو المین مقرر کر کے تمام اصحاب کوان کی متابعت اور خدمت کا تھم دیا، اور حضرت محمد بابا گو تاکید کی کہ میرے متعلقین کی تربیت میں کوئی دقیقہ فروگذاشت نہ کریں۔

آپ کی ولادت باسعادت ۲۵ /رجب المرجب ۱۹۹ ھ (۱۱ /جولائی ۱۱۹۹ء) کو قصبہ سال میں ہوئی، جو طوس کے مضافات میں معروف بزرگ حضرت عزیزان علی رامیتنی گی تاریخی بستی رامیتن سے تین میل کے فاصلے پرواقع ہے، اور بقول پیر خیر شاہ امر تسری میہ تخار ااور رامیتن کے در میان ہر دوسے نونو میل کے فاصلے پرواقع ہے، باطنی تعلیم حضرت خواجہ عزیزان علی رامیتنی سے حاصل کی اور آپ کے اجل خلفاء میں شار ہوئے۔

آپ پر محویت واستغراق کاغلبہ تھا، کہاجاتا ہے کہ اپنے ایک چھوٹے سے باغ میں کبھی تشریف لے جاتے اور گھنٹوں انگور کی شاخوں کو تر اشتے رہتے، جب ایک شاخ کو کاٹنے توغلبۂ حال واستغراق کی وجہ سے آری آپ کے ہاتھ سے چھوٹ جاتی، اور آپ لیک شاخ کو کاٹنا شروع کر دیتے، اور پھر ہے ہوش ہو جاتے، یہی کیفت دہر تک برقر ارر ہتی تھی۔

بڑے صاحب کشف وکر امات تھے، آپ نے برسوں قبل حضرت شاہ نقشبنداں خواجہ بہاء الدین نقشبندگی ولادت کی پیشگوئی کی تھی، اور کوشک ہندواں کے پاس سے گزرتے ہوئے اکثر آپ کی زبان پریہ شعر جاری ہوتا تھا:

ازیں خاک بوئے مردے می آیدزود باشد کہ کوشک ہندواں قصرعارفاں شود

-----

آپ نے بے شار خلق خدا کو فائدہ پہونچایا، مگر چار خلفاء کامل اور نامور ہوئے: ایک نواجہ مجمہ صوفی جن کامز ار مقدس قصبہ سوخار میں ہے۔

سلاسل تصوف سلاسل تصوف

91- حضرت خواجه عزیزان علی رامیتنی "(ولادت ۱۹۹۱ه مطابق ۱۹۳۱ه ۱۹۵۰ ایه ۲۰/دی قعده ۲۱ دی تعده ۲۱ دی هم مارچ ۱۹۳۱ و یا ۲۷/ د مضان تعده ۲۱ در مضان کیم مارچ ۱۳۱۲ و یا ۲۷/ د مضان مطابق ۲۶/د مطابق ۲۶/د مضان ۱۹۴ مطابق ۲۹/نومبر ۱۹۴۱ و ۱۹۴۰ مطابق ۲۹/نومبر ۱۹۴۱ و ۱۹۴۰ و مطابق ۲۹/نومبر ۱۹۴۱ و ۱۹۴۰ و ۱۳ و ۱۹۴۰ و ۱۹۴۰ و ۱۹۴۰ و ۱۹

اللہ محمود سائ جو کہ آپ کے فرزندار جمند تھے۔

☆خواجه دانشمندٌ

☆خواجه سيدمير كلالٌ

آپ کی وفات ۱۰/ جمادی الاخریٰ ۵۵ کیھ (۹/جولائی ۱۳۵۳یء) کوہوئی، مرقد مبارک ساس میں ہے۔

مادهٔ تاریخ وفات:

☆ر هبرياك بابامحمر ساسي (۵۵ بره)

اہل محبت بابامحمد ساسی (۵۵بےھ)

☆برگزیدهٔ آفاق جناب بابامحمرساس (۵۵٪ھ)

برصغیر ہندوپاک کی تاریخ میں یہ تغلق سلاطین کازمانہ تھا،اوراس ملک کے عظیم شیخ حضرت نصیر الدین چراغ دہلی ؓ (م ۱۳۵۲ء) آپ کے ہم عصر تھے۔

(تذكرهٔ نقشبندیه خیریه مؤلفه صادق قصوری ص۲۷۴ تا۷۷ این تذكره مشائخ نقشبندیه توکلیه ص۱۲۱ تا۱۲۳ بحواله رشحات، انیس الطالبین که تاریخ مشائخ نقشبندیه ص ۲۴۳ تا۲۴ مؤلفه عبدالرسول للهی)

146 - حضرت خواجہ کانام علی تھا، چو نکہ آپ اپنے آپ کوعزیزال کہتے تھے اور اپنے بارے میں بات کرتے وقت فرماتے کہ عزیزال کا بخارا یہ خیال ہے اس لیے آپ کا لقب سلسلہ خواجہ گان میں حضرت عزیزال ہو گیا، اہل خوارزم آپ کو خواجہ علی باور دی اور اہل بخارا آپ کو خواجہ علی رامیتنی کہتے رہے اور صوفیا آپ کو حضرت عزیزال کہتے تھے، آپ کی پیدائش موضع رامیتن (بخاراشہر سے چھ میل دور) 194ھ ھر (194 ہے، 194 ہے) میں ہوئی، آپ کھ عرصہ اپنے آبائی وطن میں ارشاد وہدایت کے فرائض انجام دیتے رہے۔ بعد میں حوادث زمانہ کے تحت آپ رامیتن چھوڑ کر قصبہ باور دچلے آئے اور ایک مدت تک وہیں اپنے روحانی علوم و کمالات سے خلق خدا کو مستفیض کرتے رہے۔

منگولوں کے قبضہ کی وجہ سے وسط ایشیا کے حالات ٹھیک نہ تھے۔ آپ نے بالآخر باور دسے ترک وطن کر کے مرکزی شہر خوارزم میں قیام فرمایااور اخیر عمر تک وہیں سکونت پزیر رہے۔

خوارزم میں داخلہ سے پہلے جب آپ شہر کی فصیل تک پنچے توباہر ہی تک گئے اور دو درویشوں کوخوارزم کے حکام کے پاس بھیجااور کہا کہ فقیر آپ کے شہر کے دروازے پر آیا ہے اور یہاں قیام کاارادہ رکھتا ہے۔اگر آپ کو کوئی مصلحت مانع نہ ہو تو شہر میں داخل ہو جائے ورنہ واپس چلا جائے۔ آپ نے درویشوں کو سمجھادیا کہ اگر حاکم اجازت دے تواس سے اس بارے میں تحریر حاصل کر لیس اور اس پر اس کی مہر بھی ثبت کر ائیں۔ جب حاکم شہر اور اس کی مصاحبوں نے ان درویشوں کی درخواست سنی تو ہنسنے گئے کہ کیسے

سادہ لوح لوگ ہیں۔ تاہم عاکم نے تحریری اجازت نامہ لکھ کر اپنی مہر ثبت کر دی۔ اب آپ شہر میں داخل ہوئے اور ایک گوشہ میں درویشوں کے ساتھ عبادت وریاضت میں مصروف ہو گئے۔ آپ کا معمول تھا کہ ہر روز صبح دو مز دوروں کو تلاش کر کے اپنے ساتھ لاتے اور گھر آگر انہیں فرماتے کہ وضو کر و، ظہر اور عصر کی نماز ہمارے ساتھ اداکر واور ذکر میں مصروف ہو جاؤ۔ شام کو تنہیں پوری مز دور ری مل جائے گی۔ مز دور اسے آسان کام سمجھتے ہوئے بہت خوش ہو کر ان ہدایات کی تعییل کرتے۔ اس ایک دن کی صحبت کا اثر ان مز دوروں پر ایساپڑتا کہ وہ شیخ کے پاس بغیر بلائے عاضری پر مجبور ہوجاتے۔ اس طرح آہتہ آہتہ آپ کا علقہ و سبع تر ہونے لگا اور ایک وقت آیا کہ لوگوں کا جموم آپ کے در دولت پر حاضر رہنے لگا۔ ان میں شہر کے بڑے افراد بھی تھے۔ حاکم خوارزم کو جب اس صورت حال کا علم ہوا تواسے خدشہ لاحق ہوا کہ شیخ کے اثر ورسوخ اور مقبولیت سے حکومت کے خلاف فساد نہ اٹھ کھڑ اہو۔ اس خیال صورت حال کا علم ہوا تواسے خدشہ لاحق ہوا کہ شیخ کے اثر ورسوخ اور مقبولیت سے حکومت کے خلاف فساد نہ اٹھ کھڑ اہو۔ اس خیال کے تحت وہ آپ کو شہر بدر کرنے کے در ہے ہوا۔ علی رامیتنی نے ان دونوں درویشوں کو اجازت نامہ مع مہر دے کر اس کے پاس بھجا کہ تہم تبہاری اجازت سے سام طاحظہ کیا تو شر مندہ ہوا اور وہ اور اس کے درباری خواجہ رامتینی کی دور بنی اور کشف کے قائل ہو گئے اور چکا تھا۔ اب اس نے اسے ملاحظہ کیا تو شر مندہ ہوا اور وہ اور اس کے درباری خواجہ رامتینی کی دور بنی اور کشف کے قائل ہو گئے اور آپ کے عقید ت مند وں میں شامل ہو گئے۔

خواجہ علی رامیتنی خوارزم میں کیڑا بننے کاکام کرتے تھے۔ آپ ہر روز شام کے وقت سوت بیچنے والوں کے بازار میں تشریف لے جاتے تھے اور جن فقیروں کا سوت نہیں بکتا تھا، ان کا سارا سوت خرید کر گھر آتے تھے۔ آپ ساری رات مراقبہ میں مصروف رہتے تھے لیکن صبح تک چالیس گز کر باس (موٹا سوتی کیڑا) تیار ہو چکا ہو تا تھا۔ اس کو بازار میں فروخت کر کے اس قم کو آپ تین حصوں میں تقسیم کرتے تھے ایک حصہ علما پر ایک حصہ فقراء پر اور ایک حصہ اپنے اہل وعیال پر خرچ کرتے تھے, آپ کے اس بیشہ کی وجہ سے آپ کو نساج (کیڑا بننے والا) کالقب بھی دیا گیا۔ چنانچہ مولانارو کی آنے اسی لقب کے ساتھ آپ کاذکر اپنے اس شعر میں کیا ہے:

گر نہ علم حال فوق قال بودے کے شدے بندہ اعیان بخارا خواجہ نساج را

\_\_\_\_\_

(اگر علم حال، قال سے بہتر نہ ہو تا تو بخارا کے سر دار خواجہ ُ نساج کے غلام کب بنتے) (نفحات الانس ص ۲۱۲ مؤلفہ حضرت عبد الرحمن جامی ٌ (متوفی ۸۹۸ ھرم ۲۳۳ مِ)، ترجمہ: شمس بریلوی، مطبوعہ دانش پباشگ سمپنی دہلی، ووج ہے)

آپ ایک بڑے عالم و شاعر، ولی کامل، قطب وقت اور مجد دطریقت تھے، تصوف کے موضوع پر آپ نے ایک رسالہ کھی تحریر فرمایا تھا، اس رسالہ کانام "محبوب العارفین (وسیلۃ الطالبین) ہے، ہندوستان میں اس کی پہلی طباعت غالباً کان پور میں ۱۲۸۴ ہے ھیں ہوئی، یہ رسالہ آپ کے افادات کا مجموعہ ہے لیکن کس نے مرتب کیا، یہ معلوم نہیں، البتہ اتنی بات معلوم ہے کہ حضرت خواجہ و میں ہوئی، یہ رسالہ آپ کے افادات کا مجموعہ ہے والد بزر گوار کے مقامات کو مرتب کیا تھا، اس رسالہ کے اکثر واقعات انہی مقامات کے ایک صاحبز ادب "خواجہ ابراہیم" نے اپنے والد بزر گوار کے مقامات کو مرتب کیا تھا، اس رسالہ کے اکثر واقعات انہی مقامات سے ماخوذ ہے، یہ رسالہ فارسی میں ہے، اس کا اردوتر جمہ جناب قدیر محمد قریش اکبر آبادی (سابق ڈسٹر کٹ وسیشن جج) نے کیا، اور بی

ترجمہ پہلی مرتبہ <u>199</u>ء میں المصطفیٰ اکیڈمی حیدرآباد (پاکستان) سے شائع ہوا (رسالہ محبوب الطالبین ص۵ تا)۔۔میرے سامنے جو ایڈیشن (صفحات ۴۸) ہے، وہ زوارا کیڈمی پبلی کیشنز کراچی نے دوسری مرتبہ ہے <u>۳۳ ا</u>ھے م<mark>۵۱۰ ب</mark>اء میں شائع کی ہے۔

(اس کی پی ڈی ایف فائل مجھے جدہ سے محرّم جناب ضیاء الدین رحمانی اعظمی صاحب مد ظلہ نے ارسال فرمائی، فجز اہ الله احسن الجزاء)

اس رسالہ میں دوجھے ہیں، پہلے جھے میں راہ سلوک اختیار کرنے والے کے لئے دس نثر ائط ذکر کی گئی ہیں، اور دوسرے جھے میں حضرت عزیزان علی رامیتنی کے احوال ومقامات اور سولہ رشحات (ارشادات) کاذکرہے۔

آپ حضرت خضر کے صحبت دار تھے، اورانہی کے اشارہ پر آپ حضرت خواجہ محمودانجیر فغنوی ٹسے بیعت ہوئے،اور آپ کے اجل خلفاء میں شار ہوئے، حضرت خواجہ فغنوی ؓنے وقت آخرا پنے تمام خلفاءاور مریدین کو آپ کے حوالے کر دیا تھا۔

بڑے صاحب تصرفات تھے،ایک بارایک لڑکے نے آپ کے خدام کے لئے کھانا تیار کیااور نہایت خلوص کے ساتھ کھلا یا، حضرت نے خوش ہو کر فرمایا کہ مانگو کیاما نگتے ہو؟، تیری مراد پوری ہوگی،اس لڑکے نے کہا کہ "میں چاہتا ہوں کہ خواجہ عزیزان بن جاؤں " حضرت نے فرمایا، یہ بہت مشکل ہے، تیرے اندراس کا تخل نہیں ہے، کچھ اور مانگ اس نے کہا کہ نہیں ،میری تو یہی تمناہے، بقول شاعر

سب کچھ تحجی سے مانگ لیا تجھ کو مانگ کر اب اٹھتے نہیں ہیں ہاتھ میرے اس دعاکے بعد

بالآخر حضرت نے مجبور ہو کر خلوت خاص میں اس پر توجہ ڈالی اوروہ لڑ کا تھوڑی ہی دیر میں صورت وسیرت ہر لحاظ سے آپ کا پر تو بن گیا، مگروہ اس کا مخل نہ کر سکا، جالیس (۴۰) دن کے بعد اس کی وفات ہو گئی۔

آپ کاعلم گہر ااور ذہن رساتھا، بڑے بڑے مسائل چٹکیوں میں حل کر دیتے تھے، ایک بار حضرت ثیخ بدرالدین (جو ثیخ حسن بلغاریؒ کے اصحاب کبار میں تھے)نے آپ سے دریافت کیا کہ:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا (الاحزاب : ٣١)

اس آیت کریمہ میں ذکر کثیر سے ذکر زبان مراد ہے یاذکر دل؟ آپ نے فرمایا کہ مبتدی کے لئے ذکر زبان اور منتہی کے لئے ذکر دل، مبتدی ہمیشہ تکلف سے کام لیتا ہے جب کہ منتہی کے ذکر کااثر دل تک پہونچتا ہے، اوراس کے تمام اعضا واعصاب ذکر کرنے لگتے ہیں، اس وقت سالک ذکر کثیر سے متصف ہو تا ہے، اوراس حالت میں اس کاایک دن کاکام دوسروں کے سال بھر کے کام کے برابر ہو تا ہے۔

ایک روزشخ فخر الدین نوری (جواکابروقت میں سے تھے)نے آپ سے سوال کیا کہ کہ روزازل میں جب الست بر بحم (کیامیں تمہارارب نہیں؟الاعراف:۱۷۲)کے ساتھ سوال ہواتوایک گروہ نے لفظ "بلیٰ" (کیوں نہیں)کے ساتھ جواب دیا، مگرروزابد میں جب اللہ تعالیٰ "لمن الملک المیوم (آج کس کی بادشاہی ہے،المؤمن:۱۱) کے گاتوکوئی جواب نہ دے گا،اس

کاسب کیاہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا:روزازل تکالیف شرعیہ کی وضع کادن تھا،اور شرع میں گفت ہوتی ہے، مگر روزابد تکالیف شرعیہ کے اٹھادینے اورابتدائے عالم حقیقت کادن ہے اور حقیقت میں گفت نہیں ہوتی ،اس لئے اس روزاللہ تعالی خو داپنے سوال کاجواب یوں دے گا۔لله المواحدالقہار (ایک اللہ سب پرغالب ہے،المؤمن:۱۲)۔

کسی درویش نے آپ سے پوچھا کہ بالغ شریعت کس کو کہتے ہیں اور بالغ طریقت کون ہے؟ آپ نے فرمایا: بالغ شریعت وہ ہے جس سے منی (غرور، کبر، خودی وغیرہ) نکلے، اور بالغ طریقت وہ ہے جو منی سے باہر آئے، یعنی اس کی خودی جاتی رہے۔

آپ کے دوصاحبزادے تھے: ا-خواجہ محمد آپ کوخواجہ خورد کہاجا تاتھا، اس لئے کہ خواجہ عزیزان "خواجہ بزرگ کہلاتے تھے، ۲-خواجہ ابراہیم، جب حضرت خواجہ عزیزان کاوقت آخر آیاتو چھوٹے صاحبزادے کوخلافت عطافر مائی، اور فرمایا کہ یہ حق بڑے کاتھا، لیکن خواجہ خورد میرے بعد جلدر خصت ہوجانے والے ہیں، چنانچہ ایساہی ہوا، باپ کے انیس (۱۹) دن کے بعد ان کی بھی وفات ہوگئی۔ (انیس دن پروفات کی بات تذکرہ خیر یہ اور تذکرہ توکلیہ وغیرہ میں مذکور ہے، لیکن خزینہ الاصفیاء میں ہے کہ چہلم کے دن صاحبزادہ کی وفات ہوئی (خزینہ الاصفیاء جسم ۵۲ تالیف مفتی غلام سر ور لاہوری، ترجمہ: محمد ظہیر الدین بھٹی، مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۳۶۴ الھے مجمد طربیر الدین بھٹی، مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۳۶۴ الھے مجمد طربیر الدین بھٹی، مکتبہ نبویہ لاہور، ۱۳۶۴ الھے (۱۹۹۳) اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ والے ۱۳۶۴ کے دن صاحبزادہ کی وفات ہوئی (خزینہ الاصفیاء جسم ۵۲ تالیف مفتی غلام سر ور لاہوری، ترجمہ نام میں اللہ ور ۱۹۹۴ کے دن صاحبزادہ کی وفات ہوئی (خزینہ الاصفیاء کے دون صاحبزادہ کی وفات ہوئی (خزینہ الاصفیاء کی دونہ کے دونہ کے دونہ کے دونہ کی دونہ کی دونہ کے دونہ کے دونہ کے دونہ کے دونہ کے دونہ کی دونہ کے دونہ کے

برصغیر پاک وہند کی طرف دیکھا جائے تو خواجہ رامیتنی نے خاندان غلامان سے علاؤالدین خلیجی تک کا زمانہ پایا تھا اور مشاکخ چشت میں سے بابا فرید گئے شکر، مخدوم علاؤالدین صابر اور خواجہ نظام الدین اولیاء آپ کے ہم عصر تھے۔ مغرب میں امام شاذ کی، ابن عربی، احمد البدوی (بانی سلسلہ بدویہ) اور مولا ناجلال الدین رومی (بانی سلسلہ مولویہ) کا تعلق بھی آپ کے عہدسے تھا۔ حضرت خواجہ گاوصال تقریباً ایک سو تیس (۱۳۰۰) سال کی عمر میں خوارزم میں ہوا اور وہیں مدفون ہوئے۔ آپ کی تاریخ وفات میں مختلف روایات یائی جاتی ہیں:

☆زیاده ترکتابوں میں ۲۸/ ذی قعدہ ۲۱ بھر (۲۲/ دسمبر ۲۳۱۱ء) کی تاریخ مذکور ہے۔

(تذکرهٔ نقشبندیه خیریه مؤلفه صادق قصوری ص ۲۲۵ تا ۲۷۳ کی کی حالات مشائخ نقشبندیه مجددیه ص ۱۳۵ مؤلفه مولانا محمد حسن نقشبندی مجددی ً)

لا بعض کتابوں میں سن وفات ۲۸/ ذی قعدہ ۱۵٪ هر (کیم مارچ ۱<u>۳۱۱،</u>ء) مذکورہے (تذکرہ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ صسااتا ۱۲۰ بحوالہ رشحات ﷺ تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص ۲۳۹ مؤلفہ عبدالرسول للہی – بحوالہ حضرت بدرالدین خلیفہ حضرت محد دالف ثانی محد دالف ثانی م

لیجنس حضرات نے ۲۷/رمضان ۱۸بے ہو مطابق ۲۹/نومبر ۱۳۱۸ء بھی لکھاہے (دیکھئے:مرحمت نامۂ نعمت یعنی شیخ محرات اہل طریقت ص۲۷مصنفہ شیخ محمد نعمت اللّٰہ نقشبندی، مطبع دی آزاد پریس پیٹنہ، ۳۳۳۹ھ)

کیکن زیادہ تراصحاب تذکرہ نے اسی تاریخ کاذکر کیاہے جو میں نے اوپر درج کی ہے(دیکھئے:اول الذکر دونوں کتابیں نیز خزینۃ الاصفیاء ج۳س ۵۲ تالیف مفتی غلام سر ورلا ہوری، ترجمہ: محمد ظہیر الدین بھٹی، مکتبہ نبویہ لا ہور، ۱۳ممباھ مراوکہ ﷺ مبارکہ نقشبندیہ مجددیہ مظہریہ درگاہ شاہ ابوالخیر دہلی ص۱۵، ۲۵مباھ مراوکہ نیستانہ کے محبد دیہ مظہریہ درگاہ شاہ ابوالخیر دہلی ص۱۵، ۲۵مباھ مراوکہ • ۲- حضرت خواجه محمودانجير فغنوي (ولادت ۱۸/شوال المكرم ٢٢٪ ه مطابق ۵/ستمبر ١٣٠٠ - ون ٢٥٠ المرم ٢٢٪ ه مطابق ٦٨/جون ١٣١٥ وفات ١٤ / رئيج الاول ١٤٥٤ ه مطابق ٢٨/جون ١٣١٥ ع مطابق ١٨٥٪ مطابق ١٩٦٤ ه مطابق ١٩٦٥ ع مطابق ١٩٥٥ ع مطابق ١٩٦٥ ع مطابق ١٩٥٥ ع مطابق ١٨٥ ع مطابق ١٩٥٥ ع مطابق ١٩٠٥ ع مطابق ١٩٥٥ ع مطابق ١٩٥٥ ع مطابق ١٩٥٥ ع مطابق ١٩٥٥ ع مطابق ١٩٠٥ ع مطابق ١٩٠

147 - آپ کی ولادت ۱۸ /شوال المکرم ۲۲٪ هر (۵ / ستبر ۱۳۰۰) کوموضع انجیر فغنه نزدوا بکنه (بخارات نو (۹) میل کے فاصلے پر ہے) میں ہوئی، آپ کاذریعۂ معاش گل کاری (نقاشی، بیل بوٹے کاکام) تھا آپ نے حضرت خواجہ عارف ریو گری ؓ کے زیر سایہ روحانی سفر مکمل کیا، آپ حضرت خواجہ عارف ریو گری ؓ کے اجل خلفاء میں شار ہوتے ہیں، اس طریق میں بالعموم ذکر بالسر کاطریقہ رائح تھا، صاحب ارشادواجازت ہونے کے بعد آپ پہلے بزرگ ہیں جنہوں نے اس طریق میں ذکر بالجہر کا آغاز کیا، کہاجا تا ہے کہ ایسا آپ نے ایک مصلحت کے تحت کیا تھا، کیونکہ حضرت خواجہ عارف ریو گری ؓ نے آخری وقت میں فرمایا تھا کہ "اب وہ وقت آگیاہے جس کی طرف ہمیں اشارہ ہوا تھا کہ طالبوں کو بربنائے مصلحت ذکر جبر اختیار کرنا پڑے گا۔

مولاناحافظ الدین بخاری (جواس وقت کے بہت بڑے عالم اور خواجہ محمہ پارسا کے جداعلی تھے) نے رئیس العلماء مشس الائمہ حلوائی کے اشارے سے علماء عصر کی ایک جماعت کے روبر وحضرت خواجہ محمود ؓ سے سوال کیا تھا کہ آپ ذکر جہر کس نیت سے کرتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: تاکہ سویا ہو ابید اراور غفلت سے ہوشیار ہو جائے۔۔۔۔ مولانا نے فرمایا کہ آپ کی نیت درست ہے اور آپ کے لئے یہ شغل جائز ہے لیکن ذکر جہر کی ایک حدمقرر کردیجئے کہ جس سے حقیقت مجاز سے اور برگانہ آشاسے ممتاز ہو جائے، اس پر حضرت خواجہ نے فرمایا، کہ ذکر جہر اس شخص کے لئے جائز ہے جس کی زبان جموٹ اور غیبت سے پاک ہو، جس کا حلق حرام وشبہ سے، دل ریاء وشہرت سے اور باطن توجہ ماسواسے یاک ہو۔

آپ اپنے وقت کے انتہائی بلند قامت اور صاحب کر امت بزرگ تھے، حضرت علی رامیتنی گو حضرت خضر نے آپ سے بیعت ہونے کامشورہ دیا تھا، آپ کی کئ کر امتیں مشہور ہیں ، اور یہ سلسلہ بعد وفات بھی جاری رہا، کہتے ہیں کہ وہ مثالی شکلوں میں بعد وفات بھی نمود اربوتے تھے، اور اپنے احباب و متوسلین کی نگر انی فرماتے تھے۔

ایک روزکاذکرہے کہ حضرت خواجہ علی رامیتنی تخواجہ محمودانچیر فغنوی آکے باقی اصحاب کے ساتھ موضع رامیتن میں مشغول ذکر سے ،اچانک ایک بہت بڑاسفید پر ندہ ان کے اوپر اڑتا ہوا آیا، اور فضیح زبان میں بولا"اے علی مر دبن اوراپنے کام میں مشغول دکر سے ،اچانک ایک بہت بڑاسفید پر ندہ ان کے اوپر اڑتا ہوا آیا، اور فضیح زبان میں بولا"اے علی مر دبن اوراپنے کام میں مشغول رہ "،یہ بات س کر مجلس پر ایک کیفیت طاری ہوگئی ، اور سب بے ہوش ہوگئے ، جب ہوش میں آئے تو حضرت خواجہ سے دریافت کیا گیا، کہ یہ کیا معاملہ تھا؟ تو حضرت خواجہ نے فرمایا کہ وہ حضرت خواجہ محمود فغنو کی تھے ،اللہ تعالی نے انہیں یہ طاقت و قوت بخشی ہے کہ وہ جس مخلوق کے قالب میں چاہیں مشکل ہو جائیں اور وہ ہمیشہ اس مقام پر پر واز کرتے ہیں۔

تا چند کنی ببادہ نوشاں انکار انکار مکن کہ نیست نیکو ایک کار رندے کہ بودزبادہ عرفان مست

۲۱- حضرت خواجه عارف ربوگری "(ولادت ۲۷/رجب المرجب ۵۵۱ هر مطابق ۱۵/ستمبر ۱۵۱۱ ه - وفات کیم شوال المکرم ۱۵ بچره مطابق ۵/ جنوری ۱۳۱۲ وفات ۱۲۲ هر مطابق ۱۲۹ هر مطابق ۱۲۴ و ۱۳۳۴ هر مطابق ۱۳۳۰ و مطابق ۱۳۳۷ و ۱۸۳۰ مطابق ۱۳۳۷ و ۱۸۳۰ و و ۱۸۳ و ۱۸۳۰ و ۱۸۳ و ۱۸۳۰ و ۱۸۳ و ۱۸۳۰ و ۱۸۳۰ و ۱۸۳۰ و ۱۸۳ و ۱۸۳۰ و ۱۸۳ و ۱۸۳ و ۱۸۳ و ۱۸۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و

#### زنهار برو طعنه مكن صد زنهار

-----

آپ کی تاریخوفات میں اختلاف یا یاجا تاہے:

کا ایک روایت کے مطابق آپ کی وفات کا /ربیج الاول کالچھ (۲/جون کے اسماء) کو ہوئی، مز ار مقد س وابکنہ (نزد بخارا) میں ہے۔

مادهٔ تاریخ رحلت:

(121)

يوسف ثاني (١٤١٤هـ) شاه عرفاني (١٤٤هـ)

وائے کو کب برج ولایت (کا بے ھ)

(تذكرهٔ نقشبنديه خيريه مؤلفه صادق قصوري ص٣٦٣ تا٣٦٨ 🕁 تذكره مشائخ نقشبنديه توكليه ص١١١ تا١١٢ بحواله رشحات وروائح)

کہ دوسری روایت کا اربیج الاول ۱۵ کچھ (۲۸ /جون ۱۳۱۵ء) کی نقل کی گئی ہے (مشائخ نقشبندیہ مجد دیہ س۱۲۸ مؤلفہ مولانا محمد حسن نقشبندی مجد دی (ولادت: ۱۲ ارجب المرجب ۲۷۲ کے ہے مطابق ۱۸ امارچ ۲۵۸ او وفات: مطبع احسن المطابع مراد آباد، رہیج الاول ۲۳۳ ہے ، اور میرے جدامجد صاحب تذکرہ حضرت مولانا الحاج محیم احمد حسن منوروک نے بھی غالباً اسی کی روشنی میں یہی تاریخ قم فرمائی ہے (مخضر حالات نقشبندیہ مجد دیہ مظہریہ ص•۱، مطبوعہ حمیدیہ برقی پریس لہریاسرائے در بھنگہ)

العض حفرات نے تاریخ وفات ۱۳۳۳ ہے /<mark>۲۴۵ ا</mark>ء تحریر کی ہے (تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص۲۲۴ مؤلفہ عبدالرسول کے الرسول کا الم

148 - حضرت خواجہ عبد الخالق غجروانی کے خلفاء میں آپ کا درجہ سب سے زیادہ بلند ہے۔

حضرت خواجہ عبد الخالق غجد وانی ؓ کے کل چار خلفاء تھے: ا-خواجہ احمد صدیق ؓ، ۲-خواجہ اولیائے کبیر ؓ،۳-خواجہ سلیمان کر مینی ؓ، ۲-اور خواجہ عارف ریو گری (تذکر وَ نقشبندیہ خیریہ مؤلفہ صادق قصوری ص۲۱۱)،

تحقیق کے مطابق آپ کی ولادت ۲۷/رجب المرجب المرجب المائی ہے (۱۵/ستمبر ۱۵۱) و کوریو گر (بخاراسے ۱۸ میل اور غیروان سے ۲۳ میل دورا یک مقام) پر ہوئی، تمام عمراپنے شیخ کی خدمت میں رہے اور فیوض باطنی حاصل کرتے رہے، علم وحلم، زہدو تقویٰ ،عبادت وریاضت اور رشدوہدایت میں بلندشان کے حامل تھے، شیخ کی وفات کے بعد شیخ کے مندنشیں ہوئے اورایک زمانہ کو فیضیاب کیا۔

تصوف کے موضوع پر آپ نے فارسی زبان میں ایک رسالہ"عارف نامہ" تحریر فرمایا، جس کوسلسلۂ نقشبند یہ کاپہلا

رسالہ کہاجاتا ہے،اس کی تالیف آپ کے پیر بھائی حضرت خواجہ نعیم گی فرمائش پر قصبہ "نور" میں ہوئی، (جو بخارا کے نواح میں (شال مشرق) بیس فرسخ کے فاصلے پر زوش (ترکستان) کے نزدیک ہے)۔انتہائی قیمتی مضامین پر مشتمل ہے۔ بیر رسالہ ایک زمانے تک نایاب رہا،اب وہ جناب قدیر محمد قریش کے ترجمہ کے ساتھ زواراکیڈمی پبلی کیشنز کراچی سے شائع ہو چکاہے، سن اشاعت ۱۳۱۳ ہے مطابق مطابق ۱۹۹۳ ء ہے،اس حقیر کواس کانسخہ (اشاعت دوم کے ۱۳۳ ہے /اکتوبر ۱۵۰ بی جناب ضاء الدین رحمانی اعظمی نقشبندی صاحب مد ظلہ کی عنایت سے حاصل ہوا۔

حضرت عارف ؒ نے بہت کمبی عمریائی، آپ کی تاریخوفات میں بڑااختلاف یا یاجا تاہے:

لا ایک روایت کے مطابق آپ کی وفات قریب ایک سوچونسٹھ (۱۲۴) برس کی عمر میں کیم شوال المکرم ۵اکھ (۵/ جنوری ۱۳۱۱ء) کوہوئی، اورریو گرہی میں مدفون ہوئے، آپ کے شخ حضرت نجدوانی گی وفات ۵کے چھ (۱۹۷اء) میں ہوئی، گویا کہ پیرومر شد کی رحلت کے بعد آپ قریب ایک سوچالیس (۱۴۰) سال تک باحیات رہے (تذکر وَ نقشبندیہ خیریہ موَلفہ صادق قصوری ص۱۲۱، ﷺ خزینۃ الاصفیاء جسم ۵۱ موَلفہ حضرت حاجی احمد حسن منورویؓ، ﷺ تذکرہ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ ص۱۱۱)۔

ﷺ تذکرہ توکلیہ میں حضرات القدس کے حوالے سے دن تاریخ کی صراحت کے بغیرس وفات ۲۱۲ ہے (۲۲۹ء کر ۲۲۰ ہے) درج کیا گیاہے، یعنی قریب ایک سو(۱۰۰) سال کا فرق کھ اور یہی تاریخ (غرہ شوال ۲۱۲ ہے) کتاب "حالات مشائخ نقشبند یہ مجد دیہ (موَلفہ حضرت مولانا حسن نقشبند کی ص ۱۲۷) میں بھی مذکور ہے، نیز درگاہ شاہ ابوالخیر دہلی سے شائع ہونے والی کتاب شجرہ مبارکہ میں بھی یہی مرقوم ہے (دیکھئے: شجرہ مبارکہ نقشبندیہ مجد دیہ مظہریہ خیریہ ص ۱۵ مرتبہ محترم ابوالنصرانس فاروقی صاحب مد ظلہ )، مولانا سید زوار حسین شاہ مجد دی کی کتاب "حضرت مجد دالف ثانی " میں بھی "حضرات القدس " ہی کے حوالے سے یہی تاریخ درج کی گئ

تاریخ مشائخ نقشبندیه (ص۲۲۰مؤلفه صاحبزاده عبدالرسول للهی) میں بھی یہی مذکورہے۔ ﷺ خواجہ عارف کے جس رسالہ"عارف نامہ" کا ابھی ذکر آیا،اس کے آخر میں ایک قطعہ کتاریخ وفات درج ہے:

> فسوس شدنهال مهه تابال بزیرخاک گلم سیاه پوش جگرریش وسینه چاک تاریخ بهر رحلت او جستم از قلم "قطب زمال وعارف بالله "زدر قم

\_\_\_\_\_

(ترجمہ: افسوس کہ چیکتا ہوا چاند زمین کے نیچے پوشیدہ ہو گیا، اس لئے میر اقلم ماتم زدہ ور نجیدہ جگر کو پارہ پارہ کرنے والا ہو گیا، اور سینے کو چاک کرنے والا ہو گیا") اس سے تاریخ وفات ۲۳۳۴ھ / ۱۲۳۴ء نکلتی ہے (عارف نامہ ص۲۷مؤلفہ حضرت عارف ریو گری ہ شائع کر دہ زوار ىلاسل تصوف للعالم المعالم المع

۲۲- حضرت خواجه عبد الخالق غجد وانی (ولادت ۲۲/ شعبان المعظم ۳۳۵ هر (۳۰/مارچ ۱۸۳۰ ه- ۱۲- حضرت خواجه عبد الخالق عجد وانی (ولادت ۲۲/ شعبان المعظم ۱۸۳۵ هر (۳۰ مارچ ۱۹۹۰) وفات ۱۲/ رسیح الاول ۷۵۵ هر مطابق ۲۳/ اگست ۱۷۹ ایاء اور بقول بعض کاربی هر (۳۰ مارچ ۱۹۹۰)

اکیڈمی پبلی کیشنز کراچی)

لیکن میرے نزدیک ان میں سے اول الذکرروایت (تاریخ وفات ۱۵ کے ہوں کے خلیفہ اکبر حضرت محمود انجیر فغنوی گی تاریخ ولادت کالاھ (۱۳۳۰) ہے، جیسا کہ جناب صادق قصوری صاحب نے کتبۂ مز اراور تاریخی قرائن کی روشنی میں تحریر کیاہے، اگر آپ کی تاریخ وفات ۱۲٪ ہو پاسمانہ ہو مانی جائے تو حضرت محمود انجیر فغنوی کی ملا قات آپ سے شابت نہ ہوگی، اس لئے کہ آپ کی وفات یا توان کی ولادت سے قبل ہو چکی ہوگی، یاوفات کے وقت صرف سات (ک) سال کے ہو نگے ، جو کہ شعور اور استفادہ کی عمر نہیں ہے، جب کہ تمام اصحاب تذکرہ نے بالا تفاق حضرت فغنوی کو حضرت عارف ریو گری کا خلیفۂ اکبر قرار دیا ہے، اس انقطاع سے بچنے کے لئے ۱۵ بے موالی روایت ہی زیادہ قابل ترجے ہے۔

اوراس کی ایک بڑی دلیل میہ بھی ہے کہ حضرت عارف ربو گری کے مزار مبارک پر جوکتبہ لگاہواہے اس پر بھی تاریخ وفات 19 بے ہی کندہ ہے، تذکرہ خیر یہ میں اس کتبہ کافوٹودیا گیاہے والله اعلم بالصواب۔

قطعهُ تاريخُ وفات

عارف آل عارف و ولی خدا متصل شد بوصل سبحانی انخواجه المل دین" بگوسالش نیز"عارف المین ربانی "(۱۹ الحده می غلام (خزینة الاصفیاء ج ۳ ص ۵۱ مفتی غلام سر ورلا بهوری )

149 - آپ حضرت خواجہ یوسف ہمدانی کے خلیفہ اعظم ،سلسلہ عالیہ نقشبندیہ کے امام اور ہفت خواجگان نقشبند کے سرخیل ہیں ، آپ سے ہی سلسلہ تربیہ کا آغاز ہوا، آپ نے ہی سلسلہ کے اصول وضوابط مرتب فرمائے، آپ کی ولادت ۲۲/شعبان المعظم ۲۳۵ جھ سے ہی سلسلہ تربیہ کا آغاز ہوا، آپ نے ہی سلسلہ کے اصول وضوابط مرتب فرمائے، آپ کی ولادت ۲۲/شعبان المعظم ۲۳۵ جھ سے ہی سلسلہ کے اصول وضوابط مرتب فرمائے، آپ کی ولادت ۲۲/شعبان المعظم ۲۳۵ جھ سے ہی سلسلہ کے اصول وضوابط مرتب فرمائے، آپ کی ولادت ۲۲/شعبان المعظم ۲۳۵ جھ سے ہی سلسلہ تربیہ کی ولادت ۲۲/شعبان المعظم ۲۳۵ جھ سے ہی سلسلہ تربیہ کی ولادت ۲۲ سے ہوئی۔

آپ کے والد گرامی قدر کانام عبد الجمیل یا عبد الجلیل ہے، جوامام عبد الجمیل (یاعبد الجلیل) کے نام سے مشہور تھے، وہ اپنے وقت کے بڑے عالم دین تھے، اور حضرت امام مالک گی اولاد میں سے تھے، ان کی شادی روم کے شاہی خاند ان میں ہوئی تھی، اس کئے روم میں رہا کرتے تھے، اور حضرت خضر علیہ السلام کے صحبت دار تھے، حضرت خضر نے ان کوبشارت دی تھی کہ تمہارے یہاں ایک لڑکا پیدا ہو گااس کانام عبد الخالق رکھنا، حالات کی ناموافقت سے روم چھوڑ کر ماوراء النہر چلے گئے، اور بخاراسے اٹھارہ (۱۸) میل کے فاصلے پر غجد وان میں قیام پذیر ہوئے، اور بہیں حضرت خواجہ عبد الخالق کی پیدائش ہوئی۔

سلاسل تصوف ملاسل تصوف

حضرت خواجہ عبدالخالق نے علوم ظاہرہ کی تعلیم حضرت شیخ صدرالدین قاضی بخاراسے پائی ،اورذ کر خفی اورذ کر نفی و اثبات کی اجازت حضرت خضرً سے ملی۔

حضرت خواجهٔ خواجگان بہاء الدین نقشبند ؓ فرماتے ہیں کہ جن دنوں حضرت خواجہ عبدالخالق غجداوئی ؓ اپنے استاد شیخ صدرالدین ؓ سے علم تفسیر پڑھ رہے تھے،جب اس آیت کریمہ پریہونچ:

ادعواربكم تضرعاً وخفية، انم لايحب المعتدين (الاعراف : ۵۵)

ترجمہ: اینے رب کو عاجزی اور پوشیدگی کے ساتھ ریکارو، وہ حدسے تجاوز کرنے والوں کو پیند نہیں کرتا۔

آپ نے استاذ مکر م سے پوچھا کہ اس پوشیرگی کی حقیقت اوراس کاطریقہ کیا ہے؟ اگر ذاکر بلند آواز سے ذکر کرے یاذکر کے وقت اس کے اعضاحر کت کریں تودوسر اشخص اس ذکر سے واقف ہوجا تاہے، اوراگر دل سے کرے توحدیث شریف میں آتا ہے کہ:

إن الشيطان يجري من الإنسان مجرى الدم(الجامع الصحيح ج ٢ص ٧١٧ حديث نمبر: ١٩٣٣ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا)

(ترجمہ: شیطان انسان میں خون کی طرح چاتاہے)

اس کے مطابق شیطان ذکر سے واقف ہوجائے گا،استاد نے فرمایا کہ یہ علم لدنی ہے، اگر خدانے چاہاتواہل اللہ میں کوئی تہمیں مل جائے گا اوراس کا ہواب بتادے گا،۔۔۔۔اس کے بعد آپ اولیاء اللہ کی تلاش میں رہے یہاں تک ایک دن حضرت خصر سے ملا قات ہوگئ، حضرت خصر شنے فرمایا کہ میں تہمیں اپنی فرزندی میں قبول کر تاہوں اورایک سبق بتا تاہوں اسے دہراتے رہنا تم پر اسرار کھل جائیں گے، پھر و قوف عددی کی تعلیم دی اور فرمایا کہ حوض میں اترو، غوطہ لگا کا اورال سے لااللہ الااللہ محمد رسول اللہ کہو، آپ نے اس پر عمل کیا اوراس کی برکت سے بہت اسرار کھل گئے۔۔۔اس کے بعد حضرت یوسف ہمدائی بخاراتشریف لائے، حضرت خصر شنے نوش ویرکات حاصل کرنے گئے، کہتے ہیں کہ حضرت خصارت کو اجد یوسف ہمدائی پیر صحبت و پیر خرقہ، فیوض ویرکات حاصل کرنے گئے، کہتے ہیں کہ حضرت خصرت نواجہ یوسف ہمدائی پیر صحبت و پیر خرقہ، حضرت خواجہ یوسف ہمدائی پیر صحبت و پیر خرقہ، کے خطاب کی تعلیم کی گئی ہے کرتے رہو، خواجہ ابو یوسف سے بیعت کئے تواجہ ہمدائی شنے اس کو تبدیل نہیں کیا، بلکہ فرمایا کہ جس طرح تہمیں تلقین کی گئی ہے کرتے رہو، خواجہ ابویوسف سے بیعت ہوتے وقت آپ کی عمریا کیس (۲۲) سال کی تھی، حضرت خواجہ ہمدائی گئی صحبت میں آپ نے بہت مجلد منازل سلوک طے ہوتے وقت آپ کی عمریا کیس کا کا خفاکرتے تھے۔

علم تصوف اور علم الاسر ارسے آپ کو حصۂ وافر ملاتھا،اس ضمن میں متعد دواقعات آپ کے تذکروں میں نقل کئے گئے ہیں ، آپ بہت جلداشیا کے حقائق تک پہونچ جاتے تھے، مثال کے طور پر ایک دن ایک درویش حاضر خدمت ہوااور عرض کیا کہ اگر اللہ پاک مجھے جنت وجہنم کااختیار دے تومیں جہنم کواختیار کروں گاکیونکہ ساری زندگی میں نے نفس کے خلاف کام کیاہے، جنت

بھی تومیرے نفس کی آرزوہے،خواجہ صاحب نے اس درویش کی تر دید کی اور فرمایا کہ بندے کواختیارہے کیاکام،مالک جہاں جھیج چلا جائے،اور جہال تھہر ائے تھہر جائے،بندگی اسی چیز کانام ہے۔

اس کا ایک جواب حقیر راقم الحروف کے دل میں یہ آتا ہے کہ نفس کی مخالفت ہر جگہ مطلوب نہیں ہے، بلکہ صرف موقع امتحان پر مطلوب ہے، اور موقع امتحان (دارالعمل) دنیا ہے، انعام اور جزاء کے دن مالک کی مرضی چلے گی، انعام پانے والے کی نہیں، بلکہ اس دن مالک کی خواہش یہ ہوگی کہ ساری زندگی اس نے تکلیف اٹھائی ہے اور مجھے راضی کرنے کی کوشش کی ہے، آج اس کی تکلیفوں کی ایس جزاء دی جائے کہ میر ابندہ مجھ سے خوش ہوجائے، تو یوم الجزاء بندہ کی آرزؤں کی تنہیل (جس کو دنیا کی زبان میں موافقت نفس بھی آپ کہہ سکتے ہیں)کادن ہوگا اور خود مالک کو مطلوب یہی ہوگا، تو یہ کیسی حماقت ہوگی کہ مطلوب ہی کو مستر د کر دیا حائے۔

کے نیز اس د نیامیں جس نفس کی مخالفت کا حکم دیا گیاہے وہ نفس امارہ ہے، نفس لوامہ اور نفس مطمئنہ کی مخالفت مطلوب نہیں ہے، اور انسان کی جب موت ہوتی ہے تو نفس امارہ بھی مرجاتا ہے، پھر آخرت میں جب نئی زندگی کا آغاز ہو گاتواس وقت انسان کے پاس پیہ نفس امارہ موجود نہ ہوگا، پھر ظاہر ہے کہ مخالفت کا سوال کہاں پیدا ہوتا ہے۔

اس درویش نے پوچھا کہ سالکان طریقت پر بھی شیطان کاغلبہ ہو تاہے؟ حضرت خواجہ صاحب نے فرمایا کہ جو سالک مقام فنائے نفس کونہ بہونچا ہو غصہ کے وقت شیطان اس پر قابوپالیتاہے، لیکن جو اس مقام پر بہونچ گیاہواس کو غصہ نہیں آتابلکہ غیرت آتی ہے، اور جہال غیرت ہوتی ہے وہاں سے شیطان بھاگ جاتا ہے، اور بیہ صفت اس شخص میں ہوتی ہے جو کتاب اللہ کوایک ہاتھ میں اور سنت رسول اللہ کو دو سرے ہاتھ میں لئے ہوئے ہو، اور ان دونوں کی روشنی میں راستہ چیتا ہو۔

آپ اتباع سنت اور شریعت مطهر ه کو طریقت کی روح اور خلاف شریعت کوزینج وضلال قرار دیتے تھے۔

بڑے صاحب کشف و کرامات تھے، بڑے واقعات آپ سے منسوب ہیں، آپ ولایت کے اس مقام بلند تک پہونچ کہ ہر نماز کے لئے آپ خانۂ کعبہ تشریف لے جاتے اور واپس آ جاتے۔

آخری وقت آیاتومرید و فرزند وہاں موجود تھے، آپ نے آئکھیں کھول کر فرمایا:عزیز و!خوش خبری ہو کہ اللہ تعالیٰ مجھ سے راضی ہے اورا پنی رضا کی بشارت دی ہے، "تمام لوگ رونے لگے اور عرض کیا کہ ہمارے لئے بھی دعا فرمائیں، آپ نے فرمایا: تم کو بھی بشارت ہو، اللہ تعالیٰ نے مجھے فرمایا ہے کہ جو شخص اس طریق پر تا آخر استقامت رکھے گا، میں اس پر رحمت کروں گا اور اسے بخش دوں گا، کو شش کرو کہ اس طریقہ سے علٰجدہ نہ رہو" تھوڑی دیر بعد آواز آئی "

يَاأَيَّتُهَاالنَّفْسُ الْمُطْئِنة ارْجِعِي إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً (الفجر:٢٨، ٢٨)

(ترجمہ:اےاطمینان والی جان اپنے رب کی طرف واپس ہوں، یوں کہ تواس سے راضی ہواوروہ تجھ سے راضی ) اس کے ساتھ ہی آپ کی روح قفس عضری سے پر واز کر گئی، تار نخوفات ۱۲ / رہیج الاول 200ھ ھ (۲۳/اگست 129بی ء) ہے، آپ کامز ار مبارک غجروان میں ہے۔

عام تذکروں میں یہی تاریخوفات درج ہے، جن کے نام نیچے آرہے ہیں،لیکن رسالہ "عارف نامہ" (مؤلفہ حضرت

۳۷- حضرت خواجه ابو یعقوب یوسف بن ابوب همدانی "(ولادت ۴۶ میره همایی ۱۹ مطابق ۴۹۰ بیاء مطابق ۴۹۰ بیاء المارچ ۱۳۱ مارچ ۱۳۱ بیاء) یا ۵۰ بیاء - وفات ۲۲ / رجب ۱۳۵ هم مطابق ۱۱ / نومبر ۱۲۰ بیای ۱۲ / ربیع الاول یا ۲۷ / رجب ۱۳۵ هم مطابق ۱۱ / نومبر ۱۲۰ بیای ۱۳۰ مارچ ۱۳۱ بیای ۱۳۰ میری طوسی (ولادت ۲۰ میره یا ۲۳ میری مطابق ۱۱ بیای ۱۵۰ وفات ۴ / ربیع الاول ۲۷ میره مطابق ۱۱ میرو لائی ۱۵۰ میرود این ۱۲ میرود این ۱۵۰ میرود این ۱۳ میر

خواجہ عارف ریو گری گے حاشیہ میں حضرت ڈاکٹر غلام مصطفے خان صاحب ؓنے حضرات القد س (دفتر اول ص۱۳۳) کے حوالے سے تاریخ وفات کا بیے اور اس کی جے،اوراسی کوزیادہ درست قرار دیا ہے (عارف نامہ،مقدمہ ڈاکٹر غلام مصطفے خان صاحب ؓ ص ۸، شائع کر دہ زوارا کیڈمی کراچی )

آپ نے اپنے فرزندوں اور حلقۂ احباب کوجو وصیت کی تھی ،اس کے چنداہم اجزاء یہ تھے: ﷺ خانقاہ نہ بناؤ اور نہ خانقاہ میں رہو، ﷺ اہل دنیا اور بادشاہوں سے دوررہو، ﷺ قہتمہ مار کرنہ ہنسو، ﷺ کسی سے پچھ طلب نہ کرو، جو ما نگناہواللہ پاک سے مانگو، ﷺ محفل ساع میں کثرت سے نہ بیٹھو، کیونکہ ساع کی کثرت سے نفاق پیداہو تا ہے، اور دل مر دہ ہو جاتا ہے، ساع صرف اس شخص کے لئے جائز ہے، جس کادل زندہ اور نفس مر دہ ہو۔

طریقۂ نقشبندیہ کی بناجن مصطلحات و کلمات پرہے،وہ آپ ہی کے وضع کر دہ ہیں،سلسلۂ نقشبندیہ کی بنیاد گیارہ (۱۱) اصولوں پررکھی گئی ہے:

(۱) ہوش دردم (۲) نظر بہ قدم (۳) سفر دروطن (۴) خلوت درانجمن (۵) یاد کر د (۲) بازگشت (۷) نگاه داشت (۸) یاداشت۔

بعدمیں حضرت خواجه نقشبند تنے تین اصولوں کا اضافه کیا:

(۹)و قوف عد دی (۱۰)و قوف زمانی (۱۱)و قوف قلبی

ان مصطلحات کی تشریح آئندہ ایک مستقل باب میں آئے گی۔

مادهُ وفات: آفتاب كامل (۵۷۵هـ)

(تذكرهٔ نقشبنديه خيريه مؤلفه صادق قصوري ص ۲۵۰ تا ۲۵۹ الله ۲۵ تذكره مشائخ نقشبنديه توكليه ص ۹۸ تا ۱۰۹۱)

150 - اسم گرامی فضل اللہ بن محد بن علی اور کنیت ابو علی ہے، آپ سم سم ہے ہے۔ اسم اللہ علی طوس کے نواحی گاؤں "فار مد" میں پیداہوئے، اسی نسبت سے آپ "فار مدی" کہلاتے ہیں۔

شعور کی عمر کو پہونچے تو حصول علم کے لئے نیشا پور تشریف لے گئے اور وہاں حضرت شیخ ابو سعید ابو الخیر ؓ سے کسب فیض کیا، یہاں آپ پر بڑے عجیب وغریب حالات ووار دات ظاہر ہوئے، جب شیخ ابو سعید ابو الخیر ؓ نیشا پورسے تشریف لے گئے، تو آپ امام ابو القاسم قشیر کی ؓ صاحب رسالۂ قشیر میہ کی خدمت میں حاضر ہوئے، اور اپنے احوال و وار دات بیان فرمائے، امام ابو القاسم ؓ نے فرمایا:
اے لڑے! جا تحصیل علم میں مشغول ہو "

چنانچہ آپ حصول علم میں تین سال تک مشغول رہے،اس دوران آپ نے فقہ امام ابوحامد غزالی کبیر سے پڑھی، اور ساع حدیث ابوعبداللہ بن باکوشیر ازگ ابومضور متبی "،ابوحامد غزالی کبیر"،ابوعبدالرحمن نیلی "اورابوعثان صابونی سے کیا، لیکن وہ حالات وواردات ختم نہیں ہوئے، بلکہ اس میں اضافہ بی ہو تارہا، یہاں تک کہ ایک دن آپ نے دوات میں قلم ڈال کر زکالا تووہ سفید تھا، آپ نے امام ابوالقاسم قشیری کی خدمت میں حاضر ہو کر ہیہ واقعہ عرض کیا، توامام موصوف نے فرمایا: جب علم نے تجھ سے ہاتھ اٹھالیاتو بھی اس سے ہاتھ اٹھالیاتو بھی اس سے ہاتھ اٹھالے ،اور طریقت کے کام میں لگ جا، آخر آپ مدرسہ سے خانقاہ میں آگئے اور حضرت امام ابوالقاسم قشیری گی خدمت میں مصروف ہو گئے،ایک دن امام ابوالقاسم وصوف کے عشل کے لئے چند ڈول پانی جمام میں ڈول پہنی تعام میں ڈول ہو گئے،اورامام موصوف کے عشل کے لئے پانی خام میں ڈول ہو گئے، اورامام موصوف کے عشل کے لئے گئی ڈالا، آپ اس خوف سے خاموش رہے کہ کہیں مرضی کے خلاف نہ ہو اہو، آخر امام صاحب نے دوبارہ اور سہ بارہ دریافت فرمایا، تو ڈرایا پہنی کے چند ڈول میں پالیا، ۔۔۔۔ پھر آپ مجاہدے میں مشغول ہو گئے، ایک دن آپ پرائی حالت طاری ہوئی کہ حاصل کیا تھا، تو نے بانی کے چند ڈول میں پالیا، ۔۔۔۔ پھر آپ مجاہدے میں مشغول ہو گئے، ایک دن آپ پرائی حالت طاری ہوئی کہ حاصل کیا تھا، تو نے بانی کے چند ڈول میں پالیا، ۔۔۔۔ پھر آپ مجاہدے میں مشغول ہو گئے، ایک دن آپ پرائی حالت طاری ہوئی کہ ایا سے زیادہ آپ اس میں گم ہو گئے، آپ نے وہ کیفیت امام قشیری سے عرض کی، امام صاحب نے فرمایا کہ اے ابو علی !میر کی رسائی اس سے زیادہ آپ اس میں گم ہو گئے، آپ نے وہ کیفیت امام قشیری سے عرض کی، امام صاحب نے فرمایا کہ اے ابو علی !میر کی رسائی اس سے نیادہ خیس ہے۔

اس طرح روحانیت کی پہلی نسبت آپ کوامام قشیر کیؓ سے حاصل ہوئی ، یہ نسبت سیدالطا کفہ حضرت جنید بغداد کیؓ سے ہوتے ہوئے حضرت علیؓ تک پہونچتی ہے،وہ اس طرح کہ:

حضرت بوعلی فار مدی گوید نسبت حاصل ہوئی حضرت امام ابوالقاسم قشیری ؓ سے،ان کو خواجہ بوعلی د قات ؓ سے،ان کو خواجہ ابو کمر شبلی اور حضرت ابو بکر واسطی تنیول بزرگول سے،اوران خواجہ ابو ابوالقاسم نصیر آبادی ؓ سے،ان کو حضرت ابو علی رود باری ؓ ،خواجہ ابو بکر شبلی اور حضرت ابو بکر واسطی تنیول بزرگول سے،ان کو شخ داور طائی ؓ سے،ان کو شخ معروف کرخی ؓ سے،ان کو شخ داور طائی ؓ سے،ان کو شخ معروف کرخی ؓ سے،ان کو شخ داور طائی ؓ سے،ان کو خواجہ حبیب بجمی ؓ سے،ان کو امام الاولیاء حضرت حسن بصری ؓ سے،ان کو امیر المؤمنین حضرت علی ؓ سے،اوران کو سرور کا کنات حضرت رسول مقبول مقابل سے،اوران کو سرور کا کنات حضرت رسول مقبول مقابل سے مقبی عطاء الرحمن قاسمی، شاہ ولی اللہ دہلوی صے۲۲۷ مر تبہ مفتی عطاء الرحمن قاسمی، شاہ ولی اللہ دہلوی صے۲۲ مر تبہ مفتی عطاء الرحمن قاسمی، شاہ ولی اللہ دنسٹی ٹیوٹ دہلی)

اس کے بعد آپ حضرت شیخ ابوالقاسم گرگائیؒ (خلیفۂ حضرت شیخ ابوالحسن خرقائیؒ) کی خدمت میں حاضر ہوئے اور شرف بیعت حاصل کی اور پیمیل سلوک کے بعد خلافت سے سر فراز ہوئے، آخر حضرتؓ کی شفقت اتنی بڑھی کہ انہوں نے آپ کو اینی دامادی کا شرف بھی عطافر مایا۔

پھر اولیی طور پر آپ کو بر اہر است حضرت شیخ ابوالحن خرقائی کے بھی نسبت حاصل ہوئی، بلکہ آپ کی یہی نسبت زیادہ مشہور ہوئی یہاں تک کہ بعض لو گوں کو مگمان ہوا کہ آپ براہ راست حضرت ابوالحن خرقائی ہی کے خلیفہ ہیں، یہاں تک کہ شجرات میں بھی حضرت ابوالقاسم گرگائی گانام درج نہیں کیا گیا، جب کہ حقیقت بیہے کہ آپ کی ولادت حضرت ابوالحن خرقائی گی وفات کے بعد ہوئی ۔۔۔اولیی طور پر فیضیابی کی بھی اپنی اہمیت ہے لیکن کمال تک رسائی کے لئے ظاہر کی واسطہ ضروری ہے، اسی سے استفادہ

## ۲۵-حضرت شیخ ابوالقاسم کر گانی ت<sup>و</sup> (وفات ۴۵۰ مر<u>م ۸۵۰ ا</u>ء/۲<u>۷۰ ا</u>ء)

میں استناد پید اہو تاہے،عام حالات میں ظاہری واسطہ کے بغیر انسان میں وہ اہلیت پید انہیں ہوتی کہ روحانی طور پر مشائخ متقد مین سے کسب فیض کر سکے، شیخ ظاہر کی صحبت و تربیت سے انسان کے قلب وروح میں وہ قوت پیدا ہوجاتی ہے کہ سابقہ ارواح صالحین سے انسال قائم کر سکے، اس لئے در میانی واسطہ کو حذف کرنااستناد کے نقطہ نظر سے بھی اور فیضان کے لحاظ سے بھی مناسب نہیں۔

تکمیل سلوک کے بعد آپ طوس سے نیشا پور تشریف لے گئے، وہاں آپ کاوعظ بہت مقبول ہو گیا، بڑے بڑے امر اء بالخصوص نظام الملک کے یہاں بڑی مقبولیت حاصل ہوئی، آپ کولسان الوقت کا خطاب دیا گیا، فتوحات کے دروازے کھل گئے، مگروہ سب آپ صوفیا اور غرباء پر خرچ کر دیتے تھے، ابن سمعائی گا قول ہے کہ "ابوعلی لسان خراسان اور شیخ خراسان تھے"بڑے بڑے اکابروقت آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے، ججۃ الاسلام امام غزالی بھی آپ ہی سے بیعت اور تربیت یافتہ ہیں۔

آپ کے خلفاء میں دونامور ہتیاں شامل ہیں ،اول حضرت یوسف ہمدانی جن سے سلسلۂ نقشبندیہ چلا،اوردوم حضرت احمد غزالی (م ۲۰ اور مولویہ (مولاناروی گی نسبت احمد غزالی (م ۲۰ اور مولویہ (مولاناروی گی نسبت سے موسوم) جاری ہوئے،اس طرح تصوف کی تاریخ میں حضرت ابوعلی فار مدی گویہ ممتاز مقام حاصل ہے کہ آپ کئی بڑے سلاسل کے امام ہیں۔

آپ کی وفات ۴ /ریخ الاول کے بیرے (۱۲ /جولائی ۱۸<u>۰؛</u> ) کو تینتالیس (۴۳)سال کی عمر میں ہوئی، مز ار اقد س طوس میں مرجع خاص وعام ہے۔

مادهٔ تاریخ رحلت: "عزت "☆"عبادت "(۷۷٪م ۵) \_

(تذکر هٔ مشائخ نقشبندیه ص۹۸ تا ۹۲ مؤلفه علامه نور بخش توکلی بحواله طبقات الثافعیة الکبریٰ للتاج السبکیٌ، نفحات الانس ☆ تذکرهٔ مشائخ نقشبندیه خیریه ص ۲۲ تا ۲۴ مؤلفه مولانامچه صادق قصوریٌ ﴿ حضرت مجد دالف ثانیٌ ص ۱۲۲ مؤلفه مولاناسید زوار حسین ۖ ﴿ تاریخ مشائخ نقشبندیه ص ۱۹۳ تا ۱۹۳ مؤلفه عبد الرسول للهی)

151 - اسم مبارک علی بن عبداللہ اور کنیت ابوالقاسم ہے، طوس کے نواح میں ایک دیہات "گرگان" کے رہنے والے تھے، یہ بغداد میں سلجو قیول کا دور تھا، اس وقت ترکتان، ایران، عراق، اور شام بغداد کے زیر نگیں تھے۔

حضرت ابوالقاسم گرگائی ہراہ راست حضرت شیخ ابوالحسن خرقائی کے تربیت یافتہ اور خلیفہ ہیں،ان کے علاوہ تین واسطوں –ا - حضرت ابوعثمان مغربی ہیں۔اورابوعلی رود باری اسے دریعہ سید الطاکفہ حضرت جنید بغدادی سے بھی آپ کونسبت حاصل ہے، حضرت جنید بغدادی کویہ نسبت اپنے ماموں حضرت سری سقطی سے ملی،ان کو حضرت معروف کرخی سے ،اور حضرت معروف کرخی ہے۔ اور حضرت معروف کرخی ہے۔ اور حضرت معروف کرخی ہے۔ بار گول کے فیض یافتہ ہیں، جن میں دوسلسلے زیادہ مشہور ہیں:

ا- آپ کویہ نسبت حاصل ہوئی حضرت امام علی بن موسیٰ رضاہے ،ان کو امام موسیٰ کاظم ؓ ہے،ان کو امام جعفر صادق ؓ سے ،ان کو اپنے والد امام محمد باقرؓ ہے،ان کو اپنے والد امام زین العابدین ؓ ہے،ان کو اپنے والد امام حسین ؓ ہے،ان کو اپنے والد امیر المومنین حضرت علیؓ ہے اوران کو سید المرسلین حضرت رسول الله مَثَّالِیَّا ﷺ ہے۔ عام طور پر شجرات اور تصوف کی کتابوں میں حضرت بوعلی فار مدی اور حضرت شیخ ابوالحسن خرقانی کے بعد بلا خرقانی کے در میان حضرت ابوالقاسم کر گانی گانام نہیں ماتا ہے، بلکہ حضرت شیخ ابوالحسن خرقانی کے بعد بلا فصل حضرت بوعلی فار مدی گاذ کر کیاجا تاہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ حضرت شیخ خرقانی کے حضرت فار مدی گی ملاقات ثابت بلکہ ممکن نہیں ہے، اس لئے کہ حضرت خرقانی گی وفات (۲۵ بیرہ) کے کئی سال بعد حضرت فار مدی گی ولادت (۲۵ بیرہ میں) ہوئی، آپ کو باطنی کمالات اصلاً دومشائخ طریق (حضرت ابوالقاسم قشیری گانی کے زیر صحبت حاصل ہوئے۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی ؒ نے ان وسائط کے لئے غالباً شیخ احمد قشاشی ؓ کی کتاب "عقد الفرید فی سلاسل اہل التوحید" سے استفادہ کیاہے، جبیبا کہ آپ نے اس کتاب کاذکر کیاہے (الانتباہ فی سلاسل اولیاءاللہ ص۲۳۸)

حضرت کرگانی اُپنوفت میں بے نظیر و بےبدل اور مرجع الکل سے، اور کشف کے باب میں بڑی شہرت رکھتے تھے، حضرت قطب دورال داتا گئی بخش ہجویری لاہوری (م کائی ہے کہا ۔) فرماتے ہیں کہ مجھے ایک واقعہ پیش آیا جس کا حل کرنا دشوار تھا، میں حضرت شخ کی خدمت میں حاضری کے ارادے سے طوس پہونچا، اس وقت آپ مسجد کے جمرے میں تنہا تھے، اور ایک ستون کو مخاطب کر کے میر اہی واقعہ ارشاد فرمارہے تھے، میں نے عرض کیا، حضرت! آپ کس سے گفتگو کررہے ہیں، آپ نے فرمایا، اے لڑک !اللہ پاک نے اس وقت اس ستون کو میر سے ساتھ گویا کر دیا، اس نے مجھے سے سوال کیا جس کا میں جو اب دے رہا ہوں۔

آپ صاحب تصانیف عالم سے ،آپ کی کتاب "اصول الطریقة وفصول الحقیقة "تصوف کے موضوع پراہم تحریرہے،وصال پر ملال ۲۳/صفر ۲۵۰ مرضوع بر الربیل ۲۵۰ مرضوع پراہم تحریرہے،وصال پر ملال ۲۳/صفر ۲۵۰ مرضوع کے موضوع پراہم کا تحریرہے،وصال پر ملال ۲۳/صفر ۲۵۰ مرضوع کے تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص۱۸۹ تا ۱۹۲۱ عبد الرسول للہی)

152 - حضرت شیخ ابوالقاسم قشیری گاپورانام ہے "عبدالکریم بن ہوازن بن عبدالملک بن طلحہ نیشاپوری القشیری ابن قسیر ابن کعب سے تعلق تھا، نیشاپور کے رہنے والے تھے، استاذ کے لقب سے یاد کئے جاتے تھے، تاریخ ولادت ۲۷ بیاھ م ۴۸۹ء ہے، حضرت شیخ بوعلی د قاتی گوخواجہ ابوالقاسم نصر آبادی سے انتساب تھا، ان کو حضرت شیخ بوعلی د قاتی کوخواجہ ابوالقاسم نصر آبادی سے انتساب تھا، ان کو حضرت ابوعلی رود باری مختواجہ ابو بکر شبلی اُور حضرت ابو بکر واسطی تینوں بزرگوں سے ، اوران سب کوسید الطاکفہ حضرت جبنید بغدادی سے ان کو شیخ سری سقطی سے ، ان کو شیخ معروف کرخی سے ، ان کو شیخ داؤد طائی سے ، ان کوخواجہ حبیب عجمی سے ، ان کو امام الاولیاء حضرت

امام قشیری گوید نسبت حضرت شیخ بو علی د قاق (متوفی ۴۰۰٪ هم ۱۰۱۰؛ عاصل معنی د قاق (متوفی ۱۵۰٪ هم ۱۵۰۰؛ عاصل محولی ، ان کوخواجه ابوالقاسم نصر آبادی (متوفی ۱۳۷۷ هم یا ۲۷۳ هم ۱۵۰۰ سے، ان کو حضرت ابوعلی

حسن بصری ؓ سے، ان کوامیر المؤمنین حضرت علیؓ سے،اوران کو سرور کا ئنات حضرت رسول مقبول صَلَّاتیْاً ﷺ سے(الانتباہ فی سلاسل اولیاء الله، مجموعۂ رسائل امام شاہ ولی الله دہلوی ص۲۲۷ مرتبہ مفتی عطاء الرحمٰن قاسمی، شاہ ولی الله انسٹی ٹیوٹ دہلی)

آپ بڑے صاحب کر امات اور اپنے وقت میں خراسان کے اندر مرجع خلائق سے، سلطان الپ ارسلان آپ کا بے حد احرام کر تاتھا، تصوف وعلم الاخلاق کی مشہور زمانہ کتاب "رسالۂ قشر ہے" آپ ہی کی تصنیف لطیف ہے، اس کے علاوہ تغییر قر آن بھی آپ نے لکھی، اس کانام "التیمیر فی التغییر " ہے (تین جلدوں میں ہے)، اس کا ایک نام "تغییر گیر" بھی ہے، اور اس کو "تغییر لطائف الاشارات " بھی کہتے ہیں، اور بھی کئی بلند پایہ تصانیف کا ذکر ملتا ہے، وصال پر ملال رہتے الثانی ۱۵ میر کا کے باء ) میں ہوا (نفحات الاشارات " بھی کہتے ہیں، اور بھی کئی بلند پایہ تصانیف کا ذکر ملتا ہے، وصال پر ملال رہتے الثانی ۱۵ می موحد بن محمد بن علی بن الائس ص ۱۵ مولفہ حضرت جائی ہے الاعلام ج ۲ ص ۵۷ المؤلف : خیر الدین بن محمود بن محمد بن علی بن فارس ، الزرکلی الدمشقی (المتوفی : 1396هـ) الناشر : دار العلم للملایین الطبعة : الخامسة عشر – آبار / مایو فارس ، الزرکلی الدمشقی (المتوفی : 243 والوفیات 1: 299 وتاریخ بغداد 11: 83 مفتاح السعادة 1: 438 ثم 2: 186 ومجلة الکتاب 3 : 185 وتبیین کذب المفتری 271 مفتاح السعادة 1: 556 کا وانظر فهرسته. وکشف الظنون 520 و 1551 والتیموریة 1: 230 وتذکرۃ النوادر 24 وانظر کتابخانه دانشکاہ تھران: جلد أول، ص 185)

153 - اصل نام حسن بن محمد بن و قاق ہے، اپنے عہد میں نیشا پور کی زبان، اعلی درجہ کے خطیب، بڑے عالم دین اور یکتائے روز گار سے، بے عہد میں نیشا پور کی زبان، اعلی درجہ کے خطیب، بڑے عالم دین اور یکتائے روز گار سے، بے شار مشاکُخ کو دیکھا اور فیضیاب ہوئے، آپ حضرت ابوالقاسم نصیر آباد گ کے خلیفۂ اجل ہیں، صاحب قال کے ساتھ صاحب عال بھی تھے، طبیعت میں بے حد حرارت تھی، آپ کی مجلس میں بڑے بڑے علماء عاضر ہوتے تھے، حضرت ابوالقاسم قشر گ ک اسلام سے، جو آپ کے شاگر د، مرید اور داماد بھی تھے، حضرت قشر گ نے آپ کے مجلسی افادات کا مجموعہ مرتب کیا، آپ کی مجلس میں بڑے بڑے دقیق مسائل ہوتے تھے، اور آپ کے کشف و کر امات کا بھی ظہور ہوتا تھا، مثلاً:

مثلا:

ﷺ کہ ایک صاحب مجلس میں حاضر ہوئے، اس نے شخ کے سر پر خوبصورت دستارد کیھی تواس کی طبع پیدا ہوگئی، اس نے سوال کیا کہ حضرت! توکل کس چیز کانام ہے؟ شخ نے فرمایا توکل ہیہے کہ دستار کی طبع تم سے ختم ہوجائے۔

ﷺ ایک شخص نے خدا کے نزول کے بارے میں دریافت کیا، تو آپ نے جواب میں دوعر بی اشعار پڑھے:

خلیلی ہل ابصر تما او سمعتما باکر م من رب یمشی المیٰ عبدہ
اتی زائر اًمن غیر و عدہ قال لی اصوت ک من تعلیق قلبک بالو عد

ترجمہ: تم نے سنا کہ دیکھا ہے اے میرے دوستو!، رب سے بڑا کریم جو بندے کے پاس آئے، وعدہ کئے

بغیر ہی وہ میرے یاس آتا ہے، اور کہتا ہے کہ صرف میں ہوں جو تیرے دل کو آوازدے۔

بغیر ہی وہ میرے یاس آتا ہے، اور کہتا ہے کہ صرف میں ہوں جو تیرے دل کو آوازدے۔

رود باری (متوفی ۱۳۳۳ هر ۱۳۶۸ می ۱<sup>55</sup>، خواجه ابو بکر شبلی (متوفی ۱۳۳۳ هر ۱۳۳۹ می) و حضرت ابو بکر و دباری (متوفی ۱۳۳۰ می ۱<sup>55</sup> مینوں مشائخ سے ،اور بیر سب سیرالطا نفه حضرت واسطی (متوفی ۱۳۳۰ می ۱<sup>56</sup> تینوں مشائخ سے ،اور بیر سب سیرالطا نفه حضرت

آخری عمر میں آپ سرایا در دبن گئے تھے،خوف وگریہ کابڑاغلبہ تھا، کہتے ہیں کہ جب شام ہونے لگتی تو حیبت پر چڑھ جاتے،اورآ فتاب کی طرف منہ کرکے کہتے کہ "بتاؤ! آج کیسی گذری، کسی جگہ تم کسی غمز دہ پر چیکے،اور کسی جگہ ان زیروز برہونے والوں کی تم کو کچھ خبر ملی؟اس طرح غروب تک سورج سے ہم کلام رہتے۔

یہ کیفیت کبھی خود کلامی میں تبدیل ہو جاتی تھی ، مجلس میں بھی ایسی دقیق باتیں فرمانے لگتے جولو گوں کی فہم سے بالاتر ہو تیں ،اسی لئے اخیر میں مجلس کے حاضرین کی تعداد کم ہوگئی تھی ،زیادہ سے زیادہ ستر ہ اٹھارہ(۱۸) آدمی رہ گئے تھے ،حضرت جامی ؓ نے شیخ الاسلام ؓ کے حوالے سے کھھاہے کہ "جب شیخ ابو علی د قاق ؓ کا کلام اس بلندی پر پہونجاتوان کی مجلس لو گوں سے خالی ہو گئی " آب كي وفات نيشايور مين بماه ذي قعده ٥٠ ٢٠ هـ (ايريل ١٠٠٠) اوربقول بعض ٢٠ ٢٠ هـ (م ١٥٠١ ء) هو كي ، اور آساني سورج سے ہم کلام رہنے والا علم وطریقت کا پیر آفتاب ہمیشہ کے لئے غروب ہو گیا(نفحات الانس ص ۵۲۴ تا۵۲۲ مؤلفہ حضرت عبد الرحمن جاميٌ، ترجمه: سمّس بريلوي، ناشر: دانش پباشنگ تمپنی درياً شنج د بلی، ۱۰ ۲٫۶ ﷺ الاولياء فارسي ص۷۷۲مؤلفه داراشکوه ) 154 - پورانام ابوالقاسم ابراہیم بن محمد بن محمود نصر آبادی ؓ ہے، خراسان کے شیخ تھے ، نیشاپور میں پیداہوئے،اوروہیں پروان چڑھے، کئی علوم میں آپ کو تبحر حاصل تھا، حدیث شریف اور علم تاریخ کے حافظ تھے ،خاص طور پر علم معرفت اور حقائق کا گہر ادرک حاصل تھا، روایت حدیث میں قابل اعتماد تھے، علم اور حال میں یکتائے روز گارتھے، شیخ ابر اہیم شیبانی کے شاگر در شید تھے، حضرت ابو بکر شبل ، شیخواسطیؒ، حضرت ابوعلی رود باریؒ، شیخ ابو بکر طاہر ؒ اور حضرت ابو محمد مر تعشؒ جیسے اکابر وقت سے مستفید ہوئے، ساری زندگی نیشا پور میں رہے ، آخری عمر میں جج کے لئے تشریف لے گئے ، اور مکہ معظمہ میں مقیم ہو گئے ، شیخ ابوعثمان مغربی اُن کے استقبال کے لئے جب سامنے آئے تو تو انہوں نے خوش طبعی سے فرمایا کہ مکہ میں آپ کی کیاجگہ ہے؟، شیخ نصر آبادی ؓ نے کہا کہ اور آپ کی کیاجگہ ہے، یہ میری جگہ ہے،اتفاق سے کچھ ہی مدت کے بعد حضرت ابوعثمان گکہ سے نیشابورواپس ہو گئے،اور حضرت نصر آبادی ٌ تاحیات مکہ معظمہ میں مقیم رہے، یہاں تک کہ کامیر ہم محکوم و (بروایت طبقات الصوفیہ ) پاکس م ۱۸۴ و (بروایت نفحات الانس) میں آپ نے انتقال فرمایا۔(طبقات الصوفیة ص ۳۴۲۳ تا ۳۴۷ مؤلفه شیخ ابوعبد الرحمن محمد بن الحسین السلمی ،مترجم شاہ محمد چشتی ،ناثر :اعتقاد پېشنگ هاؤس دريا گنج دېلى، ۱۴۰۶ چ☆ نفحات الانس ص ۴۵۱،۴۵۲ مؤلفه شيخ عبدالرحمن جاميٌ ﴾

155 - اسم گرامی "احمد بن محمد بن قاسم بن منصور بن شہر یاررود باری ہے، آپ کے آباء کرام کانسب کسریٰ شاہ فارس (نوشیر وال عاماء عادل) تک پہونچتا ہے، وطن مالوف بغداد تھا، کیکن مصر میں رہائش اختیار کرلی تھی ،اوروہیں وفات پائی، آپ مصر کے مشائخ اور علماء کے امام تھے آپ کے ماموں ابوعبد الله رود باری گہیں۔

آپ سیدالطا نفہ جنید بغدادی کے اجل خلفاء میں ہیں ، نیز حضرت مشادد بینوریؓ ، حضرت ابوالحسین نوریؓ ، حضرت ابو حمز ہؓ ، حضرت حسن مسوحیؓ کے بھی فیض یافتہ ہیں ،ایک عرصہ تک شام میں حضرت ابن جلاء کی صحبت میں بھی رہے۔

حضرت جنید بغدادی سے آپ کے تعلق کاپس منظریہ ہے کہ آپ اپنی طرز کے مطابق امیر انہ ٹھاٹ باٹ کے ساتھ رہتے تھے، ایک دن حضرت جنید بغدادی ؓ جامع مسجد میں وعظ فرمار ہے تھے، حسن اتفاق آپ بھی اس وقت جامع مسجد میں موجود تھے ، (شخ سلمی کی روایت ہے کہ آپ مسجد کے باہر گذرر ہے تھے ) کہ دوران وعظ شخ نے مجلس میں کسی کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا کہ "اسمع یاھذا!اے شخص سنو، آپ نے سمجھا کہ شخ مجھ سے ہی مخاطب ہیں، آپ کھڑ ہے ہوگئے، اور حضرت کی باتیں سننے لگے ، اوراسی وعظ اور حضرت کی خصوصی توجہ نے آپ کی کایابیٹ کرر کھ دی ، دل د نیاسے اچائے ہوگیا، اور سب کچھ دولت ، جائیدادو غیرہ چھوڑ کر حضرت بغدادی کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوگئے۔

آپ نے اپنے مشائخ کے بارے میں فرمایا کہ: تصوف میں میرے استاذ حضرت جنید ، فقہ میں حضرت ابوالعباس بن سر تے ، ادب میں حضرت تعلب ، اور حدیث میں حضرت ابراہیم حرفی میں۔

آپ بڑے عالم ، حافظ حدیث ، فقیہ ، ادیب ، شاعر اور امام وقت تھے، شیخ عبد الرحمن سلمی ؓ نے آپ کی کئی مرویات حدیث سند متصل کے ساتھ نقل کی ہیں (طبقات الصوفیۃ ۲۵۰) نفحات الانس میں آپ کے شعر کی نمو نے بھی نقل کئے گئے ہیں۔

کتب تصوف میں آپ کے بہت سے قیمتی ارشادات محفوظ ہیں جن کا تعلق حکمت دین اور اسر ارشریعت سے ہے ، ان میں سے چند بطور نمونہ ہیں ہیں:

کہ آپ سے "اشارہ" کے بارے میں سوال کیا گیا، تو آپ نے فرمایا: کہ اشارہ صرف اس شخص کے وجود میں موجود شے کا اظہار ہو تاہے، جس کی طرف اشارہ کیا جائے، اور در حقیقت اشارہ کے ساتھ اسباب ہوتے ہیں ،وہ اسباب خلقت کی نظر سے دور ہوتے ہیں۔

کے آپ سے مرید اور مراد کے بارے میں سوال کیا گیا، تو آپ نے فرمایا: مریدوہ ہو تاہے جو اپنے نفس کے لئے وہی پیند کر تاہے، جو اللہ نے اسے دیناہو تاہے، اور مرادوہ شخص ہو تاہے جو کا ئنات میں اللہ کے سواکوئی شے نہیں چاہتا۔

کے اپنے خال محترم حضرت ابوعلیؓ کے حوالے سے نقل فرمایا کہ اگراہل توحید تجرید (اللہ کے مقابلے میں ہر شے سے کٹ کر) کی زبان میں بات کریں توہر حق پرست مرجائے گا۔

آپ کی وفات ۲۳۳۲ھ (مطابق ۲۹۳۴ء) میں ہوئی، نفحات الانس میں ۱۳۳۱ھ لکھاہے، بوقت نزع آپ کی زبان پریہ عربی شعر جاری تھا:

وحقک لانظرت الی سواک بعین مودة حتی اراک راک تیرے حق کی قشم میں نے محبت کی نگاہوں سے نہ دیکھاہے،نہ دیکھوں گائسی کو بھی بجز تیرے

-----

(خزینة الاصفیاءج ۴ ص۳۱مؤلفه:مفتی غلام سرورلاهوری ٌ،ار دوتر جمه:جناب محمد ظهیر الدین بھٹی، مکتبهٔ نبویه لاهور،۱۲<u>۸م او کر ۱۹۹۴ء</u> ﷺ طبقات الصوفیة للسلمی ص۲۳۹ تا۲۴۹ ﷺ نفحات الانس للجامی تص۲۱۷ تا۴۱۹) جنید بغدادیؓ (متوفیٰ ۲۹۷ مے سلسلہ امیر المؤمنین حضرت جنید بغدادیؓ سے یہ سلسلہ امیر المؤمنین حضرت علیؓ تک پہونچاہے۔

اکبر ایک یہونچتاہے: کر گانی گاایک سلسلہ شیخ خرقانی کے واسطے سے امیر المؤمنین حضرت صدیق الکبر شک پہونچتاہے:

جس میں ایک نسبت اولیں ہے: یعنی حضرت خرقانی محصرت بایزید بسطامی ہے، وہ حضرت جعفر صادق ہے، وہ حضرت ابو بکر صدیق اللہ عن محمد ہے۔ وہ حضرت سلمان فارسی ہے اور وہ حضرت ابو بکر صدیق اللہ مستنفید ہیں۔

اس سلسلہ میں ظاہری طور پر اتصال موجو د نہیں ہے، کئی جگہ انقطاع پایاجا تاہے۔ البتہ دوسری نسبت چند واسطوں سے حضرت صدیق اکبر شک بہونچتی ہے،اس میں انقطاع نہیں ہے،وہ اس طرح ہے:

" آپ ؓ کے شیخ حضرت ابوالحسن خرقانی مہیں،ان کے حضرت ابوالمظفر مولی ترک طوسی ؓ،ان

کے خواجہ اعرابی بایزید عشقی ان کے خواجہ محمد مغربی (م 24 بھ مر 199 ہے با 197 ھے اور اس کے خواجہ ان کے حضرت امام موسی حضرت بایزید بسطامی ان کے حضرت امام علی رضا (م 40 بھ کے مرت امام موسی کاظم (م 10 بھرت قاسم بن محمد ان کے حضرت امام جعفر صادق ان کے حضرت قاسم بن محمد ان کے حضرت مسلمان فارسی ان کے حضرت ابو بکر صدیق اسم سلمان فارسی ان کا دست کا مرسدیق اسم میں میں محمد ان کے حضرت ابو بکر صدیق اسم میں موسلمان فارسی ان کا مرسدیق ابو بکر صدیق اسم میں موسلمان فارسی ان کا مرسدیق ابو بکر صدیق اسم میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق اسم میں موسلمان فارسی کا مرسدیق ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کا میں موسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر صدیق کے مسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر کے مسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر میں کے حضرت ابو بکر کے مسلمان فارسی کے حضرت ابو بکر کے مسلمان فارسی کے حضرت ابو بی کے مسلمان فارسی کے حضرت ابو بی کے مسلمان فارسی کے مسلمان فارسی کے حضرت ابو بی کے مسلمان فارسی کے مسلمان فارسی کے مسلمان فارسی کے مسلمان فارسی کے کشتر کے مسلمان فارسی کے مسلمان کے مسلمان کے مسلمان کے مسلمان کے کے مسلمان کے مسلمان کے مسلمان کے مسلمان کے مسلمان کے مسلمان کے مس

حضرت کر گانی گادوسر اسلسله کطریق پیہے:

157 - پورانام" ابوعبدالله محمد بن اساعیل مغربی اسے، آپ حضرت ابوالحن علی بن رزین کے شاگر داور مرید ہیں، حضرت ابوالحسن کو شیخ طریقت حضرت حسن بھری گسے شرف صحبت حاصل کھی،اور شیخ عبدالواحد کو حضرت حسن بھری گسے شرف صحبت حاصل تھا۔

بہت مؤثر وعظ فرماتے تھے،ایک بارآپ کوہ سیناپر وعظ فرمار ہے تھے،سلسۂ سخن یہاں تک پہونچا کہ جب بندہ اللہ پاک سے اس قدر قریب ہوجا تاہے، کہ وہ صرف خداکابن جاتاہے، آپ نے اتناہی کہاتھا کہ اس کلام کی تاثیر سے ایک پتھر کو جنبش ہوئی ،اور پہاڑ سے الگ ہوکر یارہ یارہ ہوگیا،اوراس کے کھڑے تمام جنگل میں پھیل گئے۔

آپ کے تلامٰدہ میں حضرت ابراہیم خواص ؓ، شیخ ابو بکر بیکندی ؓ اور حضرت ابراہیم بن شیبان کرمان شاہی ؓ بطور خاص قابل فرم بین ، آپ کے شیخ حضرت ابوالحسن ؓ نے بھی ایک سو بیس (۱۲۰) سال کی عمر پائی تھی ، طور سینا پہاڑ (سلسلۂ کوہ ارارات شام ) پر آپ کی وفات ہوئی اور وہیں اپنے پیرومر شد حضرت ابوالحسن ؓ کی قبر کے بازومیں مدفون ہوئے۔ آپ کی تاریخ وفات میں اختلاف ہے ، بعض نے ۲۹۹ ھر (۱۲۰ ء ) کھا ہے ، اور بعض نے ۲۹۹ ھر (۱۲۰ ء ) کھا ہے ، صاحب طبقات الصوفیہ علامہ سلمی ؓ اور علامہ جامی ؓ کے نزدیک آخر الذکر روایت زیادہ صحیح ہے (طبقات الصوفیہ للسلمی ص اے ۱ تا۱۲ الے شفات اللہ میں الجامی ص اے ۱ تا۱۲ اللہ کو النسل للجامی ﷺ

<sup>158</sup> - الاعتباه في سلاسل اولياءالله ص٢٢٨،٢٣٨ -

سلاسل تصوف

آپ کے شیخ حضرت ابوعثمان مغربی ﴿ متوفیٰ ۳۵۳٪ ہے ﴿ ۱۵۰٪ بین ، ان کے حضرت ابوعلی الکاتب ﴿ متوفیٰ ۲۵۳٪ ہے ﴿ ۱۵۰٪ ہے ۔ معروف کرخی ﴿ متوفیٰ ۲۵۰٪ ہے ﴿ ۱۵۰٪ ہے ۔ معروف کرخی ﴿ متوفیٰ ۲۵۰٪ ہے ہی مار خی ﴿ ایک موسیٰ رضا ﴿ ایک دوسری شاخ حضرت علی بن موسیٰ رضا ﴿ ایک دوسری شاخ حضرت علی بن موسیٰ رضا ﴿ ایک دوسری شاخ حضرت علی بن موسیٰ رضا ﴾

ـــ واشي ـــــ واشي

159 - پورانام " سعید بن سلام مغربی" ہے، کنیت ابوعثمان " ہے، قیروان (افریقہ) کے علاقے میں "کر کنت "نامی گاؤں کے رہنے والے تھے، حضرت ابوعلی بن کاتب ؓ ہے آپ کا انتشاب تھا، بول حضرت ابوالحن بن صائغ دینوریؓ (دینور قیروان کے قرب وجوار میں ایک گاؤں ہے) سے بھی ارادت حاصل تھی ، نیز حضرت حبیب مغربیؓ، حضرت ابوعمرو زجاجیؓ، اور حضرت ابولیقوب نہر جوریؓ جیسے مشائخ سے بھی استفادہ کیا ہے، قریب تیس (۴۳) سال تک حرم مکہ میں مقیم رہے، اور وہاں سید الوقت ، فرید المشائخ اور شیخ حرم کی حیثیت آپ کو حاصل رہی، اس دوران کبھی حرم شریف کے حدود میں پیشاب نہیں کیا، زہدو تقویٰ بے نظیر تھا، فراست ، ہیب اور دبد بہ میں بھی کوئی آپ کاہم پلہ نہ تھا، کسی مجبوری سے آخری عمر میں نیشا پور چلے گئے تھے، اور وہیں سے ہے ہے (۱۸۹۹ء) میں آپ کی وفات ہوئی، اور مد فون ہوئے، آپ کی قبر کے بازومیں شیخ ابوعثان حیری ؓ اور شیخ ابوعثان نصیبی ؓ کی قبریں بھی ہیں۔

شیخ ابوالحسن کاشانی میان فرماتے ہیں کہ شیخ ابوعثان مغربی کے مجھ سے کہاتھا، کہ جس روز میں دنیاسے رخصت ہوں گاتواس روز فرشتے بھی خاک بسر ہونگے، چنانچہ جس روز شیخ کاانتقال ہوا، میں ان کے جنازے میں حاضر تھا، نیشالپور میں اس روزاس قدر گر دوغباراڑا کہ ایک شخص قریب سے دوسرے شخص کو نہیں دیکھ سکتاتھا (طبقات الصوفیة للسلمی ص ۳۴۲۱۳۳۸ کے نفحات الانس للجامی ص ۲۵۲،۲۵۱)

160 - پورانام ابوعلی حسن بن محمد ابوعلی بن کاتب ؓ ہے، مصر کے مشاکخ کبار میں سے ہیں ، حضرت ابو بکر مصری ؓ اور حضرت ابوعلی رود باری ؓ کی صحبت میں رہے، حضرت رود باری ؓ کے مجازو خلیفہ ہیں ، بلند حیثیت کے مالک تھے ، علماء اور مشاکخ دونوں طبقے میں قابل احترام تھے، صاحب کرامات تھے ، حضرت ابوعثمان مغربی ؓ آپ کورود بارکا چاند کہتے تھے، خاص بات یہ تھی کہ آپ کو براہ راست بی کر یم مثالیا ﷺ سے فیض ماتا تھا، اور مشکل مسائل کو خود حضور مثالیا ﷺ سے خواب میں حل فرمالیا کرتے تھے، آپ کی وفات بقول صاحب سفینۃ الاولیاء وصاحب نفحات الانس ۲۳۳ ﷺ ھے کریر کی ، اور صاحب تذکرۃ العاشقین نے ۲۵۳ ہے ھریر کی ہے ، (طبقات الصوفیۃ اللہ کی صحب سفینۃ الاولیاء وصاحب نفحات الانس ۲۳۳ ﷺ نفحات الانس للجامی صحب ۲۰ ﷺ خزینۃ الاصفیاء ج۳۵ سے ۱۵ النس ۲۵۲ ہے نفحات الانس للجامی صحب ۲۰ ﷺ خزینۃ الاصفیاء ج۳۵ ص ۱۵)

## کے واسطے سے حضرت صدیق اکبر شک بھی پہونچتی ہے <sup>161</sup>۔ آسانی کے لئے درج ذیل نقشہ ملاحظہ فرمائیں <sup>162</sup>:

161- الانتباه فى سلاسل اولياء الله ص ٢٣٧ تا ٢٣٨ تا ٢٣٨ القول الجميل فى بيان سواء السبيل، مجموعة رسائل امام شاه ولى الله ج ٢ ص ٢١٣ - الانتباه فى سلاسل اولياء الله ص ٢٠١٨ تا ٢٣٨ ترده : شاه ولى الله انسلى ثيوث د بلى ١٩٠٤ على حضرت مجد دالف ثاني ص ١١٩ مؤلفه سيد روار حسين شاهً ، ناشر زوارا كيد مى پېلى كيشنز، د سمبر ٢٠١٢ ع-

162 - اس نقشہ کو تیار کرنے کے بعد میری نظر حضرت الحاج نعمت اللّه شاہ موضع نو تن ہر یاضلع سارن (چمپارن) بہار کی تالیف کر دہ کتاب "مرحمت نامۂ نعمت "یعنی شجرات اہل طریقت" پر پڑی، تو حضرت موصوف ؓ نے بھی حضرت شاہ بو علی فار مدیؓ سے اوپر سر کار دوعالم مُنَا ﷺ مَک اسی طرح اتصال قائم فرمایا ہے، البتہ انہوں نے صرف ایک شاخ کے ذکر پر اکتفا کیا ہے، وہ اس طرح ہے:

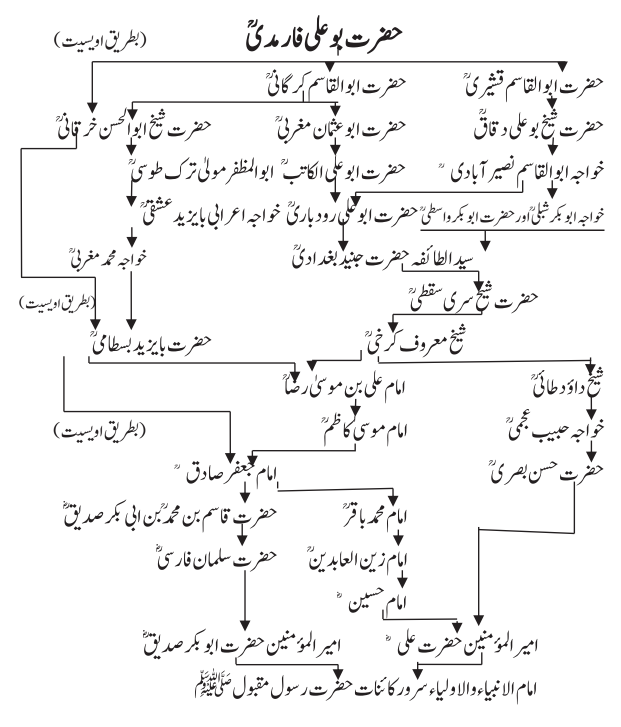
کے حضرت ہو علی فار مدی ﷺ ابوالقاسم قشیری ؓ سے، وہ شیخ ہو علی د قاتی ؓ سے، وہ شیخ ابوالقاسم نصیر آبادی ؓ سے، وہ شیخ ابوالقاسم فسیر آبادی ؓ سے، وہ ابور شیلی ؓ سے، وہ حضرت معروف کرخی ؓ سے، وہ حضرت امام علی بن موسیٰ رضا ؓ سے، وہ حضرت امام موسیٰ کاظم ؓ سے، وہ امام جعفر صادت ؓ سے، وہ امام خمد باقر ؓ سے، وہ امام زین العابدین ؓ سے، وہ امام حسین ؓ سے، وہ حضرت علی ؓ سے۔ (مرحمت نامۂ نعمت "یعنی شجرات اہل طریقت ص ۲۸ مؤلفہ حضرت الحاج نعمت الله شاہ ؓ خلیفہ حضرت چاند شاہ ؓ (ٹانڈہ )، شائع کر دہ باہتمام مولوی جلال الدین احمد الصدیقی، دی آزادیریس سبزی باغ پیٹنہ، دسمبر ۱۹۵۹ء طبع ثانی )

اس طرح جناب پروفیسر مطیع الرحن صاحب ؒ (سابق صدر شعبه اردومتھلایو نیور سیٹی در بھنگہ )نے اپنے سلسلۂ نقشبندیہ (حضرت مولانا محمد سیدخان صاحبؒ) کے شجر ات کو "شجر ہُ عالیہ نقشبندیہ مجد دیہ "کے نام سے مرتب کیا ہے، انہوں نے بھی حضرت بوعلی فار مدیؒ کے بعد اسی طرح اتصال ذکر کیا ہے اور انہوں نے دونوں شاخوں کاذکر کیا ہے:

(۱) حضرت بوعلی فار مدی ٔ حضرت ابوالقاسم قشیری ً سے، وہ خواجہ بوعلی د قاق ؑ سے، وہ خواجہ ابوالقاسم نصر آبادی ؑ سے، اور وہ خواجہ بوعلی رود باری ؑ سے آخر تک۔

(۲) حضرت بوعلی فار مدی مخصرت ابوالقاسم گرگانی سے، وہ حضرت ابوعثمان مغربی سے، وہ حضرت بوعلی کاتب سے، وہ حضرت ابوعلی رود باری سے آخر تک (شجر وُعالیہ نقشبندیہ مجددیہ ص ۴۴ مرتبہ جناب مطیع الرحمن صاحب ؓ در بھنگہ، بہ اجازت حضرت مولانا محمد سعید خان صاحب منگر اوال ضلع اعظم گڑھ، سن اشاعت ۳۹۲ ہے ( ۱۹۷۲) ہے ( ۱۹۷۲) ہے اور سعید خان صاحب منگر اوال ضلع اعظم گڑھ، سن اشاعت ۳۹۲ ہے ( ۱۹۷۲) ہے اور سعید خان صاحب منگر اوال ضلع اعظم گڑھ، سن اشاعت ۳۹۲ ہے اور سن اشاعت ۱۳۹۲ ہے اور سن اشاعت ۱۳۹۲ ہے اور سند منظم سند م

البتہ ان دونوں حضرات نے کسی مأخذ کی نشاند ہی نہیں کی ہے کہ انہوں نے بیہ نام کہاں سے لئے ؟ مجھے بیہ چیزیں حضرت شاہ ولی اللّہ محدث دہلویؓ کے یہاں ملیں،اورانہوں نے بیرا بیٹر وایک کتاب سے اخذ کی ہیں، حبیبا کہ پہلے گذر چکا ہے۔ سلاسل تصوف سلاسل تصوف



غرض یمی دونوں بزرگ (حضرت ابوالقاسم قشیری اور حضرت ابوالقاسم کرگانی فی الواقع حضرت بوعلی فار مدی کے پیران صحبت ہیں ،اور حضرت خرقانی سے بھی اولی طور پر آپ کونسبت عاصل ہوئی،اس لئے وہ پیرنسبت ہیں پیر صحبت نہیں اور ظاہری استناد کے لئے پیر صحبت کاہونا بھی ضروری ہے۔

۲۷- حضرت شیخ ابوالحسن خرقانی "(ولادت ۳۵۳ه م ۹۲۳ه و ات ۱۰/محرم الحرام ۲۵٪ هر مطابق ۱۰/ د سمبر ۳۳۰ او یازی الحجه ۳۳۵ هر مطابق جولائی ۴۲۰ او ۱<sup>63</sup>

163 - آپ کااسم گرامی علی بن احمد اور کنیت ابوالحن ہے، طریقت میں حضرت سلطان العارفین بایزید بسطامی ﷺ ہے آپ کی روحانی تربیت اولی طور پر ہوئی، کیونکہ آپ کی ولادت حضرت بایزید کی وفات کے بعد ۲۵۳ ہے میں ہوئی۔ اس طرح بظاہر یہاں شجرہ میں انقطاع پایاجا تا ہے۔ لیکن روز بہان اصفہانی نے حضرت خواجہ عبد الخالق غجر وائی ؓ کی شرح وصیت نامہ میں حضرت ابوالحسن گا بالواسطہ شجرہ تحریر کیاہے، وہ یہ ہے: حضرت ابوالحن گونسبت حضرت ابوالمظفر مولی ترک طوسی ؓ سے حاصل ہوئی، حضرت ابوالمظفر گو خواجہ اعرابی گوخواجہ محمد مغربی ؓ سے اوران کو حضرت بایزید بسطامی ؓ سے حاصل ہوئی، اس سے انقطاع دور ہوجا تا ہے (تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص۸کا مؤلفہ عبد الرسول للہی یکھ حضرت مجد دالف ثانی ؓ ص ۱۱۹مؤلفہ سید زوار حسین شاہؓ، ناشر زوار اکیڈمی پبلی کیشنز، دسمبر ۱۲۰۲ء)

علاوہ ان کوشنخ ابوالعباس قصاب کی صحبت بھی حاصل تھی شنخ قصاب ؓ فرماتے تھے کہ ہمارے بعد ہمارا بازار خر قانی سنجالیں گے، یعنی گویاوہ ان کواپنی حاصل محنت تصور فرماتے تھے (دیکھئے: نفحات الانس ص ۵۳۱ مؤلفہ حضرت عبد الرحمن جامی ؓ، ترجمہ سنجالیں گے، یعنی نگی دلی، ۱۰۰۰ء) سنس بریلوی ؓ، ناشر دانش پیاشنگ سمینی نگی دلی، ۱۰۰۰ء)

آپ مشائخ کے سر داراوراو تادوابدال کے قطب تھے، ہمہ وقت ریاضت و مجاہدہ میں مشغول اور حضور و مشاہدہ میں مستخرق رہتے تھے، ابتدامیں آپ کا بیہ معمول تھا کہ عشاء کی نماز خرقان میں پڑھ کر حضرت بایزید ؓ کے مزار بسطام پر تشریف لے جاتے، اور یوں دعاکرتے:

"خدایاجو خلعت تونے بایزید کو عطاکی ہے وہ ابوالحن کو بھی عطافرما"

پھر زیارت سے فارغ ہو کر خرقان واپس ہوتے اور تمام راستے اپنے شخ کے مز ار مبارک کی طرف پیٹے نہ کرتے اور نماز فجر عشاکے وضو کے ساتھ خرقان میں اداکرتے،بارہ(۱۲) برس کی مسلسل حاضری اور دعاؤں کے بعد مز ار مبارک سے آواز آئی "اے ابوالحن! اب تمہارے بیٹھنے کاوقت آگیاہے، یہ سن کرعرض کیا کہ میں ان پڑھ ہوں، رموز شریعت سے چنداں واقف نہیں، آواز آئی کہ تم نے جو کچھ خداسے مانگاوہ تمہیں مل گیا، فاتحہ شروع سے جے، جب آپ خرقان واپس پہونچ توقر آن مجید ختم کر لیا، اور علوم ظاہری وباطنی آپ پر مکشف ہو گئے۔

روایت ہے کہ حضرت بایز یدبسطامی میں سر تبہ دہستان میں شہیدوں کی قبروں کی زیارت کے لئے تشریف لے جاتے تھے، جب موضع خرقان سے گذرتے تو تھیر جاتے اوراس طرح سے سانس لیتے، جیسے کوئی خوشبوسو نگھتا ہے، مریدوں نے چھا کہ آپ کس چیز کی بوسو نگھتے ہیں، ہم کو تو پچھ محسوس نہیں ہوتا، آپ نے ارشاد فرمایا کہ چوروں، ڈاکوؤں اوررہز نوں کے اس گاؤں سے ایک مر دخدا کی خوشبو آتی ہے، جس کانام علی اور کنیت ابوالحسن ہے، اس میں تین باتیں مجھ سے زیادہ ہوں گی:

ا - وہ اہل وعیال کا بو جھ اٹھائے گا ۲ - کھیتی باڑی کرے گا سے اور در خت لگایا کرے گا۔

سلاسل تصوف 164

مولاناروم مُن في مثنوى معنوى ميں اس قصه كاذكر كياہے، اس كاپہلا شعريہ ہے:

ای طبیبان بدن دانشورند برمقام توزتوواقف ترند

\_\_\_\_\_

ایک دفعہ ایک شخص آپ کی خدمت میں حاضر ہوااور عرض کیا کہ مجھے اپناخر قدیبہنائیں، آپ نے فرمایا کہ پہلے مجھے ایک مسللہ کاجواب دو کہ اگر عورت مر دے کپڑے پہن لے توکیاوہ مر دبن جائے گی،اس شخص نے کہا کہ نہیں، فرمایا کہ پھر خرقہ سے کیا فائدہ؟اگر تومر دنہیں توخرقہ بہننے سے مر دنہیں ہوسکتا۔

روایت ہے کہ ایک مرتبہ ایک شخص آپ کی زیارت کے لئے حاضر ہوا، آپ اس وقت گھر پر موجود نہیں تھے، اس نے آواز دی تواندرسے ہوی نے جواب دیا کہ اس زندلیق اور کذاب سے تجھے کیاکام ؟ اور بھی بہت سے نازیباکلمات کے، اس شخص کے دل میں خیال آیا کہ جس شخص کی ہیوی منکر ہے، وہ باخد اکسے ہو سکتا ہے؟ اسی دوران اس نے دیکھا کہ حضرت جنگل کی طرف سے ایک شیر پر لکڑیوں کا گھار کھے چلے آرہے ہیں، اس نے عرض کیا کہ حضرت! سمجھ میں نہیں آیا کہ باہر یہ حال ہے اور گھر کے اندر وہ حال ہے، آب نے فرمایا کہ میں اس عورت کا بوجھ اٹھا تا ہوں اس لئے یہ شیر میر البوجھ اٹھا تا ہے۔

ایک مرتبہ سلطان محمود غزنوی بن سلطان ناصرالدین سبکتگین (اے9ء-معن او) عاضر خدمت ہوااور عرض کیا کہ کچھ باتیں حضرت بایزید گی بیان فرمائیں، آپ نے فرمایا کہ شخ بایزید گئے ارشاد فرمایا کہ جس نے مجھے دیکھاوہ بد بختی سے محفوظ ہو گیا، سلطان نے عرض کیا کہ حضور منگائیڈ کا درجہ توسب سے زیادہ بلندہ، پھر آپ کودیکھنے والے ابوجہل وابولہب کیوں شقی رہ گئے ؟ آپ نے فرمایا: محمود!ادب میں رہو، حضور منگائیڈ کم کو صحابۂ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین کے سواکسی نے نہیں دیکھا،اوراس کی دلیل قرآن کریمہ ہے:

وَتَرَاهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ (الاعراف :١٩٨)

ترجمه: آپ سجھتے ہیں کہ وہ آپ کو دیکھ رہے ہیں، حالا نکہ وہ آپ کو نہیں دیکھ رہے ہیں"

محمود! ابوجہل اور ابولہب نے حضور سید عالم مَنَّا لَیْنَیْمَ کو چشم ظاہر سے دیکھاجب کہ صحابۂ کرام ٹنے چشم باطن سے دیکھا، ابوجہل اور ابولہب نے آپ مَنَّالِیُّنِمَ کو ایک بیٹیم کی حیثیت سے دیکھا، جب کہ صحابۂ کرام ٹنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے رسول کی حیثیت سے دیکھا"

یہ بات محمود کے دل میں اتر گئی ،اس نے عرض کیا کہ حضرت! مجھے نصیحت فرمایئے، آپ نے فرمایا کہ چار چیزوں کواختیار کیجئے:

ا- پر ہیز گاری،۲- نماز باجماعت،۳- سخاوت،۴- خلق خدا پر شفقت۔

آپ نے سلطان محمود کوایک خرقہ عنایت فرمایاتھا، سومنات کی جنگ محمود نے اس خرقہ کے طفیل میں جیتی ، فتح کے بعد حضرت کوخواب میں دیکھا آپ فرمار ہے تھے کہ محمود!تم نے میرے خرقہ کی آبروضائع کر دی، اگرتم اس خرقہ کے طفیل میں مگر جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا کہ حضرت خرقانی ؓ اور حضرت بایزید بسطامی ؓ کے در میان بھی تاریخی طور پر انقطاع پایاجا تاہے،اس لئے یہ نسبت روحانی اوراولیسی ہے،البتہ بعض مصنفین نے در میان میں چند واسطوں کاذکر کیاہے، جس سے یہ تاریخی انقطاع ختم ہوجا تاہے:

یعنی حضرت خرقانی مخضرت ابوالمظفر مولی ترک طوسی سے مستفید ہیں ،وہ خواجہ اعرابی بایزید عشقی سے ،وہ خواجہ مخر مغربی سے ،اور وہ حضرت بایزید بسطامی سے ،164۔

27-سلطان العار فین حضرت بایزید طیفور بن عیسی بسطامی (ولادت ۲۳ اور کسی مطابق میری بسطامی (ولادت ۲۷ اورایک قول کے مطابق ۱۰ مارچ ۱۸۵۳ میری اورایک قول کے مطابق ۲ مرا بیری مطابق ۱۵ مطابق ۱۵ مطابق ۱۵۶ مطابق ۱۵۶ مطابق ۱۵۶ مطابق ۱۵۶ مطابق ۱۵۶ مطابق ۱۵۶ مطابق ۲۸ مون ۲۷ وی ۱۵۶

اللّٰدیاک سے دشمن کا فروں کے مسلمان ہونے کی دعاکرتے، تووہ سب مسلمان ہو جاتے۔

آپ اپنے وقت میں قطب عالم کے مقام پر فائز تھے، آپ ساع کے قائل نہیں تھے،البتہ اصحاب حال کو اس کی اجازت دیتے تھے، آپکا قول ہے کہ "ساع اس شخص کے لئے جائز ہے جو اوپر عرش تک اور پنچے تحت الثریٰ تک سب کچھ دیکھے "

جب آپ کی وفات کاوقت آیاتو آپ نے وصیت کی کہ میری قبر تیس گز گہری کھود نااوراس کی وجہ یہ فرمائی کہ بسطام خرقان سے نشیب میں واقع ہے، یہ خلاف ادب ہو گا کہ مرید کی قبر پیرسے بلندی پر ہو، چنانچہ ایساہی کیا گیا، آپ کاوصال خرقان میں ۱۰/محرم الحرام ۲۵ ہیرھ (۱۰/دسمبر ۳۳۰؛) وصال ہوا،اور خرقان میں آخری آرام گاہ بنی،البتہ نفحات الانس میں حضرت جامی آنے آپ کی تاریخ وفات ذی الحجہ ۳۳۶ ہے (جولائی ۴۳۷؛) درج کی ہے۔

مادهٔ تاریخ رحلت ہے:

"واصل رحمن" "شاه احسن" "نور حقانی "(۲۵م هر)

(تذكرهٔ مشائخ نقشبنديه ص۳۷ تا۸۵ مؤلفه علامه نور بخش توكلی بحواله تذكرة الاولیاء ☆ تذكرهٔ مشائخ نقشبندیه خیریه ص ۳۳۱ تا۳۳ مؤلفه مؤلفه مولفه مولفه مولفه مولفه مولفه مولفه مولفه مولفه مولفه مفرت عبدالرحمن جامیٌ، ترجمه شمس بریلویٌ، ناشر دانش پباشنگ سمپنی نئی دلی، ۲۰۱۰)

164 - حضرت مجد دالف ثاني ص ١١٩ مؤلفه سيد زوار حسين شاهٌ، ناشر زوارا كيدُ مي پېلې كيشنز، د سمبر ١٢٠٠- ٢٠٥٠

165 - آپ کااسم گرامی طیفور (ابن عیسی بن آدم ابن شروسان) کنیت ابویزید اور لقب سلطان العارفین ہے آپ کی ولادت اسب (۲۵۳ ء ، ۲۵۲ ء ) میں بمقام بسطام (بیہ علاقۂ قومس میں نیشاپور جانے والے راستے پر دامغان کے بعد دو منزل پرواقع ہے، یا قوت حموی نے باکے کسرہ کے ساتھ اور ابن خلکان نے باکے فتحہ کے ساتھ نقل کیاہے، یا قوت نے اس شہر کو دیکھاہے، وہ لکھتے ہیں کہ حضرت بایزید گامقبرہ وسط شہر میں بازار کی طرف واقع ہے) ہوئی، آپ کے دادانو مسلم تھے، والد ماجد حضرت عیسیٰ گاشار بسطام شہر کے جلیل بایزید گامقبرہ وسط شہر میں بازار کی طرف واقع ہے) ہوئی، آپ کے دادانو مسلم تھے، والد ماجد حضرت عیسیٰ گاشار بسطام شہر کے جلیل القدر بزر گوں میں ہو تاتھا، آپ کے دو بھائی اور بھی تھے: آدم اور علی،وہ دونوں بھی زہدوعبادت میں بے مثال تھے۔

روحانی ذوق بچین ہی سے موجود تھا، جب آپ متب میں زیر تعلیم تھے، سورہ کھمان کی اس آیت پر پہونچے "ان الشکر لمی و لو الدیک (۱۴) یعنی میر اشکر کر اور اپنے ماں باپ کا، گھر آئے تو والدہ ماجدہ سے عرض کیا کہ دو گھروں کا حق مجھ سے ادا نہیں ہو سکتا، یاتو آپ مجھے خدا تعالیٰ سے مانگ لیس ، یا مجھے خدا تعالیٰ کے سپر دکر دیں ، والدہ نے کہا: جاؤمیں نے تجھے اپنا حق بخش دیا، اس کے بعد آپ بسطام سے نکل گئے اور تیس (۳۰) سال تک شام کے جنگلوں ، صحر اور بیابانوں میں ریاضت و مجاہدہ کرتے رہے ، تقریباً یک سوسترہ (۱۷) علماء و مشائخ سے فیوض و برکات حاصل کئے۔

ایک دفعہ آپ جے کے لئے روانہ ہوئے توہر چند قدم پر جانماز بچھا کر دور کعت نماز پڑھے، یہاں تک کہ بارہ (۱۲) سال کے بعد مکہ مکر مہ پہونچے، فرماتے سے کہ یہ دنیا کے بادشاہوں کا دربار نہیں کہ یکبارگی وہاں پہونچ جاؤں ،اس دفعہ جے سے فارغ ہو کرواپس آگئے، اور مدینہ منورہ زیارت روضۂ رسول کے لئے حاضر نہ ہوئے، فرمایا کہ زیارت روضۂ مقدسہ کو جے کے تابع بناناخلاف اوب ہے، اورا گلے سال روضۂ مقدسہ کی زیارت کے لئے علمدہ احرام باندھا، راستے میں ایک شہر میں داخل ہوئے توعاشقوں کے ہجوم نے استقبال کیا، اور ساتھ رہنے کا عزم ظاہر کیا، آپ اس سفر عشق کو تنہا طے کرناچا ہے تھے، آپ نے نماز فجر کے بعد قوم کی طرف خاطب ہو کریہ پڑھی: اندنی اناالله لاالٰہ الا انافاعبدنی (سورہ طہ: ۱۲) (ترجمہ: بے شک میں ہی اللہ ہوں ،میرے سواکوئی معبود نہیں، پس تم میری عبادت کرو) یہ س کرلوگوں نے کہا کہ یہ تودیوانہ ہے اور سب چھوڑ کر ھے گئے۔

حضرت ابوعلی جوز جانی ؓ سے حضرت بایزید ؓ کے ان الفاظ کے بارے میں سوال کیا گیاتوانہوں نے فرمایا کہ بایزید کے کلام کو سمجھنے کے لئے بایزید کامقام حاصل کرناپڑے گا۔

آپ کی نماز کی کیفیت یہ تھی کہ نماز پڑھتے ہوئے سینے کی ہڈیوں سے چرچراہٹ کی آواز نکلی تھی، جولو گوں کوسنائی دیتی تھی، ایک روزایک امام کے پیچھے نمازاداکی، نماز کے بعد امام صاحب نے دریافت کیا: اے شخ ! آپ کوئی کام نہیں کرتے، اور نہ کسی کے سامنے دست سول دراز کرتے ہیں، پھر آپ کھاتے کہاں سے ہیں؟ آپ نے فرمایا: کھہر و، میں نماز کا اعادہ کرلوں کیونکہ جو شخص اینے روزی دینے والے کو نہیں پیچانتا اس کے پیچھے نماز جائز نہیں،

آئکس که نه بیند در نمازجمال دوست فتوی همی دهم که نمازش قضاکند

......

تیس (۳۰) سال کے بعد گھر واپس لوٹے تووالدہ بہت ضعیف ہو چکی تھیں ،اور بصارت بھی ختم ہو گئی تھی، والدہ نے فرمایا کہ: تم نے اتناطویل سفر اختیار کیا کہ روتے روتے میری بصارت ختم ہو گئی،اور تیرے غم سے کمر جبک گئی"

ایک رات آپ کی والدہ ماجدہ نے پانی طلب کیا، پانی کے لئے دور جانا پڑا، پانی لے کرواپس لوٹے تو والدہ کی آنکھ لگ چکی تھی ،جب تک آنکھ نہیں کھلی ، کوزہ لئے کھڑے رہے ، والدہ کی خدمت کی بدولت آپ کو مقام بلند حاصل ہوا حضرت جنید بغدادگ جیسے اکا برنے بھی آپ کے مقام بلند کااعتراف کیا، فرماتے تھے کہ:"بایزید ہماری جماعت میں اسی طرح ہیں جیسے فرشتوں میں حضرت جریل امین،اوردیگر سالکین کے میدان کی انتہابایزید کے میدان کی ابتداہے "۔

آپ کے گھرسے مسجد کا فاصلہ چالیس (۴۰) قدم تھا مگر بوجہ تعظیم تبھی بھی راستے میں نہیں تھو کا۔

آپ فرماتے تھے کہ مجھے نمازسے سوائے کھڑے ہونے اورروزہ سے سوائے بھو کارہنے کے کچھ حاصل نہ ہوامجھے توجو کچھ ملااللّٰہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ملا۔

ایک دفعہ فرمایا کہ مجھے الہام ہواہے کہ اے بایزید! توعبادت توکر تاہے مگراس سے بہتر کوئی چیز پیش کر، میں نے عرض کیا، اے رب ذوالجلال! آپ کے پاس کس چیز کی کی ہے؟ الہام ہوا کہ اے بایزید! ہمارے ہاں عاجزی، انکسار، پیچارگی، اور شکستگی لے کر آؤ"۔

بیان کیاجاتا ہے کہ آپ پر ایک خاص کیفیت طاری ہوتی تو آپ کی زبان سے کبھی کبھی سبحانی ما اعظم شانی کا جملہ بے ساختہ نکاتا تھا اور آپ کو خبر نہ ہوتی تھی ،اس کیفیت کو تصوف کی اصطلاح میں "عین الجمع" کہتے ہیں ، جس میں صوفی محسوس کرتا ہے کہ وہ اللہ کے ساتھ ایک ہے ، آپ سے عرض کیا گیا تو آپ نے فرمایا، تم لوگوں پر تف ہے ، تم نے مجھے گلڑے گیوں نہیں کردیا، اس کے بعد ایک ایک چھری تمام مخصوص احباب کے حوالہ فرمایا، پھر جب یہ جملہ آپ کی زبان سے سر زد ہوا اور لوگوں نے قتل کا ارادہ کیا تو تمام گھر کو ان کی شکل سے معمور پایا، مرید ان باصفا چھریاں چلاتے تھے تو لگتا تھا کہ پانی پر چلار ہے ہیں، آخر کار چڑیا کی طرح آپ محراب میں بیٹے نظر آئے، ہوش میں آنے کے بعد مریدوں نے پوراقصہ بیان کیا تو آپ نے فرمایا، کہ بایزید تو یہ جو کی طرح آپ محراب میں بیٹے نظر آئے، ہوش میں آنے کے بعد مریدوں نے پوراقصہ بیان کیا تو آپ نے فرمایا، کہ بایزید تو یہ جو میارے سامنے موجو د ہے ، جس کو تم دیکھتے ہو وہ بایزید نہ تھا۔

ایک آتش پرست کوکسی نے کہا کہ تومسلمان ہوجا!اس نے کہا کہ اگر مسلمانی یہ ہے جو بایزید میں ہے تووہ میرے لئے مشکل ہے،اور جیسی تم میں ہے وہ مجھے منظور نہیں۔

آپ کے پاس ایک مرید تیس (۳۰) برس سے خدمت گذار تھا،اورآپ ہر روزاس سے نام دریافت فرماتے،وہ بتادیتا،
ایک روزاس نے کہا! حضرت! میں تیس سال سے آپ کی خدمت میں حاضر ہوں اورآپ ہر روز میر انام پوچھتے ہیں؟ آپ نے فرمایا میں مذاق نہیں کرتا، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ جب سے اللہ تعالی کانام دل میں ساگیا ہے، پچھ اوریاد نہیں رہا،ہر روز تیر انام پوچھتا ہوں اور بھول جاتا ہوں۔

بے شار کرامات آپ سے منسوب ہیں،۔۔۔ آپ فرماتے تھے کہ اگر تم کسی شخص میں کرامات دیکھواوروہ ہوامیں اڑ کر د کھائے ، تواس پر فریفتہ نہ ہو جاؤ،جب تک بیر نہ د کیھلو کہ وہ امر و نہی، حفظ حدوداورآ داب شریعت میں کیساہے ؟

حضرت بایزید گو حضرت امام جعفر صادق ؓ سے ظاہری ملا قات حاصل نہیں ہے، کیونکہ آپ کی پیدائش امام جعفر صادق ؓ کی وفات کے بعد ہوئی، البتہ آپ کی باطنی تربیت حضرت جعفر ؓ سے روحانی طور پر ہوئی ہے، بعض کتابوں کے مطابق چندواسطوں سے آپ کو متصلاً بھی نسبت حاصل ہے، بایں طور کہ آپ کے شخ امام علی رضائیں، ان کے امام موسیٰ کاظم ؓ، اوران کے امام جعفر صادق ؓ ہیں ، اس طرح آپ حضرت معروف کرخی ؓ کے ہیر بھائی ہیں (الانتباہ فی سلاسل اولیاء اللہ، مجموعۂ رسائل امام شاہ ولی اللہ ص ۲۲۷) آپ کی وفات ایک سو تینتیں (۱۳۳۳) سال کی عمر میں 10/شعبان المعظم ۲۶۹ھے الایم ہور کا /مارچ ۸۸۳٪ء کرمے،)

حضرت بایزید بسطامی اور حضرت جعفر صادق کے در میان بھی تاریخی اتصال نہیں ہے (جیسا کہ پہلے عرض کیا جاچکا ہے ، البتہ بعض کہ پہلے عرض کیا جاچکا ہے ، البتہ بعض اکبر طریق نے ان کے در میان چند واسطوں کی نشاندہی کی ہے جن سے اتصال قائم ہو جاتا ہے ، وہ اس طرح ہے کہ:

ہوئی حضرت بایزیدبسطامی گونسبت حاصل ہوئی حضرت امام علی رضاً ہے،ان کوامام موسی کاظم ؒسے،اوران کوامام جعفر صادق ؒسے،اس طرح حضرت معروف کرخی ؒ آپ کے پیر بھائی ہوتے ہیں۔

166\_

۲۸- حضرت امام جعفر صادق ((ولادت ۱۳ یا ۱۷ / ربیج الاول ۸۰ هر مطابق ۲۱ یا ۲۴ / مئی ۱۹۹ ه- وفات ۱۵ / رجب المرجب ۱۸ هر بیا هر یا ۱۹ ستمبر ۲۵ کی و یا ۲۲ کی و با ۱۲ کی مرم ایستان مرم ۱۳ بیره ۱۳ کی وفات ۱۵ / رجب المرجب ۱۸ هر بیا هر یا ۱۹ مطابق ۱۳ / دسمبر ۲۵ کی و سمبر ۲۵ کی و در استمبر ۲۵ کی و در این ۱۳ از دسمبر ۲۵ کی و در در این ۱۳ از دسمبر ۲۵ کی و در این ۲۸ از دسمبر ۲۸ کی و در این ۲۸ از دسمبر ۲۸ کی و در این ۱۳ از ۱۳

۲۹-حضرت قاسم بن محمد بن ابو بکر الصدیق (ولادت ۲۲ هم ۲۴۵ ه - وفات ۲۴/ جمادی الاولی ۲۰ اِه مطابق ۲۰ / اکتوبر ۲۲ کی ویا۲۴/ جمادی الثانیة ۸۰ اِه مطابق ۲۹ / اکتوبر ۲۲ کی ویاک اِه کردی در ۱۵۲ کی وی

اور ایک قول کے مطابق ۱۴ /شعبان المعظم ۱۳۱۱ھ مطابق ۴ /جون ۲۷ء و بسطام میں ہوئی (تذکر ہُ مشائخ خیریہ ص ۲۲۹ تا ۲۲ کہ تذکر ہُ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ ص ۱۴ تا ۲۷ بحوالہ تذکرہ اولیاء، رسالۂ قشیریہ، طبقات کبریٰ للشعرانیؓ، نفحات الانس، انیس الطالبین مؤلفہ خواجہ صالح بن مبارک بخاری کھ تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص ۱۶۳ تا ۲۵ امؤلفہ عبد الرسول للہی)

<sup>166</sup>-الانتباه في سلاسل اولياءالله، مجموعة رسائل امام شاه ولي الله ص ٢٢٧-

167 - جلیل القدر تابعین اور مشہور فقہاء سبعہ میں سے ہیں ،اسم گرامی قاسم ،کنیت ابو محمد اور حضرت ابو بکر صدیق کے صاحبزادے محمد کے فرزند ہیں، آپ ایک باندی کے بطن سے پیدا ہوئے، کم عمری ہی میں والدہ ماجدہ کا انتقال ہو گیا، تو آپ کی تربیت و پرورش آپ کی بچو بھی جان حضرت عائشہ مصدیقہ ٹے بڑے لاڈو پیار کے ساتھ کی، حضرت عائشہ کی شخصیت سرچشمۂ علم و تقوی تھی، آپ کی عنایت و تربیت نے ان کو علم و عمل کا مجمع البحرین بنادیا۔

حضرت قاسم ؒ نے حضرت صدیقہ ؓ کے علاوہ دوسرے محد ثین صحابہ مثلاً حضرت عبداللہ بن عباس ؓ، ابن عمرؓ، اورابوہریر ۃؓ سے بھی پورااستفادہ کیا، ان بزرگوں نے آپ کوایک ممتاز حافظ الحدیث بنادیا تھا،روایت حدیث میں آپ بے حد مختاط تھے،روایت بالمعنیٰ کے قائل نہیں تھے ،الفاظ کی پابندی ضروری سیجھتے تھے، آپ کے تلامذہ میں بڑے بڑے ممتازائمۂ حدیث شامل ہیں ، مثلاً عبد الرحمٰن بن قاسم ؓ،امام شعبیؓ،سالم بن عبد الله ؓ، یکیٰ بن سعید انصاریؓ،سعید بن ابی ملیکہ ؓ، نافع مولیٰ بن عمرؓ،امام زہری ؓ،عبید الله بن عمرؓ،ایوبؓ،ابن عون ؓ،اور مالک بن دینارؓ وغیرہ۔

مسجد نبوی میں آپ کا حلقۂ درس مشہور تھا، اسی مقام پر آپ کے بعد آپ کے صاحبز ادے حضرت عبد الرحمٰنُ، اور سالم کے بھائی عبید اللہ بن عبد اللہ فائز ہوئے، ان دونوں کے بعد اسی مقام پر امام مالک کی مند درس بچھی ، یہ جگہ روضۂ پاک اور منبر نبوی کے در میان دریج کا محرف کے محاذاۃ میں تھی۔

یکیٰ بن سعید انصار کی ٔ فرماتے تھے کہ ہم نے مدینہ منورہ میں کسی شخص کو بھی ایسانہیں پایا جس کو حضرت قاسم ؒ پر فضیلت دے سکیس۔

حضرت عمر بن عبد العزیز فرماتے تھے کہ اگر امر خلافت میر ہے اختیار میں ہو تاتو میں حضرت قاسم ہے سپر دکر دیتا۔

آپ بہت کم گواور خاموش طبع تھے، علم باطن میں آپ کو حضرت سلمان فارسی سے نسبت حاصل تھی، حضرت سلمان گے توسط سے آپ کو جدامجد حضرت ابو بکر صدیق کی نسبت حاصل ہوئی ، لیکن ظاہر ی طور پر حضرت سلمان سے آپ کا کسب فیض کرنا ممکن نہیں ،اس لئے کہ حضرت سلمان کی وفات کے وقت آپ (ایک قول کے مطابق) یاتو پیدا نہیں ہوئے تھے یا بہت چھوٹے تھے ،استفادہ کی عمر ہی نہیں تھی ،البتہ روحانی طور پر استفادہ ممکن ہے (دیکھئے الانتہاہ فی سلاسل اولیاء اللہ، مؤلفہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی صحدث دہلوی صحدت دہلوی سے اللہ مولئے کے دیم میں نہیں تھی ،البتہ روحانی طور پر استفادہ ممکن ہے (دیکھئے الانتہاہ فی سلاسل اولیاء اللہ، مؤلفہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی صحدت دہلوی سے دولی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی سے دولیاء اللہ مولئے میں معرف دیم کے دولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ حضرت شاہ ولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ حضرت شاہ ولیاء اللہ کی حصرت شاہ ولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ حضرت شاہ ولیاء اللہ مولئے کے دولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ حضرت شاہ ولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ حضرت شاہ ولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ حضرت شاہ ولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ کی سلاسل اولیاء اللہ ، مؤلفہ کی سلاسل اولیاء اللہ کی سلاسل کی سلوم کی سلاسل کی سلوم کی سلاسل کی سلوم کی سلوم کی سلام کی سلوم کی سل

لیکن چونکہ آپ اکابر تابعین میں سے ہیں ،اور بہت سے صحابہ سے آپ نے استفادہ کیا،خود حضرت عائشہ صدیقہ آپ کی مربی رہی ہیں ،اس کئے حضرت صدیق اکبر اور آپ کے در میان فی الجملہ اتصال ثابت ہے ،اور حضرت سلمان فارسی سے ظاہری انقطاع کااثر نسبت ورابطہ کے تسلسل پر نہیں پڑے گا،واللہ اعلم بالصواب۔

اس کے علاوہ امام زین العابدین آپ کے خالہ زاد بھائی تھے ،ان کی صحبت سے حضرت علی کی نسبت بھی آپ کو حاصل ہوئی۔

آپ کی رحلت کاوقت قریب آیاتو آپ نےوصیت فرمائی کہ مجھے ان کپڑوں میں کفن دینا جن میں میں نماز پڑھاکر تاتھا، یعنی قمیص، تہبند اور چادر۔

آپ کی سن وفات میں اختلاف ہے، طبقات ابن سعد کے مطابق آپ کی وفات چوراس (۱۲۸)سال کی عمر میں ۱۲۴ جمادی الثانیة ۱۰۰ ہے (۲۹ / اکتوبر ۲۲ جمادی الثانیة ۱۰۰ ہے وارابن المدین کے مطابق ۲۴ جمادی الاولی ۱۲۹ ہے (۲۰ / اکتوبرء) کوہوئی ،عام طور پر محد ثین نے ۱۰۰ ہے قول کوتر ججے دی ہے۔ لیکن زرکلی نے تاریخ ولادت کیتر هارس، اور تاریخ وفات ک ایھی ہن فارس، اور تاریخ وفات ک ایھی کے نقل کی ہے (الأعلام المؤلف : خیر الدین بن محمود بن محمد بن علی بن فارس، الزرکلی الدمشقی (المتوفی : 1396ھ) الناشر : دار العلم للملایین الطبعة : الخامسة عشر – أیار / مایو الزرکلی الدمشقی (المتوفی : 1396ھ) الناشر : دار العلم للملایین الطبعة : الخامسة عشر – أیار / مایو 2002 م بحوالہ: الجرح والتعدیل، القسم الثانی من الجزء الثالث 118 ونکت الهمیان 230 والوفیات

سلاسل تصوف

حضرت قاسم کا حضرت سلمانؑ سے استفادہ بھی تاریخی لحاظ سے مستبعد ہے اس لئے کہ حضرت سلمان فارسیؓ کی وفات کے وفت (ایک قول کے مطابق) آپ پیدا نہیں ہوئے تھے یابہت چھوٹے تھے ،استفادہ کی عمر نہیں تھی،اسلئے اس کو بھی روحانی استفادہ پر ہی محمول کیاجائے گا<sup>168</sup>۔

ہے۔ نود کیا ہے، خود کے استفادہ کیا ہے، خود کے استفادہ کیا ہے، خود کھڑت سے صحابہ سے آپ نے استفادہ کیا ہے، خود حضرت عائشہ صدیقہ آپ کی مربی رہی ہیں، اس طرح حضرت صدیق اکبر اور آپ کے در میان فی الجملہ اتصال ثابت ہو جاتا ہے، اس لئے حضرت سلمان فارسی سے ظاہری انقطاع کا اثر نسبت ورابطہ کے تسلسل یر نہیں بڑے گاواللہ اعلم بالصواب۔

کے علاوہ امام زین العابدین آپ کے خالہ زاد بھائی تھے،ان کی صحبت سے حضرت علی کی نسبت بھی آپ کو حاصل ہوئی تھی۔

1: 418 وصفة الصفوة 2: 49 وحلية الاولياء 2: 183.)

وفات مکہ اور مدینہ کے در میان قدید کے مقام پر ہوئی، اور وہاں سے تین میل دور "مثلل" (بقول یا قوت حموی بیر ایک پہاڑ ہے جس سے سمندر کی طرف سے قدید کو اترتے ہیں ) میں آخری آرامگاہ بنی، (تذکر وُ نقشبندیہ خیریہ ص ۲۱۰ ﷺ تذکر وُ نقشبندیہ توکلیہ ص ۵۵ تا ۵۹ بحوالہ تذکر ۃ الحفاظ للذہبی، طبقات ابن سعد، تہذیب التہذیب للعسقلائیؒ، تاریخ ابن خلکان)

168 - ديكھئے الانتباہ فی سلاسل اولياء الله، مؤلفہ حضرت شاہ ولی الله محدث دہلوی محص ۲۳۸

169 - آپ کی پیدائش اصفہان (ایران) - اورایک روایت کے مطابق رامہر مز - میں مدائن کے مقام پرعام الفیل سے ایک سوستا ک (۱۸۷) سال قبل ۲۰۰۳ء میں ہوئی، آپ کانسی تعلق آب الملک خاندان سے تھا، آپ کاخاندان آتش پرست تھا، اسلام سے قبل آپ کامجوسی نام "مایہ بن لوذ خشان ابن مورسلا بن بھنوذان تھا، کہاجا تا ہے کہ آپ نے حضرت عیسیٰ کے وصی کی زیارت کی تھی، اسلام کے بعد آپ کانام " سلمان "رکھا گیا، کنیت "ابوعبداللہ " تھی، آپ ہی کوسلمان الخیر بھی کہاجا تا ہے، آپ کاخاندان مذہبی تھا، اس لئے بچپن سے ہی آپ کے اندر مذہبی ذوق موجود تھا، آتش پر ستی کے رسوم میں بھی آپ نے سخت مجاہدات کئے تھے، ایک بارکس سفر میں عیسائی طریقۂ عبادت کودیکھاتواس سے متاثر ہوئے اور اپنا آبائی مذہب چھوڑ کرعیسائیت اختیار کرلی، عیسائیت کی آسانی بادشاہت کا تصوران کو بہت اچھالگاتھا، عیسائیت کی با قاعدہ آپ نے تعلیم حاصل کی، بڑے بڑے عیسائی علماء اور رہبانوں کی صحبت میں رہے، آخر ایک عیسائی علم اور کاوقت قریب ہے، جودین رہے، آخر ایک عیسائی علم سے ان کو پیۃ چلا کہ آثار بتاتے ہیں کہ اب ریگتان عرب میں ایک نبی کے ظہور کاوقت قریب ہے، جودین

سلاسل تصوف سالسل تصوف

ابراہیمی کوزندہ کرے گا،عیسائی عالم نے انہیں مشورہ دیا کہ اگرتم اس نبی سے مل سکو توضر ورمانا، چنانچہ اس عیسائی عالم کے انتقال کے بعد آپ عرب تاجروں (بنو کلب کے ایک قافلہ ) کے ہمراہ وادی القریٰ پہونچے، لیکن ان عرب تاجروں نے دھو کہ دیااورایک یہودی (عثمان بن اشہل قریظی ) کے ہاتھ آپ کوغلام بتاکر چے دیا، آپ اسی یہودی کے ساتھ مدینہ منورہ پہونچ گئے۔

### ع پہونجی وہیں پہ خاک جہاں کا خمیر تھا

قسمت نے یاوری کی ، آپ جہاں پہونچناچاہتے تھے وہیں پہونچ گئے، ابھی تک نبی کریم مُثَّلِ اُلِیْا کِی آمد مدینہ منورہ نہیں ہوئی تھی ، جب ججرت مدینہ ہوئی توحضرت سلمان خدمت عالیہ میں حاضر ہوئے، اور اپنے علم اور تجربات کی روشنی میں اطمینان ہونے کے بعد انہوں نے اپنی تمام سرگذشت نبی کریم مُثَلِ اللّٰیَا کُم کے مدمت میں عرض کی ، حضور مُثَلِ اللّٰیَا کُم حبت کا معاملہ فرمایا، اور آپ حلقہ بگوش اسلام ہوگئے، پھر حضور مُثَلِ اللّٰیَا کُم کی عنایت ہے ہے میں اس یہودی کی غلامی سے بھی آزاد ہوگئے۔

آپ کی وجہ سے اسلام کوبڑی تقویت حاصل ہوئی،بڑے جہاں دیدہ اور صائب الرائے تھے، غزوہ خندق میں آپ ہی کے مشورے سے خندق کھو دی گئی،اوراس کے بعد تمام غزوات میں آپ شریک رہے۔

حضرت سلمان فارسی اصحاب صفہ میں سے ہیں ،اس لئے آپ کاخاصاوقت حضور مَثَّلَ اللّٰہُ اِ کی خدمت وصحبت میں گذرا،اورعلوم نبوت کے بڑے حاملین میں شار ہوئے،بار گاہ نبوی میں آپ کو خصوصی تقرب حاصل تھا،زبان نبوت سے "سلمان منااصل البیت "کامعزز خطاب ملا، حضرت علی سے آپ کے مبلغ علم کے بارے میں سوال کیا گیاتو فرمایا کہ "وہ علم و حکمت میں لقمان حکیم کے برابر شے"

حضرت ابوہریرہ ٔ فرماتے تھے کہ کہ سلمان دو کتابوں ( قر آن کریم اورانجیل ) کاعلم رکھتے ہیں۔

حضرت عمر ان مقر ان خلافت میں آپ کو مدائن کا گور نربناکر پانچ ہز اردر ہم سالانہ مقرر کر دیا تھا، آپ ہیر رقم فقراء میں تقسیم کر دیتے تھے، اور خود بوریہ اور رسیال بناکر گذاراکرتے تھے، اسی زمانے میں دوران گور نری ایک دن بازار سے گذرر ہے تھے، کہ ایک شخص نے آپ کو مز دور سمجھ کر اپناسامان گھر تک پہونچانے کے لئے کہا، آپ نے بے تکلف اس کاسامان اٹھالیا، پچھ دور چل کر اس شخص کو معلوم ہوا کہ بیہ تو حاکم وقت ہیں، تویاؤں پر گریڑ ااور معافی مانگی۔

اس-حضرت امیر المؤمنین سیدناابو بکر صدیق (ولادت میاعام الفیل، ہجرت سے پیاس سال قبل / معلام وفات ۲۱ یا ۲۲ میادی الثانیة سابھ (۲۲ یا ۲۲ /اگست ۱۳۲۴ء)

العسقلاني (المتوفى: 852هم) تاريخ مشائخ تشبنديه ص ١١٠١ تا١١٠ مؤلفه عبد الرسول للهي)

170 - حضرت صدیق اکبر کی شخصیت محتاج تعارف نہیں ہے، آپ کی سیرت وسوائح پربے شار کتابیں لکھی گئی ہیں، مختصر أبيه عرض ہے کہ:

اسم گرامی:عبدالله،لقب صدیق اور عثیق،اور کنیت ابو بکر ہے،والد ماجد کانام "ابو قحافہ عثمان" اوروالدہ ماجدہ کانام سلمی تھا، آپ کانسب مبارک ساتویں پیثت میں حضورا کرم صَلَّ اللَّیُمِّ سے جاملتا ہے۔

آپ کی ولادت واقعۂ فیل سے دوسال چارماہ بعد ہوئی ،جمہور کے مطابق آپ کی عمر شریف حضورا کرم مُٹُلُقُنُہُم سے کم وبیش اڑھائی سال کم تھی، بزرگوں میں سب سے پہلے آپ ایمان لائے، آپ کی خصوصیت یہ ہے کہ خود بھی صحابی ،والدین بھی صحابی اوراولاد بھی صحابی ،یہ امتیاز آپ کے سواکسی صحابی کو حاصل نہیں ، انبیاء کے بعد سب سے افضل مقام آپ کو حاصل ہوا، قرآن کریم اور احدیث میں آپ کے فضائل پر بے شار نصوص موجود ہیں، بعض مصنفین کابیان ہے کہ ایک سواکیا تی (۱۸۱) حدیثیں آپ کے خصوصی فضائل میں وارد ہوئی ہیں، اٹھا تی (۸۸) حدیثیں ایس ہیں جن میں آپ کا اور حضرت عمر گیا مشتر کہ طور پر ذکر ہے، سترہ کے خصوصی فضائل میں وارد ہوئی ہیں، اٹھا تی (۸۸) حدیثیں ایس ہیں جو دہ (۱۲) روایات بشمول آپ کے خلفائے اربعہ کے لئے مروی ہیں ،سولہ (۱۲) احدیث میں آپ کے ساتھ دیگر صحابہ کا بھی ذکر ہے، اس طرح کل تین سوسولہ (۳۱۲) روایات حضرت صدایق ،سولہ (۱۲) احادیث میں آپ کے ساتھ دیگر صحابہ کا بھی ذکر ہے، اس طرح کل تین سوسولہ (۳۱۲) روایات حضرت صدایق ،البرکے لئے ہو جاتی ہیں (تذکر کو مشائخ نقشبند یہ خیر یہ ص۱۵)

آپ کی فضلیت کے لئے یہی کیا کم ہے کہ رسول اللہ عَلَیْ اَیْ اِر شاد فرمایا کہ مجھ کو جس نے بھی کچھ دیاسب کابدلہ میں نے چکادیا ہے، سوائے ابو بکر کے کہ ان کابدلہ میں ادا نہیں کر سکا، ان کابدلہ قیامت کے دن اللہ پاک عطا فرمائے گا (ترفری وابوداؤو کتاب المناقب الجامع الصحیح المختصر ج ۱ ص ۱۷۷ حدیث نمبر: ۳۵۴ المؤلف : محمد بن اسماعیل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دارابن کثیر، الیمامة – بیروت الطبعة الثالثة ، 1407 - 1987 تحقیق : د. مصطفی دیب البغا أستاذ الحدیث وعلومه فی کلیة الشریعة – جامعة دمشق عددالأجزاء: 6)

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ؓ نے "تصوف صدیقی " پر تفصیل سے گفتگو کی ہے اور ثابت کیاہے کہ کمال طریقت کے لئے جن اوصاف وملکات نفسانی کی ضرورت ہے، مثلاً توکل، ورع، احتیاط، کف لسان، تواضع، شفقت برخلق خدا، رضا، نفی ارادہ ، زہد، خشیت ، عبرت، عجز وانکسار، رفت قلب، مخل ، فقر و درویشی، یہ سب حضرت ابو بکر صدیق ٹمیں بتام و کمال موجود تھے، اور اس بنایر آپ طائفۂ اصفیاء واہل طریقت کے سرخیل اور امام تھے (از الہ الخفاء ۲۶ ص۲۱)

حضور مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ فَا اللَّهِ عَلَيْهِ كَ آخرى لمحات ميں اپنے مصلی کا جانشین آپ کو بنایا، اور حضور مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِ کے وصال کے بعد باتفاق رائے آپ خلیفۂ اول منتخب ہوئے، اور اپنے عہد خلافت میں دین کی توسیع واستحکام کے لئے عظیم الثان خدمات انجام دیں، دو

۳۲-سر ور دوعالم رحمة للعالمين خاتم النبيين صَلَّاتَيْنَوْم (ولادت عام الفيل إ، ٩/ر بيج الاول ۵۲/ سال قبل هجرت م ۲۰/بريل احده - وفات ۱۲/ر بيج الاول اله هم م /جون ۱۳۲ وزسوموار) سال قبل هجرت م ۲۰/بريل احده - وفات ۱۲/ر بيج الاول اله هم م /جون ۱۳۲ ورسوموار) حضرت مولاناشاه فضل رحمٰن سنج مر ادآبادی گايه سلسله اکتيس (۱۳) واسطول سے سر کار دوعالم صَلَّاتَيْنِمُ مَك بهونچنا ہے، بشر طيكه در ميانی کڙيوں کو شار نه کيا جائے جن کی نشاند ہی گذشته صفحات میں کی گئ ہے، ورنه واسطول کی تعداد بڑھ جائے گی۔

"ارشادر جمانی و فضل یزدانی "(مجموعهٔ افادات و ملفوظات حضرت مولانا فضل رحمن گنج مراد آبادی ایموعه جرای مطبوعه جرای ایک شجرهٔ منظومه (بزبان فارسی) مطبوعه جرای می مراد آبادی ایموعه حضرت گنج مراد آبادی ای حیات میں ہی طبع ہوئی تھی، اور آپ کی نظر سے گذری تھی، اور سند توثیق و مقبولیت بھی عنایت فرمائی تھی، بعینه یہی شجره بعض اضافوں کے ساتھ حضرت گنج مراد آبادی آکے سلسلے کے بزرگ حضرت مولانا محمد احمد پرتا بگڈھی (م س/ر بیج الثانی ۱۲ میل مطابق ۱۱/۱ کو بر ۱۹۹۱ء الله آباد) فلیفهٔ حضرت مولانا شاہ بدر علی (م س/ شعبان المعظم ۱۳۵۴ ه مطابق ۱۹/نومبر ۱۹۳۹ء) سدھونه، مائے بریلی کے یہاں بھی مروج ہے 17۱۔

بطور برکت ویاد گاروه شجرهٔ منظومه بیهان نقل کیاجا تاہے:

سال تین ماہ نودن سریر آرائے خلافت رہ کر تر پیٹھ (۱۳) سال کی عمر میں شب سہ شنبہ ۲۱ یا۲۲ / جمادی الثانیة سایھ (۲۲ یا ۲۷ اگست میں شب سہ شنبہ ۲۱ یا۲۲ / جمادی الثانیة سایھ (۲۲ یا ۲۷ اگست میں گئے ہوئی کووصال فرمایا۔وصیت کے مطابق زوج محتر مہ حضرت اساء بنت عمیس ٹے عنسل دیا، صاحبز ادہ حضرت عبد الرحمن ٹے پائی ڈالا،اورانہی کیٹرول میں گفن دیا گیاجو آپ نے بہن رکھے تھے ، اوراپنے حبیب سکا گیا ہوئی گنبد خضر اکے اندرد فن ہونے کی سعادت سے مشر ف ہوئے، حضرت عمر محضرت عثمان مصرت طلح اور حضرت عبد الرحمن بن ابو بکر ٹے آپ کو قبر میں اتارا۔

آپ نے اپنی حیات طیبہ کے آخری ایام میں حضرت عمر کوایئے بعد جانشین نامز د فرمایا تھا، حضرت عمر ٹے آپ کی

مب سے میں ہے۔ نماز جنازہ پڑھائی،اوراسی پلنگ پر آپ کا جنازہ اٹھایا گیا جس پر رسول اللّٰد مَنَافِیْزِمَ کو اٹھایا گیا تھا۔

آپ نے چار شادیاں کیں، دوزمانۂ قبل اسلام میں اور دوزمانۂ بعد اسلام میں، اولا دمیں تین لڑکے اور تین لڑ کیاں ہوئیں( تذکرہ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ ص۲۲ تا ۵۰ ﷺ تاریخ مشائخ نقشبندیہ ص۲۱ تا ۲۰۱۰ عبدالرسول ملٰہی)

171 - شجر ہُ منظومہ نقشبندیہ مجد دیہ مع فہرست خلفاو مجازین حضرت مولانا شاہ محمد احمد پر تا بگڈھی ؒ ص ۱۱ تا ۱۵ ، ناشر قاری مشاق احمد صاحب ؒ ابن حضرت پر تا بگڈھی ؒ بانی مدرسہ عالیہ عرفانیہ لکھنؤ، س طباعت درج نہیں ہے۔ سلاسل تصوف 174

# شجره منظومهٔ خاندان عالیشان نقشبندیه مجد دبیر

خداوندا بحق سرور ما مُ مصطفے پیغیر ما بحق حضرت صديق اكبر وفا يروردهُ ضمن پيمبر بحق بحر علم وكان احسال جراغ محفل اصحاب سلمال بحق قاسم انوار صديق حقیقت محرم اسرار صدیق بحق وارث صديق وحيدر خطابش صادق وموسوم جعفر بحق بایزید آن غوث بسطام زانوارش منورروم تا شام بحق بوالحن آل قطب عالم سمی مرتضی شیخ مکرم بحق بوعلی پیر طریقت بهار فقر وعرفان وحقيقت بحق شيخ ابوليقوب يوسف جمال افزائے ارباب تصوف بحق خواجه عبدالخالق ما كليد گنج حكمت كان معنى سلاسل تصوف

بحق خواجه کو عارف آمد زسر كنت كنزأ واقف آمد بحق خواجهٔ محمود نامے ولايت منصے والا مقامے بحق كاشف انوار عرفال على راميتنى خواجه عزيزال بحق خواجهٔ بابا محمد مشيخت ياية ارشاد مند بحق آل که نام اوامیراست مكمل عارف وكامل فقيراست بحق خواجهٔ مشکل کشائے بہاء الدیں طریق پیشوائے بحق قطب ارشاد زمانه علاء الدين حقيقت آشيانه بحق آل کہ یعقوب است نامش فروغ ديده عرفال مقامش بحق ناصرالدين خواجه احرار عبيد الله نور حبثم اخيار بحق آل کہ زاہد نام دارد شراب معرفت درجام دارد بحق شاه معنی خواجه درویش بحق بيوسته ووارسته ازخويش

سلاسل تصوف سالسل تصوف

بحق خواجگی کوحق نشاں بود به عالم یاد گارخواجگال بود بحق حضرت حق آگه ما جناب خواجه باقی بالله ما بحق حضرت قيوم دورال سمى مصطفع محبوب دورال بحق جانشین صدر قیوم جناب خواجه مجدالدين معصوم بحق نقشبندال حجة الله ابوالقاسم عليه رحمة الله بحق آبروئے فقروارشاد زبير آل قبلهٔ اقطاب وافراد بحق مشرق صبح ولايت ضياء الله پير ما بدايت بحق خواجه ما شاه آفاق نمک ریز جراحتہائے عشاق بحق فضل رحمال قبلهً ما که آمد حضرت او تعبیر ما بحق شه نصيرالدين احمد امام معرفت و عشق آمد بحق آبروئے علم وعرفال حکیم احمد حسن آن قطب دوران

البی ظل او مدود تر باد یناه او جهال را بیشتر باد بامدادش زخودآزاد گردال گر فتار خودم کن شاد گر دان شهو دخویش کن مارا کرامت بحال ما نَكَن حِبْثُم عنايت ز احوال تباه خود چه گویم ترحم كن اگر بديا نكويم تهی دستیم از فقروریاضت گنبہ گاریم بے زہد و عبادت ولے با ایں تباہی در تباہی تهیدستی و عصیال دستگاهی برست دوست چول دست دادیم نگاه فضل آخر فضل يابيم وگر باد کسے وا کرد لب ہا زجذب عشق دارم جلب وتب ہا یه مدحت خوانیش طاقت ندارم ولے مجبور از جوش بیانم چه گویم وصف او الله اکبر حبيب الله ، محبوب بيمبر جمال مصطفی در سینئر او جلال كبرماء آئينهٔ او

صفائے سینۂ صدیق اکبر ہمہ آئینۂ صدیق اکبر لسان ناطق فاروق اعظم بیان او همه از دوست ملهم نگاه حیثم ذو النورین عثمال نه بیند از حیا جزروئے یزدال توانا بازوئے کرار حیدر ز آل قرة العين پيمبر دل خواجه بهاء الدين والحق دماغ شاه جيلال غوث اسبق نظام الدیں بہ محبوبیت او ہمہ احمد بہ قیومیت او بود ہرچیز از خود بے نشانے نشانے دارد از ہر خاندانے بود او رافع دشواری ما دوائے شافی بیاری ما نباشد دردمارانیخ درمال مگرتیرنگاه فضل رحمال <sup>172</sup>

-----

(r)

# سلسلئه نقشبند بير مجد دبير مظهر بير خير بير

## تعارف اور خصوصیات

آستانهٔ حضرت شاه ابوالخيراً- پس منظر و پيش منظر

حضرت مولاناشاہ ابوالخیر مجد دی دہلوی (ولادت:۲۷/ریج الآخر۲۷] ہے مطابق ۲/جنوری کے ایم ایم ایم ایم التانیہ اسمال ہوگی مجد دی کے ایم ایم التانیہ اسمال ہوگی تھی، حضرت شاہ ایک فرد سے ،اورآپ کو یہ نسبت اکثر اساء شجرہ کے لحاظ سے گویا اباعن جد حاصل ہوگی تھی، حضرت شاہ صاحب ایک خلوت پیند اور تارک الدنیا بزرگ تھے، کبھی ایسا بھی ہوا کہ ایک ایک سال تک خانقاہ سے

بحق شه نصیر الدین احمد امام معرفت و عشق آمد بحق آمد بحق آمروئے علم و عرفال حکیم احمد حسن آل قطب دورال

\_\_\_\_\_

<sup>173</sup> - مکمل اسم گرامی شاہ ابو الخیر عبد اللہ محی الدین خیر ہے، آپ کی ولادت بتاریخ ۲۷ / ربیج الآخر ۲<u>۷۲ ا</u>ھ مطابق ۲ / جنوری <u>۸۵۲ اِ</u>ء بروز کیشنبہ د ہلی کی خانقاہ میں ہوئی،خود والد ماجد شاہ عمرؓ نے تاریخ ولادت کہی:

تاریخ ولادت نور چیثم ابوالخیر عبدالله اطال عمره خوب سی دینا مبارکبا دیال جب جگر گوشه عمر صاحب کا ہو اور کوئی بوچھے سن میلاد تو "قرة العین عمر صاحب "کہو

باہر قدم نہیں رکھا، بہت کم لوگوں کو آپ سے ملنے کی یا آپ کے پیچھے نماز پڑھنے کی اجازت ملتی تھی، برلے بڑے بڑے بولی اوراعیان سلطنت کو بھی قابل اعتنا نہیں سبجھتے تھے، جس کی وجہ سے آپ کوبڑی تکلیفیں بھی اٹھانی پڑی ،ابند امیں سالہاسال تک مخلص خدمت گاروں کی کمی رہی ،اور تنہائی کی اذبت برداشت کرنی پڑی ،اردگر دساز شوں کے جال بنے گئے،ارباب حکومت کوغلط اطلاعات پہونچائی گئیں ،آپ کی کم آمیزی کوجرم بناکر پیش کیا گیا، سی آئی ڈی کے پہرے لگائے گئے ،انگریز کے افسراعلی کے بہال طبی ہوئی ،اورسات آٹھ ماہ تک رام پور میں نظر بند کئے گئے، فتوں کا کھیل کھیلا گیا، خانقاہ کی مسجد اور آپ کے اہل خانہ کونشانہ بنایا گیا، کفر کے فتوے تک داغے گئے، خدام خانقاہ کوزدو کوب کیا گیا، غرض اور آپ کو تنگ کرنے کے لئے کوئی دقیقہ چھوڑا نہیں گیا، اور آپ کوہر طرح تنہا کرنے کی کوشش کی گئی، اور آپ کو تنگ کرنے کے لئے کوئی دقیقہ چھوڑا نہیں گیا، اور آپ کوہر طرح تنہا کرنے کی کوشش کی گئی، اور افسوس کی بات یہ تھی کہ اس میں غیروں سے زیادہ اپنے لوگوں کی حصہ داری تھی۔

دیکھاجو تیر کھاکے نمیں گاہ کی طرف اینے ہی دوستوں سے ملا قات ہو گئ

لیکن آپ نے صبر کیا، اور انتہائی عزیمت کے ساتھ ہر مشکل کوبر داشت کیا، فرحمہ الله، آپ کے

نو(۹) سال کی عمر میں آپ نے حفظ قر آن مکمل کیا،اور دیگر علوم درسیہ میں مشغول ہوئے،وقت کے اکابر علاء سے کتب عقلیہ و نقلیہ پڑھیں، مثلاً:حافظ عبداللہ الضریر ؓ، حضرت مولانار حمت اللہ کیر انوی مہاجر مدنی ؓ بانی مدرسہ صولتیہ مکہ مکر مہ، حضرت مولانا شاہ سید حبیب الرحمن صاحب رودولوی مہاجر مکی ؓ، قطب مکہ شیخ الاسلام حضرت مولانا سید احمد دہان ؓ ۔۔۔ کتب حدیث حضرت مولانا شاہ عمد النتی محدث دہلوی ثم المدنی ؓ سے پڑھیں، کتب تصوف اپنے والد معظم شاہ عمر ؓ اور عم مکرم حضرت مولانا شاہ محمد مظہر ؓ سے پڑھیں ۔ شعر وشاعری کا بھی عمدہ ذوق رکھتے تھے۔۔۔

چار پانچ سال کی عمر ہی میں اپنے جدا مجد حضرت سر انج الاولیاء سے شرف بیعت حاصل کر کے خلافت خاصہ سے سر فراز ہوئے، تفصیلی علوم و معارف و توحید اپنے والد بزر گوار سے حاصل کر کے اجازت مطلقہ و خلافت عامہ سے بہرہ و رہوئے، بلکہ اپنے والد ماجد کی حیات ہی میں بڑے بڑے علماءو فضلاء کے مرجع قرار پاگئے، آپ کی ذات علوم عقلیہ و نقلیہ کی جامع تھی، حضرت امام ربانی مجد و الف ثانی کے الہامی مشورے سے آپ مدینہ طبیبہ تشریف لے گئے، وہاں بڑے بڑے لوگ آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے ، اور بڑی شہرت حاصل ہوئی، پھر حضور پاک مَنگُولِیُم کے اشارے سے ہندوستان تشریف لائے اور دبلی میں خانقاہ مظہر سے میں رونق افروز ہوئے، اور خلق کثیر نے آپ سے فیض پایا، ۳۲۱/ سال سجادہ نشیں رہ کر خانقاہ میں ہی وصال پایا اور اپنے جد امجد کے پہلو میں مدفون ہوئے۔ (مقامات خیر ص ۱۵۲ تا ۱۸۲)

فرزند ارجمند حضرت مولاناشاہ زید ابوالحن فاروقی مجددی ﴿ولادت ۲۵ /رمضان المبارک ۱۳۲۴ نے صفاق ۱۰ مضان المبارک ۱۳۲۴ نے ان مطابق ۱۰ مربر ۱۹۹۳ علی الثانیة ۱۳۴ نے ان واقعات کو تفصیل کے ساتھ قلمبند کیا ہے۔

174 - حضرت مولانازید ابوالحن فاروتی مجد دی دہلوی اپنے عہد کے بڑے صاحب نسبت بزرگ، عظیم محقق، اور صاحب تصنیف عالم دین تھے، انہوں نے اپنی تصنیفات کے ذریعہ خانقاہ مظہریہ اور خاندان مجد دی کوئٹی زندگی عطاکی ، آپ کی ولادت ۲۵ /رمضان المبارک ۱۳۲۳ ھے مطابق ۱۳ / نومبر ۱۹۰۱ء خانقاہ ارشادیناہ دہلی میں ہوئی ، آپ کانام زیدر کھا گیا، آپ کے والد ماجد نے اپنے تینوں بیٹوں کانام حضرت عمر بن الخطاب کے صاحبز ادول کے نام پررکھاتھا، آپ کی تاریخ ولادت پر آپ کے والد ماجد نے دوشعر کے:

حضرت زیدبن عبدالله فرزند عمرً بوالحن عبدالغنی تاریخ میلادش بگو (۱۳۲۳هه)

سال ميلاد زيد شيخ جهال شد محمد بشارت الرحمن (١٣٢٣م

آپ کی تربیت و خدمت خانقاہ کے پاکیزہ ماحول میں افغانستان کے علماء کے زیر نگر انی ہوئی۔

#### خانقاہ مظہریہ دہلی کی تعمیر وتولیت

حضرت مولانازید ابوالحسن صاحب آنے اس کے اسباب ووجوہ کی طرف بھی اشارے کئے ہیں،
جن میں بڑی وجہ غالباً یہ تھی کہ یہ خانقاہ جہال آپ کا قیام تھایہ آپ کے مبارک خاندان کی یاد گار تھی،
اس لئے کہ اس روحانی سرچشمہ کا حقیق آغاز آپ کے جدا کبر حضرت خواجہ سیف الدین سر ہندی مجد دگ (م ١٩٠١ هے کہ اس روحانی سرچشمہ کا حقیق آغاز آپ کے جدا کبر حضرت خواجہ سیف الدین سر ہندی مجد دگ گرامی عروۃ الو ثقی حضرت خواجہ محمد معصوم (م و ٤٠١ هے / ١٢٢٨ هے) کے وقت ہے ہو گیا تھا، جنہوں نے اپنے والد گئی حضرت خواجہ محمد معصوم (م و ٤٠١ هے اس مرجع عالم خانقاہ کی بنیاد پڑی، حضرت خواجہ طرح اقامت ڈالی تھی، گویا نہی کے مبارک ہا تھوں سے اس مرجع عالم خانقاہ کی بنیاد پڑی، حضرت خواجہ سیف الدین آلے بعد آب کے خلیفہ کار شد حضرت سید نور محمد بدایونی (م ۱۹۵۵ ایو سیف الدین حضرت میر زا جگہ کو آباد کیا، بعد ازاں مظہر انوار الٰہی، مصدر آثار حضور و آگہی، فرید العصر و شمس الدین حضرت میر زا مظہر جان جانال (م 190 ھے اس خانقاہ کو آباد رکھا، آپ کے زمانے میں اس خانقاہ کی شہرت چاردانگ برس تک اپنے انفاس قد سیہ سے اس خانقاہ کو آباد رکھا، آپ کے زمانے میں اس خانقاہ کی شہرت چاردانگ عالم میں پہونج گئی۔

د يوبند ميں ان كى وفات ہو كى۔

مدرسہ عبدالرب سے فراغت کے بعد <u>۱۹۳۹ء میں</u> جامعہ از ہر مصر تشریف لے گئے اور <u>۱۹۳۵ء</u> تک چارسال وہاں تعلیم حاصل کی۔

#### خانقاه كاآغاز

ابتدامیں اس خانقاہ پاک کی نوعیت کیا تھی؟اس کی تفصیل معاصر کتابوں میں نہیں ملتی،البتہ اتنا معلوم ہو تاہے کہ کوئی مختصر عمارت ضرور تھی الال صلام کے ایم علی اپنی خود نوشت میں آپ رقمطراز ہیں کہ:

"تقریباً بیس سال کی عمر میں فقر کی گدائی اختیار کرے اپنے او قات کو مدرسہ اور خانقاہ کی خدمت میں صرف کیا <sup>175</sup>۔

محلہ"امام"جو جامع مسجد ( دہلی ) کے مقابل تھا، آپ اس میں رہتے تھے 176\_

آپ کے خلیفہ اکبر حضرت شاہ غلام علی دہلویؓ (م م ۲۲۴ ہے / ۱۸۲۴ء) آپ کی روحانی خدمات اور خانقاہ مظہریہ کے وار دین وصادرین کی کثرت کے بارے میں تحریر کرتے ہیں:

"ہزاروں لوگ آپ سے طریقہ کی تعلیم حاصل کر کے دائمی ذکر خدامیں مشغول ہوئے، تقریباً دوسوا فراد تعلیم طریقہ کی اجازت حاصل کر کے راہ خدا کی ہدایت میں مصروف ہوئے۔ بچاس افراد صرف انبالہ سے مقامات احمد یہ (نقشبند یہ مجد دیہ) کی نہایت کو بہونچ کرارباب طریقت کے پیشوا بے 177 زمانهٔ پیری میں بھی سوسو آدمیوں کو ضبح وشام توجہ دی جاتی تھی 178

.... حواشی ......

175 - تاریخ و تذکره خانقاه مظهریه نقشبندیه مجد دیه دبلی ص ۴۹ مؤلفه محمد نذیر رانجها، ناشر جمعیة پبلیکیشنرلا مهور، جولائی ۱۰۰ برء بحواله مقامات مظهری ص۱۵۲ (مقدمه)، مرتب: شاه غلام علی د بلوی مختیق و تقدیم: محمد اقبال مجد دی، ناشر: ار دوسائنس بور ڈ،لا مهور، ۱۹۸۳ مقامات مظهری ص۱۵۲ حاریخ و تذکره خانقاه مظهریه نقشبندیه مجد دیه دبلی ص ۴۹ مؤلفه محمد نذیر رانجها، ناشر جمعیة پبلیکیشنرلا مهور، جولائی ۱۰۰ برای بوخواله: عمده منتخبه (تذکرهٔ شعراء) دبلی، ص۵۵۲ مرتب: خواجه احمد فاروقی، ناشر: دبلی یونیورسیٹی، ۱۹۲۱ء برای بونیورسیٹی، ۱۹۱۱ء

177 - تاریخ و تذکره خانقاه مظهریه نقشبندیه مجد دیه و بلی ص ۹۹ مؤلفه محد نذیررانجها، ناشر جمعیة پبلیکیشنزلا بهور، جولائی و او برای محله مقامات مظهری ص ۱۵۷ (مقدمه)، مرتب : شاه غلام علی د بلوی محقیق و تقدیم : محمد اقبال مجد دی، ناشر : اردوسائنس بورد مقامات مظهری ص ۱۵۷ (مقدمه )، مرتب : شاه غلام علی د بلوی محقیق و تقدیم : محمد اقبال مجد دی، ناشر : اردوسائنس بورد مقامات مظهری ص ۱۹۸۳ و از مقدمه )، مرتب : شاه غلام علی د بلوی محمد اقبال مجد دی مقامات مظهری محمد اقبال مجد دی مقامات مقامات مقامات مقامات مقدمه ) مرتب : شاه غلام علی د بلوی محمد اقبال محمد مقدم اقبال محمد دی مقامات مقدم اقتار مقدمه ) مرتب : شاه غلام علی د بلوی محمد اقبال محمد دی مقدم اقبال محمد دی مقدم اقبال معمد مقدم اقتار مقدم ا

178 - تاریخ و تذکره خانقاه مظهریه نقشبندیه مجد دیه دبلی ص ۴۹ مؤلفه محمد نذیر رانجها، ناشر جمعیة پبلیکیشنزلا هور، جولائی ۱۰۰ برء بحواله مکاتیب مظهر جان جانال شهیدیش ۵۵،۵۵۔

یہ سلسلہ آپ کی شہادت (۱۹۵ ہے کہ آپ ایک جاری رہا، آپ کے وصال سے قبل آپ کی اہلیہ محرّمہ ؓ نے آپ سے درخواست کی تھی ، کہ آپ اپنی تجہیز و تکفین اور تدفین کا معاملہ ان کے سپر د فرمادیں ، آپ کے مریدوں اور خلفائے عظام کو اس بات کاعلم تھا، گو کہ بی بی صاحبہ کی حویلی کی خرید کے بعد حضرت مر زاصاحب ؓ کی رائے تبدیل ہو گئی تھی اور اس تعلق سے ایک وصیت نامہ بھی تحریر فرما کر انہوں نے اپنے خلیفۂ خاص قاضی ثناء اللہ پانی پی ؓ (م ۱۲۲۵ ہے مرابازء) کے حوالے فرمایا تھا، لیکن بر وقت قاضی صاحب کے نہ بہونچ پانے کی بناپر حضرت کی اہلیہ محرّمہ ہی کی خواہش کے مطابق چتلی قبرسے متصل ان کی خرید کردہ حویلی میں حضرت کود فن کردیا گیا۔

اس حویلی کے علاوہ جس میں آپ مد فون ہوئے، حضرت کی اہلیہ نے (تقریباً ۱۲۱۲ اور کو یلی کے علاوہ جس میں ) اسی سے متصل ایک اور حویلی بھی خریدی تھی، اور دونوں حویلیاں مز اراور مخلصین کے قیام کے لئے وقف کر دی تھیں، انہوں نے دونوں حویلیوں کاوقف نامہ با قاعدہ تحریری صورت میں تیار کر وایا تھا، اور اس پر حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوگ (م ۱۲۳۹ ہے /۱۸۲۴ء) اور حضرت قاضی ثناء اللہ یانی پی (م جب ۱۲۲۵ ہے مطابق اگست ۱۸۱۰ء) کی مہریں ثبت کر ائی تھیں، جس پر حضرت مولانا نعیم اللہ بہر ایجگ و مراس ایم ۱۲۱۸ء مرابع ایک بطور گواہ دستخط کئے تھے۔

#### خانقاه کی تشکیل جدید اور عروج وزوال

البتہ چتلی قبر کی موجودہ خانقاہ حضرت کے خلیفہ اکبر حضرت شاہ عبداللہ غلام علی دہلوگ (م ۱۲۴۰ ہے /۱۸۲۴ ء) کے زمانے میں قائم ہوئی ، مسجد کے آس پاس کی کئی زمینیں شاہ غلام علی صاحب نے حاصل کیں ، اور پھر ان تمام کے مالکانہ حقوق حضرت شاہ ابوالخیر آئے جد امجد حضرت شاہ ابوسعید مجدد کی (م ۲۵۰ اور حضرت شاہ اجسعید دہلوی ثم مہاجرمد نی (م ۲۵۰ اور حضرت شاہ احد سعید دہلوی ثم مہاجرمد نی (م کے ۲۲ اور حضرت شاہ احمد سعید دہلوی ثم مہاجرمد نی (م کے کا اور حضرت شاہ احمد سعید دہلوی ثم مہاجر مدنی (م کے ۲۱ اور حضرت شاہ احمد سعید دہلوگ چو بیس (۲۲ ) سال تک خانقاہ کی سجاد گی پر فائز رہے ، لیکن جنگ آزادی (کے ۱۸۵ ء ) کے بعد ملک میں جو حالات پیدا ہوئے ان کی بنا پر دیگر بہت سے علماء کی طرح آپ نے بھی مع اہل خانہ حجاز مقد س

کی طرف ہجرت کا فیصلہ فرمایا، آپ (۱۰/ربیع الثانی ۱۲۸/نومبر کے۵۸اء کو) دہلی سے نکلے اور موسی زئی ضلع ڈیرہ اساعیل تشریف لے گئے، حجاز مقد س روانگی (جمادی الثانیہ ۱۲۵۲ارم / جنوری ۱۸۵۸ موسی زئی ضلع ڈیرہ اساعیل تشریف لے گئے، حجاز مقد س روانگی (جمادی الثانیہ ۱۲۵۲ارم کوست محمد علی خانقاہ کی تولیت و نگر انی تحریری طور پر اپنے خلیفہ و مجاز حضرت حاجی دوست محمد قند صاری (غند ال قند صاری (م ۱۲۸۴ میں میں دوخانقاہیں چل رہی تھیں۔

179 - مقامات خير ۱۲۵،۱۲۴

180 - بڑے فاضل قابل اورانشاء پر داز تھے، ابتداءً حضرت شیخ احمد عرب صاحب مدنی الآفندی الجوخد ارانصاری (جوان کوہندوستان میں ملے تھے) سے بیعت ہوئے، اور طریقیہ قادر یہ و چشتہ میں اجازت و خلافت بھی حاصل ہوئی، اور کئی لوگوں کوسلسلہ میں داخل بھی کیا، چھ (۲) سال انگریز کے یہاں ملازمت کی ،اسی اثناء حسن اتفاق صوبۂ سرحد کے ڈیرہ اساعیل خان کے علاقہ درابن میں اکسٹر ااسٹنٹ کمشنر کے مثل خوال ہے، اور درابن میں ملازمت کرنے گئے، یہیں حضرت خواجہ دوست مجھ قندھاری کی بارگاہ میں حاضری کاموقعہ ملا، اور آپ کی نسبت عالیہ سے متأثر ہو کر بیعت ہوگئے، ان پر وار دات کا ایساغلبہ ہوا کہ نوکری ترک کر دینے کا فیصلہ کرلیا ، انگریز سرکارنے تخواہ میں اضافہ کر دیالیکن اس کے باوجو دوہ نوکری سے سبکدوش ہوگئے، اور حضرت قندھاری کے دربار کے مشقل حاضر باشوں میں شامل ہوگئے، حضرت کے مخصوص خلفاء میں ان کا شار ہو تا ہے، فضائل الباری نیز مکتوبات حضرت قندھاری دیلی تی سبکہ وشر میں حضرت مجمد عادل کا کڑئے کے رفیق رہے۔ آپ ہی کو خانقاہ مظہر سے دبلی کے انھرام وانتظام پر مامور کیا گیاتھا، خانقاہ دبلی ہی

شاخ بن کررہ گئ تھی، حضرت احمد سعید دہلوی گی ہجرت سے حضرت شاہ ابوالخیر دہلوی گی واپسی تک خانقاہ میں کوئی تعمیری کام نہیں ہوا، بلکہ اس کی حالت اس قدرابتر ہو گئ تھی کہ مسجد کی آدھی حجیت گر چکی تھی ، آس پاس کے کمرے بھی منہدم ہونے لگے تھے ، اور خانقاہ میں بہت سے غیر مخلص عناصر نے اپنااڈہ جمالیا تھا، اللہ پاک نے حضرت شاہ ابوالخیر صاحب ؓ کے ذریعہ اس خانقاہ کی مرکزیت واپس کر ائی ، اور آپ کے جد امجد حضرت شاہ احمد سعید ؓ نے (۵۲۱ ہے /۱۹۵۸ ء میں بمقام حرم نبوی ؓ) جو پیشگوئی فرمائی تھی کہ "میری خلافت خاصہ اس بجے کے نصیب میں ہے "وہ یوری ہوئی۔

حضرت شاہ ابوالخیر کی واپی (ربیج الثانی ۲۰۳۱ ہے مطابق دسمبر ۱۸۸۸ء) سے قبل حضرت حاجی دوست محمد قندھاری (متوفی ۲۲/شوال الممرم ۱۲۸۴ ہے مطابق ۱۲/فروری ۱۸۲۸ء) کا انتقال ہو چکاتھا، مولانار جیم بخش بھی وفات پاچکے تھے، اور خانقاہ ہی کے احاطے میں مدفون ہوئے، اب خانقاہ کی تولیت حضرت حاجی صاحب کے جانشین حضرت مولاناعثمان دامانی کے پاس تھی، آپ نے حضرت عثمان دامائی گوخط لکھا اور خانقاہ کی امانت واپس کرنے کی فرمائش کی، چنانچہ تین چارماہ کے بعد حضرت عثمان دامائی شعبان ۲۰۳۱ ہے / اپریل ۱۸۸۹ء میں تقریباً ساٹھ ستر آدمیوں کے ہمراہ دبلی تشریف لائے اور خانقاہ شریف آپ کو تفویض کر دی، اور وہاں موجود حاضرین میں اس کا علان بھی کر دیا 181۔

#### خانقاه کی تغمیر جدید اور فتنوں کا آغاز

خانقاہ کو اپنی تحویل میں لینے کے بعد آپ نے مسجد اور خانقاہ کی تغمیر نوکا پروگرام بنایا، اور خانقاہ شریف کے حجرول کو نااہل افراد سے خالی کر ایا، محجر شریف کو بھی (۱۹۳۰ ہے میں) توڑ کر از سرنو بنوایا، اوراس میں صرف اصل اکابر کی قبریں رہنے دیں، مولانار حیم بخش کی قبر محجر شریف سے خارج کردی، اس کی وجہ سے ان کے مریدین نے شورش برپاکر دی اوراس میں بہت سے اہم لوگ بھی شامل ہوگئے، دھمکیوں کے گمنام خطوط آنے گے، سازشوں اور مخالفتوں کا دروازہ کھل گیا، مخلصین اور منافقین

میں ۱۲۸<u>۳ ہے / ۱۸۲۱ء ، کر ۱۸۲</u>ء میں وفات پائی (تاریخ و تذکرہ خانقاہ احمدیہ سعیدیہ موسیٰ زئی ص ۱۸۵، ۱۸۵ مؤلفہ محمد نذیر رانجھا، ناشر :جمعیۃ پبلیکیشنزلا ہور ،جولائی و و بائی و بالہ مواہب رحمانیہ جاص ۱۹۷مؤلفہ مولانا محمد اساعیل سر اجی مجد دی و غیرہ) <sup>181</sup> - مقامات خیر ص ۲۰۰ مؤلفہ حضرت شاہ زید ابوالحسن فارو تی ت

ىلاسل تصوف

کی شاخت مشکل ہوگئ، یہی وہ وقت تھاجب آپ نے لوگوں سے ملنا کم کر دیا، دشمنوں کے شرسے بچنے کے لئے خانقاہ کا دروازہ اندرسے بند رکھاجانے لگا، باہر نکلنا بھی آپ کا تقریباً بندہو گیاتھا، اندازہ کیا جائے تو دبلی تشریف آوری کے بعد کم از کم چھ (۲) سال آپ نے کلیتاً تنہائی اور گوشہ نشینی کے گذارے ہیں، بہت محدود لوگ حلقہ میں آکر بیٹھتے تھے، کئی سال کے بعدر فتہ رفتہ لوگوں کی آمدور فت شروع ہوئی ، اور شورش کے انزات کم ہوئے، اور افغانستان اور دنیا کے مختلف خطوں سے عوام وخواص جوق در جوق آنے لگے، اور بیہ خانقاہ پھر ایک بارروحانیت کاسب سے عظیم مرکز بن گئی۔

#### کوئٹہ-مرکز ثانی

خانقاہ میں قیام کے بارہ سال بعد صحت کے نقطۂ نظر سے ڈاکٹروں کے مشور ہے کے مطابق آپ نے دہلی کے علاوہ ایک دوسر اسکن کوئٹہ (بلوچتان) کوبنایا، جہاں آپ سال میں تقریباً چھ (۲) ماہ قیام فرماتے سے ،اس طرح کوئٹہ آپ کاوطن ثانی بن گیاتھا، ابتدامیں کرایہ پر رہے پھر مستقل مکان خرید لیاتھا، ہر سال اپریل کی بیس پچیس تاریخ کو آپ کوئٹہ تشریف لے جاتے، اورا کتوبر کی بیس پچیس تاریخ کو آپ کوئٹہ تشریف لے جاتے، اورا کتوبر کی بیس پچیس تاریخ تک دہلی واپس تشریف لے آتے ،یہ سلسلہ ۱۳۱۸ ہے کہ اسلام شکس سالوں تک جاری رہا<sup>182</sup>۔

یہ نسبت خانقاہ مظہر بیہ دہلی کے علاوہ بہت سے مقامات پر جاری ہے ، منوروائٹریف کی خانقاہ میں بھی بیہ نسبت موجو دہے۔

<sup>182 -</sup> مقامات خیر ص ۱۹۹ تا ۲۸۲ مؤلفه حضرت مولانازید ابوالحن فاروقی مجد دی ٌ، ناشر شاه ابوالخیر اکیڈمی د ہلی ۴۰۹ بره (<u>۹۸۹ ا</u>ء۔

### مشائخ سلسلهٔ نقشبندیه مجد دیه مظهریه خیریه

(۱) حضرت مولاناشاه ابوالخیر مجد دی د ہلوی ٌ ولادت :۲۷/ر سیج الآخر ۱<u>۲۷۲ ہے</u> مطابق ۲/ جنوری ۱<u>۸۵۲</u>ء – وفات:۲۹/ جمادی الثانیہ اسم اللہ مطابق ۱۱/ فروری ۱۹۲۳ء)

(۲) حضرت ابوالسعادات شاه محمد عمر (ولادت۲/شوال ۱۲۴۴ هه مطابق ۱۰/ اپریل ۱۸۲۹ ه-

183 - آپ حضرت شاہ احمد سعید ؓ کے فرزند ثالث ہیں، اسم گر امی "مجمد عمر" اور کنیت "ابوالسعادات" ہے، ولادت ۲/ شوال ۲۲۴۴ بے مطابق ۱۰/ ایریل ۱۸۲۹ء خانقاه دبلی میں ہوئی، حافظ قر آن تھے، علوم متد اولہ حضرت مولاناحبیب اللّٰدُّسے، حدیث شریف اپنے چیا حضرت شاہ عبدالغنی ہے،اور کتب تصوف اپنے والد ماجد سے پڑھیں ،اور سلوک نقشبندیہ مجد دیپہ ازاول تا آخر اپنے والد ماجد ہی ہے حاصل کیا، بچپین سے آخر عمر تک مختلف امراض کا شکار ہے، مرض کی وجہ سے تبھی تبھی حلقہ سے غیر حاضری بھی ہوتی تھی ،والد صاحب نے فرمایا کہ میں تم کواپنی ضمنیت میں لیتاہوں ،۲۲۲اء / ۱۸۴۲ء میں آپ کا نکاح ہوا، باکیس (۲۲)سال کی عمر میں اجازت وخلافت سے مشرف ہوئے، دلی پرائگریزوں کے تسلط کے بعد مع اہل وعیال اینے والد ماجد کے ہمراہ حجاز مقدس ہجرت كر گئے، اور رہيج الاول ١٢٧٥ هـ سے رہيج الاول ٢٤٧ ه تك مدينه منوره ميں قيام فرمايا، ٢٤٧ ه ميں والد ماجد كى وفات كے بعد مكه مکرمہ منتقل ہو گئے، ۱۲ / محرم الحرام <u>۲۷۹</u>ء کوجدہ سے سمندری جہاز کے ذریعہ مصر کاسفر فرمایا، پھراسی سال مکہ مکرمہ واپس تشریف لائے، ۲۴/ ذی قعدہ ۲۸۱! ء کواہلیہ محترمہ نواب بیگم بنت جناب احمد علی (جو حضرت خواہ عثان ہارونی کی اولاد میں تھیں ) کا انتقال ہوا، پھر کیے بعد دیگرے دو ہفتے کے اند دو نتھے صاحبز اد گان کا انتقال ہوا،اس طرح مسلسل صدمات سے آپ کادل حیصانی ہو گیا، صرف بڑے صاحبز ادے حضرت شاہ ابوالخیر ؓ باحیات رہے۔امر اض اور صدمات ومجاہدات نے آپ کو بہت کمزور کر دیاتھا، مکہ مکر مہ میں آپ کا قیام تقریباً بیس (۲۰) سال رہا، اوراس دوران سینکڑوں افر اد کونسبت حضوری سے مشرف فرمایا، حسن اتفاق کے۲۹ ااھ / ۱۸۸۰ ء میں ہندوستان تشریف لائے اور رامپور کورونق بخشی ، (جس میں صاحبز ادہ کے نکاح کی غرض بھی پوشیدہ تھی )نواب رامپور نے ضیافت کااہتمام کیا، چھ سات ماہ سے آپ ایک مرض میں مبتلاتھے، کبھی وہ بڑھ جاتااور کبھی ہلکاہو جاتا، یانچ چھے ماہ اسی شہر میں آپ مقیم رہے یہاں تک کہ ۲/محرم الحرام ۲۹۸ ء / محرم الحرام ۱۲۹۸ و سمبر ۱۸۸۰ ء کووفات یائی، اور حضرت حافظ جمال الله گی قبر کے مغربی جانب دفن ہوئے۔ جنازہ کی نماز حضرت مولا ناار شاد حسین مجد دی ؓ نے پڑھائی، جو آپ کے پدر بزر گوار حضرت مولا نااحمہ سعید ؓ کے خلیفہ تھے۔ حضرت مولانار حمت الله کیرانوی ؓ، حضرت مولاناسید حبیب الرحمن کا ظمی رودولویؓ، حضرت مولاناعبدالحق الله آبادی ؓ خلیفۂ حضرت شاہ عبدالغنی اور حضرت حاجی امداداللہ ؓ ہے آپ کے خصوصی مراسم تھے،ان حضرات کا باہم اجتماع ہو تاتھا،اورسب لوگ اینااینا تازه کلام ایک دوسرے کوسناتے تھے، حضرت شاہ عمرتشعر وشاعری کاعمدہ مذاق رکھتے تھے۔

(۳) حضرت ابوالم کارم شاہ احمد سعید (ولادت کیم رہیج الثانی کے ۲۱ بھ مطابق اسم جولائی ۲۰۸ بے -وفات ۲/رہیج الاول کے ۲۲ بھ مطابق ۱۸/ستمبر ۱۸۰ بے 184

كئ تصنيفات ياد گار چيوڙي:

لے الجدول المنتخبة من النهر المار من الانهار الاربعة (فارسی) لیم رسالهٔ وظائف ومر اقبات (عربی) لیم رساله کنز المصلی کوار دو میں نظم کیا، لیم الطاہرین (حضرت مجد دالف ثانی کی اولا ددراولا دکی تفصیل) (تفصیل کے لئے دیکھئے مقامات خیر صدالتا ۲۵۰۲)

184 - حضرت شاہ ابوسعید ؓ کے فرزندا کبر ہیں، اسم گرامی احمد سعید، تاریخی نام "مظہریزدال" اور کنیت ابوالمکارم ہے، ناناجان حضرت شاہ غلام صدیق ؓ نے آپ کانام "غلام غوث "رکھا، ولادت باسعادت کم رہیج الثانی کا آبارہ مطابق اسم جولائی ۱۸۰۲ء کوریاست رامپور میں مفتی شرف میں ہوئی، علوم معقول کی کتابیں مولوی فضل امام سے اور باقی کتابیں مولوی رشید الدین فان سے پڑھیں، رامپور میں مفتی شرف الدین ؓ اور شاہ سراج احمد مجددی ؓ، لکھنؤ میں مولوی محمد الشرف اور مولوی نور عالم صاحب سبت سے اور حدیث شریف میں ان کو حضرت شاہ عبد العزیز ؓ سے اجازت حاصل تھی، آپ حضرت شاہ عبد العزیز ؓ، شاہ رفیع الدین ؓ، اور شاہ عبد القادر ؓ کی خدمت میں بھی حاضر ہواکرتے تھے، کبھی زیارت کے لئے اور کبھی برائے استفادہ، آپ فرماتے تھے کہ الدین ؓ، اور شائی علم کے سمندر سے "اور یہ تینوں صاحب نسبت و کشف سے، علوم اللی میں شاہ عبد العزیز ؓ اللہ کی آبات میں سے ایک آبیت میں میں شاہ عبد القادر ؓ آپ پر نہایت شفیق سے۔

آبت شے، حضرت شاہ عبد القادر ؓ آپ پر نہایت شفیق سے۔

سلسلۂ نقشبندیہ مجد دیہ کی پوری تعلیم حضرت شاہ غلام علی دہلوی ؓ سے حاصل کی ، اور شاہ صاحب ؓ ہی نے خلافت سے بھی سر فراز فرمایا، تقریباً پندرہ (۱۵) سال آپ کے زیر تربیت رہے ، حفظ پڑھنے کے زمانے ہی میں اپنے والد ماجد کے ہمراہ حضرت شاہ صاحب ؓ کی خدمت میں جایا کرتے تھے اوراسی زمانے میں دس سال سے بھی کم عمر میں حضرت شاہ صاحب ؓ سے بیعت ہو گئے ، حضرت کی آپ پر خصوصی نظر شفقت تھی ، اکثر فرمایا کرتے تھے کہ میں نے لوگوں سے ایک بچہ طلب کیا، کسی نے نہ دیا، ابوسعید ؓ نے میر ک کی آپ پر خصوصی نظر شفقت تھی ، اکثر فرمایا کرتے تھے کہ میں نے لوگوں سے ایک بچہ طلب کیا، کسی نے نہ دیا، ابوسعید ؓ نے میر ک طلب پوری کر دی ، اور اپنابیٹا مجھ کو دے دیا، آپ نے حضرت شاہ صاحب سے تصوف کی کتابیں رسالہ قشیر ہے ، عوارف ، الاحیاء ، نفحات ، مثنوی معنوی و غیرہ اور حدیث میں مشکلوۃ اور تر مذی پڑھی ، البتہ تمام مقامات میں والد ماجد کانام نامی بھی شامل ہے۔

کیں اس لئے شجرہ میں والد ماجد کانام نامی بھی شامل ہے۔

جمادی الثانیۃ ۱۲۴۹ ہے کہ اکتوبر ۱۲۳۳ ہے میں والد ماجد جے کے لئے تشریف لے گئے تو خانقاہ آپ کے حوالے فرمادی ،اس کے بعد تقریباً پچیس (۲۵) سال آپ مسدار شاد پر فائزرہے ،اواخر محرم ۱۲۲۴ء /اگست ۱۸۵۷ء میں انگریزی فوج وہلی میں داخل ہوئی ،اوروہ شروفساد مچایا اوروہ ہنگامۂ دارو گیر بریاہوا کہ الامان والحفیظ ، آپ نے بے سروسامانی کے عالم میں اہل وعیال ورفقاء واحباب (قریب ایک سو-۱۰۰ نفوس) کے ساتھ حجاز مقدس کی طرف ہجرت اختیار فرمائی ،خانقاہ سے نکلنے کے بعد دہلی میں ہی اہلیہ محتر مہ جنابہ امنہ الفاطمہ کاوصال ہوا اور ان کو حضرت نور محمد بدایونی کے مزار مبارک کے جوار میں دفن کیا گیا،اس طرح کی اور بھی بڑی

#### (۴) حضرت زکی القدر شاه ابوسعید مجد دئ (ولادت۲/ ذی قعده ۱۹۲۱ به مطابق ۹/اکتوبر ۱۸۸۷ به ۶ - وفات کیم شوال ۲۵۰ باه مطابق ۳۱/ جنوری ۱۸۳۸ و ۱<sup>85</sup>

آزمائشوں سے گذرتے ہوئے، ڈیرہ اساعیل خان ، موسیٰ زئی پہونچے وہاں آپ کے خلیفۂ ارشد حضرت حاجی دوست محمد قندھاری آ نے آپ کا استقبال کیا، دوران سفر بے شارلوگ حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے، موسیٰ زئی میں قیام کے دوران ہی آپ نے دہلی کی خانقاہ تحریری طور پر حضرت حاجی دوست محمد آکے حوالہ کر دی، حاجی صاحب کی ایک خانقاہ قندھار (غنڈان) میں اور دوسری موسیٰ زئی میں تحریری طور پر حضرت حاجی دوست محمد آگے حوالہ کر دی، حاجی صاحب کی ایک خانقاہ دہلی کی نگر انی کے لئے انہوں نے اپنے خلیفہ موجود گی میں ہی خانقاہ دہلی کی نگر انی کے لئے انہوں نے اپنے خلیفہ مولانار حیم بخش پنجابی (متوفی ۲۸۳۴ مرکز مرایا۔

موسی زئی سے آپ جمبئی پہونچے اور وہاں سے بادبانی جہاز کے ذریعہ جدہ روانہ ہوئے، تین مہینہ مکہ مکرمہ قیام کے بعد آپ مدینہ منورہ تشریف لے گئے، اور زندگی کے آخری لمحات تک وہیں مقیم رہے، مدینہ پاک ہی میں ظہر وعصر کے مابین منگل کے دن ۲ / رہیجے الاول ۲۷ اس مطابق ۱۸ / ستمبر ۱۸۲۰ء کو آپ کی وفات ہوئی، محراب نبوی میں جنازہ کی نمازادا کی گئی اور حضرت عثمان غنگ کی قبر اطہر کے جوار میں سپر دخاک ہوئے، عمر شریف قریب ساٹھ (۲۰) سال ہوئی۔

آپ صاحب تصنیف و تالیف تھے ، پانچ اہم کتابیں آپ کی یاد گار ہیں: ﴿ سعید البیان فی مولد سید الانس و الجان (اردو) ﴿ الذكر الشریف فی اثبات المولد المنیف (فارسی) ﴿ الفوائد الضابط فی اثبات الرابطة (فارسی) ﴿ الانہار الاربعة ناروبة المسائل الاربعین ۔

آپ کے خلیفہ حضرت حاجی دوست محمد ؓنے آپ کا مجموعۂ مکاتیب بھی مرتب کیا تھا۔

فرزندان عالی قدر کے علاوہ آپ کے خلفاء کی تعداداسی (۸۰) بتائی جاتی ہے، بعض لوگوں نے سینکڑوں کی تعداد بھی کھی ہے(مقامات خیر ص۸۸ تا۱۱۳)

185 - اسم گرامی زکی القدراورکنیت ابوسعیدہ اورکنیت زیادہ مشہور ہے،ولادت باسعادت ۲/ذی تعدہ ۱۹۱۱ ہے مطابق ۹/اکتوبر ۱۸۲۷ ہے، کوریاست رامپور میں ہوئی، حافظ وعالم وولی باوا" سے سن ولادت نکلتا ہے، دس (۱۰) سال کی عمر میں قرآن مجید حفظ کیا، قاری نسیم صاحب سے تجوید پڑھی، اواکل عمر میں جناب ضیاء النبی مجد دی کے ساتھ لکھنو جاناہوا، وہاں جس مسجد میں آپ نماز پڑھتے تھے، اس کے قریب کفایت اللہ مجدوب رہاکرتے تھے، اوراکٹر او قات برہنہ ہواکرتے تھے، وہ جب آپ کود کھتے سر عورت فرماتے، کسی نے ان سے پوچھا، کیا بات ہے کہ آپ اس شخص کود کھے کرستر عورت کرتے ہیں، انہوں نے کہا: "وہ وقت آنے والا ہے، کہ ان کو منصب ملے گا، اوروہ مرجح اقارب ہونگے "مجذوب نے آپ سے کہا" تحصیل علم سے جلد فارغ ہو، تم سے ارشاد خلق وابستہ ہے"

آپ نے مفتی شرف الدین ،شاہ رفیع الدین ،اوراپنے اموں شاہ سراج احمد سے کتب متداولہ پڑھیں،اور شاہ سراج ؓ، اپنے پیروم شد حضرت شاہ غلام علی ؓ، اور حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی ؓ سے حدیث کی سند حاصل کی۔

#### (۵) حضرت شاه عبد الله المعروف به شاه غلام على د ہلوڭ (ولادت ۱۵۲۱ه / ۱۳۶۰ عام ۱۵۸۱

روحانی تعلیم کے لئے اولاً اپنے والد ماجد سے بیعت ہوئے، انہوں نے آپ سے کہا، تمہارامرغ ہمت بلند پر واز ہے، الہذا اس خاندان کے خلفاء سے بیمیل نسبت کرو، چنانچہ آپ حضرت شاہ درگاہی خلیفہ حضرت شاہ جمال اللہ خلیفہ حضرت قطب الدین، خلیفہ حضرت مجمد زبیر مجد دی سے بیعت ہوئے، بارہ سال تک فیوض وبرکات حاصل کئے، شاہ درگاہی ٹنے آپ کو خلافت عطاکی ادر اپناجا نشین بنایا، وہ آپ پر نہایت مہربان تھے، آپ کی طرف لوگوں کارجوع ہوا، اور بیعت وارادت کاسلسلہ بھی شروع ہوا، اس فادہ وران حسن اتفاق آپ کادلی جاناہوا، آپ نے دلی سے حضرت قاضی شاء اللہ صاحب گوپانی پت خط لکھا کہ میں آپ سے باطنی استفادہ کرناچا ہتا ہوں، قاضی صاحب نے اس خط کا محبت بھر اجو اب دیا اور آپ کو حضرت شاہ غلام علی دہلوی گی طرف رجوع کرنے کامشورہ دیا ، چنانچہ ۲۲۵ ہے میں آپ نے مصدات:

ازبرائے سجد ہُ عشق آستانے یافتم سرز مینے بود منظور آسانے یافتم ترجمہ: عشق کے سجدے کے لئے مجھے چو کھٹ مل گئی، مقصد سرزمین تھی آسان مل گیا۔

حضرت شاہ غلام علی گاباطنی سلسلہ حضرت سیف الدین تک دوواسطوں سے پہونچاہے: حضرت مرزامظہر جان جانال آ اور حضرت سیدنور محمد بدایونی ؓ۔ جبکہ شاہ ابوسعید گانسی سلسلہ حضرت سیف الدین تک تین واسطوں سے پہونچاہے: حضرت صفی القدر ؓ، حضرت عزیز القدر ؓ، حضرت محمد عیسی ؓ۔ اس کی وجہ سے شاہ صاحب آپ کے احوال پر خصوصی عنایات فرماتے تھے، چند مہینوں میں ہی آپ ولایت کے مرتبہ علیا تک پہونچ گئے، اور حضرت شاہ صاحب نے آپ کو خلافت سے سر فراز کیا، اور سالکوں کی رہنمائی کام آپ کے سپر دکیا، شاہ صاحب ؓ کے آخری دورکے دونامور خلفاء مولانا خالد کر دی ؓ اور سید اساعیل مدنی ؓ نے بھی روحانی طور پر آپ سے استفادہ کیا ہے۔

شاہ صاحب نے آپ کو ضمنیت سے بھی سر فراز فرمایا، اور ماہ جادی الاولی ۱۳۳۳ اے بیں منصب قیومیت کی بشارت بھی دی۔ حضرت شاہ صاحب کی وفات ۲۲/صفر دی۔ حضرت شاہ صاحب کی وفات ۲۲/صفر ۱۳۰۰ اور جادی الثنین مقرر کیا، شاہ صاحب کی وفات ۲۲/صفر ۱۳۰۰ اور جادی الثانیۃ ۱۳۵۹ اور ۱۳۵۸ جنوری کے مقام پر قریب چون (۱۳۵۸ ) سال کی عمر میں بتاری کیم شوال ۱۳۵۰ اور ۱۳۱۸ جنوری ۱۳۵۸ اور ۱۳۵۸ اور ۱۳۵۸ اور ۱۳۵۸ میر اور اسلامی عمر میں بتاری کیم شوال ۱۳۵۰ اور ۱۳۵۸ جنوری ۱۳۵۸ اور ۱۳

#### ه / ۱۲۵ مطابق ۱۲ / صفر المظفر • ۱۲ مفر المظفر • ۱۸۴ هم مطابق ۱۱ / اکتوبر ۱۸۲۴ء)

186 - آپ کاحسب ونسب حضرت علی مر تضیٰ تک یہونچاہے، آپ کے والد ماجد حضرت شاہ عبد اللطیف ؓ اپنے وقت کے نہایت عابد و مر تاض شخص تھے، وہ حضرت بیرناصر الدین قادریؓ (م۲۷) اور آرائی اور النام کے ہم صحبت مرتاض شخص تھے، وہ حضرت نظر علیہ السلام کے ہم صحبت تھے، حضرت شاہ عبد اللطیف اوران کے پیرومر شد کا مزار دبلی ، جیش پورہ عقب عیدگاہ محمد شاہی میں واقع ہے، شاہ عبد اللطیف پٹیالہ پنجاب کے رہنے والے تھے، اور قادری، چشتی اور شطاری نسبتوں سے فیض یافتہ تھے، وہ اپنے پیرومر شدکی خدمت میں حاضری کے لئے دبلی میں مقیم ہوگئے تھے۔

حضرت شاہ غلام علی کی ولادت <u>۱۵۱ او</u> / ۱<u>۳۷۸ نے میں بٹالہ میں ہو</u>ئی، حضرت شاہ عبد الغنی (۲۹۲ او ۸۸۸ نے) نے تاریخ ولادت "مظہر جود" سے <u>۱۵۸ او</u> کر <u>۸۸۷ او</u> تقل کی ہے، اور بعض دوسرے تذکرہ نگاروں نے بھی اسے نقل کیا ہے۔

آپ کی ولادت سے قبل آپ کے والد ہزر گوار کوخواب میں حضرت علی گی زیارت ہوئی، تو آپ نے فرمایا: اپنے بیٹے کانام میرے نام پرر کھنا، چنانچہ انہوں نے آپ کی ولادت کے بعد آپ کانام "علی"ر کھا، جب آپ سن تمیز کو پہونچے توخود کوادبًا" غلام علی "کہلوایا۔ آپ کے چچابزر گوار (جوایک بزرگ شخصیت کے حامل تھے اور انہوں نے ایک ماہ میں قر آن حفظ کیا تھا) نے نبی کر میم مسئل ایٹی کی کی سے آپ کانام "عبد اللہ" رکھا، آپ اپنی تالیفات میں اپنانام " فقیر عبد اللہ عرف غلام علی "کھتے تھے۔

آپ حافظ و قاری تھے، آپ کی ابتدائی تعلیم و تربیت کے بارے میں زیادہ معلومات نہیں ملتیں، قیاس ہے کہ بٹالہ ہی میں ہوئی ہوگی، کیونکہ آپ سولہ (۱۲) برس کی عمر تک کیہیں رہے، آپ کے والد ماجد دہلی میں رہتے تھے، والد ماجد نے تعلیم باطن کے لئے آپ کو ایپ ہیرومر شد کے پاس بھیجالیکن وہاں سے فیض آپ کے مقدر میں نہ تھاجس دن آپ پہونچے اسی شب میں حضرت ناصر الدین اُر حلت فرما گئے۔

اس کے بعد ۱۳۷۱ ہے ہے۔ اس دوران آپ چارسال دبلی میں حصول علم میں مصروف رہے،اس دوران آپ نے حضرت شاہ ضیاء اللہ ؓ اور حضرت شاہ عبد العدل ؓ خلفائے حضرت خواجہ محد زبیر سر ہندیؓ (م101 ہے / 109 ہے)، خواجہ میر دردؓ (م ۱۵۹ ہے)، حضرت شاہ خلام سادات چشیؓ سے بھی استفادہ میں کہ کیا۔ ان حضرت شاہ غلام سادات چشیؓ سے بھی استفادہ کیا۔ ان حضرات سے تفسیر وحدیث کاعلم بھی حاصل کیا، سند حدیث حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلویؓ (م ۱۲۳۹ ہے / ۱۸۲۸ ہے) سے کیا۔ ان حضرات شاہ عبد العزیز محدث دہلویؓ (م ۱۲۳۹ ہے سے بیروم شدسے بھی حدیث کی سند حاصل کی تھی۔

مرایا ہے کہ کا اور ہوئے اور ہیت کے عمر بائیس سال تھی، آپ حضرت مظہر جان جاناں شہید (م 190 ہے اسکاء) کی خدمت مبار کہ میں خانقاہ مظہر سے وار دہوئے اور بیعت کے لئے در خواست کی، اس پر حضرت مظہر آنے فرمایا "جہاں ذوق وشوق پاؤ، وہاں بیعت کرو، یہاں تو بغیر نمک کے پھر چاٹناہو گا، آپ نے عرض کی "مجھے یہی منظور ہے "حضرت نے فرمایا، تومبارک ہو" اور پھر آپ کو بیعت فرمالیا، حضرت مظہر آنے آپ کو سلسلۂ قادر سے میں بیعت فرمایا اور طریقۂ نقشبند سے مجدد سے کی تلقین فرمائی، اس کے بعد آپ پندرہ سال تک پیرومر شدکے ذکر ومر اقبہ کے حلقہ میں شرکت فرمائے رہے۔ بالآخر اجازت مطلقہ اور بشارت ضمنیت سے مشرف ہوئے، اگر چہ آپ نے بیعت سلسلۂ قادر سے میں کی تھی لیکن تمام سلاسل کی اجازت آپ کو حاصل ہوئی، تلقین وار شاد کا سلسلہ مشرف ہوئے، اگر چہ آپ نے بیعت سلسلۂ قادر سے میں کی تھی لیکن تمام سلاسل کی اجازت آپ کو حاصل ہوئی، تلقین وار شاد کا سلسلہ

(۲) حضرت حبیب الله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت ۱۱/رمضان المبارک ۱۱۱۱ه پاسالاه مطابق ۲ مضان المبارک ۱۱۱۱ه پاسالاه مطابق که مفارق می مطابق کم مارچ و ۲۰۰۰ می مارچ و ۲۰۰۰ می مطابق کم مارچ و ۲۰۰۰ می مارچ و ۲۰۰ می مارچ و ۲۰۰ می مارچ و ۲۰۰ می مارچ و ۲۰۰ می مارچ و ۲۰ می مارچ

پیروم شدگی زندگی ہی میں شروع ہو گیاتھا، اور حضرت مظہر جان جانال ؓ کی شہادت (۱۹۵ اور ۱۹۵ اور ۱۹۵ اور عدخانقاہ میں آپ کے جانشین ہوئے، آپ سے طریقۂ نقشبندیہ کی خوب اشاعت ہوئی ، آپ اپنے وقت کے شخ الثیون اور صاحب ارشاد سے الیکی شہرت حاصل ہوئی کہ آپ کو تیر ہویں صدی کامجد دبھی کہا گیا، پوری دنیا میں آپ کے ذریعہ سلسلہ کافیض پہونچا، خاص طور پر آپ کے خلفاء میں حضرت خالدرو کی ؓ (م ۲۳۲ اور / ۱۳۲ اور مرائش بلکہ پورے عالم تک محیط ہو گیا، ہندوستان میں آپ سلسلہ کافیض بلاد عرب، ترکی، شام، روم و عراق، کر دستان، بغداد، بغارا اور مرائش بلکہ پورے عالم تک محیط ہو گیا، ہندوستان میں آپ کی خانقاہ حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی ؓ (م ۲۳۲ اور / ۱۲۸ اور ) کے مدرسہ کامد مقابل سمجھی جاتی تھی۔ عجم و عرب کے طالبین پروانوں کی طرح ٹوتے تھے، خانقاہ شریف میں کسی وقت پانچ سو ( ۲۰۵ ) آدمی سے کم لوگ نہیں ہوتے تھے، جن کے قیام وطعام بلکہ پروانوں کی طرح ٹوتے تھے، خانقاہ شریف میں کسی وقت پانچ سو ( ۲۰۵ ) آدمی سے کم لوگ نہیں ہوتے تھے، جن کے قیام وطعام بلکہ گیڑے کا انتظام بھی آپ کی طرف سے ہو تا تھا، ہندوستان کاکوئی شہر ایسانہ ہو گاجہاں آپ کا خلیفہ موجود نہ ہو، صرف ایک انبالہ شہر میں آپ کے پیاس ( ۲۰۵ ) خلفاء کے عظام موجود تھے۔

ابتدامین کافی مالی د شواریون کاسامنار با، پھر بعد میں فتوحات کے دروازے کھل گئے اور ہزاروں خلائق نے آپ کے دریائے جو دوسخاسے فیض پایا،۲۲/صفر المظفر ۲۲۰ اھے مطابق ۲۱/اکتوبر ۲۲۸ ایوبر ۱۲۳ با بروزہفتہ بو قت اشراق آپ نے وصال فرمایا، نماز جنازہ جامع مسجد دبلی میں حضرت شاہ ابوسعید مجد دی گئی امامت میں پڑھی گئی، اوراپنے پیرومر شد حضرت مر زامظہر جان جاناں گئے جوار میں د فن ہوئے، آپ کثیر التصانیف عالم دین تھے، گئی بہترین کتابیں آپ نے یاد گار چھوڑیں: احوال بزر گان (فارسی) ہم ایضال المطریقة (فارسی) ہم درالمعارف (فارسی) ہم رسالہ اذکار (فارسی) ہم رسالہ دراحوال شاہ نقشبند (فارسی) ہم رسالہ دراد مخالفین حضرت مجدد گرفارسی) ہم رسالہ دراموال شاہ نقشبند گرفارسی) ہم رسالہ دراموال شاہ نقشبند گرفارسی) ہم رسالہ در طریق بیعت واذکار (فارسی) ہم رسالہ در طریقہ شریفہ شاہ نقشبند گرفارسی) ہم رسالہ مراقبات (فارسی) ہم مقامات مظہر یہ نقشبندی دبلی ص ۱۳۲۵ مکا تیب شریفہ رسالۂ مشغولیہ (فارسی) ہم مقامات مظہر یہ نقشبندی دبلی ص ۱۳۵۵ مکا تیب شریفہ گئی دنارسی) ہم مقامات مظہر یہ نقشبندی دبلی ص ۱۳۵۵ مکا تیب شریفہ گئی دنارسی) ہم مقامات مظہر یہ نقشبندی دبلی ص ۱۳۵۵ مکا تیب شریفہ گئی دنارسی) ہم مکتوب گرائی (اردو) ہم ملفوظات شریفہ (فارسی) (تاریخ ویذکرہ خانقاہ مظہر یہ نقشبندی دبلی ص ۱۳۵۵ مکا سے محمد نذیر دراخیجا)

187 - آپ علوی سادات میں سے تھے، آپ کانسب مبارک اٹھائیس واسطوں سے بتوسط محر بن حنفیہ (ماہم ھر الهجے) امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ تک پہونچتاہے، آپ کے آبائے کرام عظیم امراء میں سے تھے، آپ کے اجداد میں سے ایک بزرگ امیر کمال الدین آٹھویں صدی ہجری میں کسی تقریب سے ترک وطن کر کے طائف سے ترکتان آئے تھے، انہوں نے اس علاقہ کے حاکم کی لڑی سے جو قبیلہ الوس قاقشالاں کا سر دار تھا، شادی کرلی، حاکم کی نرینہ اولاد نہیں تھی، اس لئے حکومت کا تعلق ان (امیر کمال الدین) سے ہو گیا۔

آپ کے خاندان کے امراء میں ایک باباخان تھے، جن تک چارواسطوں سے آپ کانسب پہونچتاہے، انہوں نے عہد اکبری میں بغاوت کی تھی، جس کے جرم کی سزامیں حضرت مظہر جان جاناں کے والدصاحب میر زاجان کم منصبی کا شکاررہے، انہوں نے عمر کازیادہ ترحصہ اور نگ زیب عالمگیر باد شاہ (ممالا اے کے خدمت میں گذارا۔

لیکن آخری عمر میں ترک دنیا کر کے سلسلۂ قادری کے ایک بزرگ شاہ عبدالر حمن دہلوی قادری نوشاہی (زندہ در کے اللہ مصل کے ایک بزرگ شاہ عبدالر حمن دہلوی قادری نوشاہی (زندہ در کے اللہ صل کے اللہ اور بہترین مقرر بھی تھے، شعر صل کا اللہ اللہ ہوگئے تھے، بڑے صابروشا کر اور قانع و متو کل بزرگ تھے، متعدد علوم کے ماہر اور بہترین مقرر بھی تھے، شعر و شاعری کا بھی عمدہ ذوق رکھتے تھے، اور جانی تخلص کرتے تھے، ان کا دوشعر حضرت میر زامظہر جان جان جانا لیے نے اپنے خریطۂ جو اہر میں نقل کیا ہے، کشتی کے فن میں بھی طاق تھے، اور نگ زیب عالمگیر کے امر اء میں چند اشخاص ہی اس پاید کے تھے، انہوں نے مسللہ کے اللہ کے اللہ کا کہا ہے اور نگ زیب عالمگیر کے امر اء میں چند اشخاص ہی اس پاید کے تھے، انہوں نے مسللہ کے اللہ کا کہا ہے اور کا کہا ہے اور نگ زیب عالمگیر کے امر اء میں وصال فرمایا۔

حضرت میر زامظہر گی ولادت باسعادت بروزجمعہ ۱۱ /رمضان المبارک ۱۱۱۱ سے مطابق کیم مارچ ۰۰کیاء / ۲۰کیا ع کو کاشانۂ حضرت شاہ عبد الرحمٰن میں فجر کے وقت ہوئی، ایک دوسری روایت کے مطابق آپ کے والد بزر گوارآ گرہ کی طرف جارہے تھے، کہ موضع کالا باغ (حدود مالوہ) میں آپ کی ولادت ہوئی۔

تاریخ ولادت کے بارے میں اختلاف ہے، مولانا نعیم اللہ بہرایجی ٹے االا بھرکتی دی ہے، بعض تذکرہ نگاروں نے ۱۱۳ اوکی تاریخ کو صحیح تر قرار دیاہے۔

والدماجد کانام نامی میر زاجان تھا، اور نگ زیب عالمگیر نے اسی مناسبت سے آپ کانام "جان جال "ر کھا کہ بیٹاباپ کی جان ہواکر تاہے، بعد میں آپ کانام رفتہ رفتہ جان جانال مشہور ہو گیا۔

تعلیم کا آغازوالدہ اجد کے پاس کیا، س تمیز تک تک اکبر آباد (آگرہ) میں رہے پھر والدین کے ہمراہ دہلی آگئے، فارس کتابیں والدہ اجد سے پڑھیں، قاری عبد الرسول ؓ سے قر آن مجید پڑھا، تجوید و قر اُت کی سندا نہی سے لی، مروجہ علوم منقولہ ومعقولہ کی تعلیم علماء وقت سے حاصل کی ، والدہ اجد نے بڑی توجہ کے ساتھ آداب شاہی ، فنون سپہ گری اورصالع ہنر وری سکھائے تاکہ منصب امارت تک پہونچیں توکوئی د شواری نہ ہو، یاترک د نیاکریں توکسی کی حاجت نہ ہو، نیز فنون بینک و پڑہ کے استعال میں چودہ (۱۳) سال صرف کر کے مہارت تامہ حاصل کی ، اس طرح آپ نے ہر علم و فن میں کمال پیدا کیا، اس دور کاہر فنکارآپ کو اپنے فن کا استاد تسلیم کرتا تھا۔

والدماجد کے وصال کے بعد علوم اسلامی میں آپ نے مزید اختصاص حاصل کیا، حضرت حاجی محمد افضل سیالکوٹی ﷺ کئی علوم کی مبسوط کتابیں پڑھیں، علم ظاہر سے فراغت کے بعد عرصہ تک آپ طلبہ کوعلوم ظاہر پڑھاتے رہے، لیکن جب نسبت باطن کاغلبہ ہواتوشغل کتاب ترک فرمادیا۔

آپ فرماتے تھے کہ والدصاحب نے آخری وقت میں مجھے وصیت کی تھی کہ اوقات کی حفاظت کرنا،اور عمر کوبیکار کاموں میں صرف نہ کرنا،والد کے وصال کے بعد خاندان کے کئی لوگوں نے چاہا کہ آپ کو خاندانی منصب امارت مل جائے،اس کے لئے وہ ایک روز بادشاہ وقت فرخ سیر کے دربار میں بھی لے گئے، لیکن اتفاق کی بات ہے اس دن دربار نہ ہوا،رات میں

حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی ؓ (م ۱۳۳٪ ہے / ۱۳۳٪) کوخواب میں دیکھا، کہ انہوں نے مزارسے نکل کراپنی کلاہ آپ کے سرپرر کھ دی،اس کے بعد آپ کادل دنیا کی طرف سے سر دہو گیا۔

آپ کوجوانی ہی سے بزر گوں کی زیارت کاشوق تھا، کئی بزر گوں کی زیارت کاشر ف آپ کوحاصل ہوا، مثلاً حضرت شاہ کلیم اللہ چشتی جہان آبادیؓ، حضرت شاہ مظفر قادریؓ، حضرت شاہ غلام محمد موحدؓ، حضرت میر ہاشم جالیسر گؓ وغیرہ بہت سے اکابر کی خدمت میں حاضر ہوئے۔

علم باطن میں آپ نے کئی بیران طریق سے اغذواستفادہ کیا، گربنیادی طور پر آپ کے بیر طریق حضرت سید نور محمد بدایونی (م ۱۱۳۵ ہے کہ میں اللہ فی سے طریقہ نشتبند میہ مجد دیہ میں بیعت ہوئی، اٹھارہ (۱۸) سال کی عمر میں حضرت سید محمد فور بدایونی سے طریقہ نشتبند میہ مجد دیہ میں زندگی ہوئے، اور پہلی توجہ ہی میں لطائف خمسہ جاری ہوگے، اس کے بعد ہروقت مراقبہ کی کیفیت رہتی تھی، ریاضت و مجابدہ میں زندگی گذرنے لگی، یہاں تک کہ بیرومر شد کی خدمت میں چار (۳) سال رہ کر حضور واحسان کی کیفیت ماصل ہوگی، اور سلوک نشتبند یہ مجد دیہ کے مقام پر یہوئی گئے، بھر بیرومر شد نے اجازت و خلافت سے سر فراز فرمایا، اپنا بیر بمن مبارک بھی الطور تبرک عنایت کیا، اور بالہم ربانی "شمس الدین حبیب اللہ "کالقب عطافر مایا، اس کے بعد حضرت سید نور محمد بدایونی نے وصال فرمایا، پور مسلس چھ (۲) سال تک آپ کے مزار مبارک پر حاضری دیے رہے، اور باطنی ترقیات عاصل ہوتی رہیں، یہاں تک کہ حضرت سید نور محمد بدایونی نے نواب میں قبر سے استفادہ سے منع فرایا اور کسی زندہ بزرگ کی طرف مر اجعت کا حکم دیا تاکہ کمالات محمد سید نور محمد بدایونی نے نواب میں قبر سے استفادہ سے منع فرایا اور کسی زندہ بزرگ کی طرف مر اجعت کا حکم دیا تاکہ کمالات محمد سید نور محمد بدایونی نے نواب میں قبر سے استفادہ سے منع فرایا اور کسی زندہ بزرگ کی طرف مر اجعت کا حکم دیا تاکہ کمالات محمد نہ است بالس تیں ہوئے، مربر کے گوئی نہ کوئی نہ کوئی غذر مائی (م ۱۳۱۰) ہے کہ محمد سے مور کے، وربارہ (۱۳) مال آپ کی صورت میں رہ کرفیوض و برکات حاصل کئے، بچھ عرصہ کے بعد حضرت حافظ صاحب نے اپنے ماصل کئے، بچھ عرصہ کے بعد حضرت حافظ صاحب نے اپنے است کی تربیت پر آپ کوامور فرمایا۔

بعدازاں حضرت مظہر تحضرت شخ محمہ عابد سنامی (م ٢١١ ه مر ١١٠ ه علی خدمت میں حاضر ہوئے جو حضرت شخ عبدالاحد (م ٢١١ ه مر ١١١ ه مر ١١٥ ه عبد دالف ثانی شیخ احمہ فاروقی کے خلیفہ سے ،سات ( ٤) سال تک ان سے کسب فیض کیا، اور کمالات ثلاثہ اور حقائق سبعہ ان سے اخذ کئے، بعدازاں اول سے آخرتک دوسری مر تبہ ایک سال کی سیر مر ادی سے تمام مقامات سے گزر ہوا، اور ہر مقام کی کیفیات وحالات کو نئی قوت ملی، حضرت شخ محمہ عابد سنامی کی توجہ سے آپ کی باطنی نسبت میں اتن وسعت پیدا ہوگئی، کہ نظر کشفی اس کے ادراک سے عاجز تھی، اور تسلیک مقامات طریقہ کی الیی قوت حاصل ہوئی تھی جس کی حدوانتہا نہیں تھی، انہی کی برکت سے سلسلہ قادر سے کی اجازت آپ کوخود سرکار دوعالم مَثَالِیْا اُسے عاصل ہوئی، حضرت شخ سامی ؓ نے طریقہ قادر سے کے علاوہ چشتیہ اور سہر ورد سے کی اجازت سے بھی سر فراز فرمایا، آپ سے سلسلہ کواس قدر فروغ ہواجس کی کوئی دوسری مثال قادر سے کے علاوہ چشتیہ اور سہر ورد سے کی اجازت سے بھی سر فراز فرمایا، آپ سے سلسلہ کواس قدر فروغ ہواجس کی کوئی دوسری مثال

تمام شجرات نقشبندیہ میں حضرت مرزامظہر جان جانال گااسم گرامی حضرت نور محمہ بدایونی کے بعد متصلاً ذکر کیاجا تاہے،جوبلاشبہ درست ہے اس لئے کہ حضرت مرزاصاحب کو حضرت نور محمہ بدایونی سے اجازت وخلافت حاصل ہے،چار (۴) سال سے زائدان کی صحبت بھی آپ کو میسررہی ہے ،لیکن وہیں پریہ بھی ایک حقیقت ہے کہ حضرت نور محمہ بدایونی کے وصال کے بعد بھی حضرت مرزا صاحب کی تشکی ختم نہیں ہوئی تھی،اسی لئے وہ چھ (۲) سال تک مسلسل حضرت بدایونی کی قبر پر حاضری دیتے رہے ،اور فیوض حاصل کئے جاسکتے ہیں،

نہیں ملتی، حضرت شاہ ولی اللہ جیسی عظیم المرتبت شخصیت اپنے اصحاب کو آپ کی خدمت میں استفادہ کے لئے بھیجا کرتے تھے، آپ کو تربیت کا عمدہ سلیقہ تھا، خانقاہ مظہر یہ با قاعدہ طور پر آپ ہی کے دور میں قائم ہوئی، آپ کوشہادت کی بڑی آرزو تھی، ہمیشہ اس کا اظہار فرماتے تھے، اللہ کریم نے آپ کی آرزوئے شہادت کو قبول فرمایا اور بدھ کی رات مؤر خدے / محرم 1918ھ / ۳جنوری ۱۸کا یا کو کچھ رات گذری تھی، کہ چند آدمیوں نے آپ کے دروازے پر دستک دی، اورزیارت کی خواہش ظاہر کی، آپ کی اجازت ملنے پر تین آدمی اندرداخل ہوئے اور آپ کوشاخت کرنے کے بعد گولی چلادی، گولی آپ کے دل مبارک کے قریب بائیں طرف لگی، زخمی ہو کر آپ گریڑے ، تین دن کے بعد بروزجمعۃ المبارک ۱۰/محرم الحرام 1918ھ / ۲/جنوری ۱۸کا یا کو بوقت نماز مغرب آپ نے وصال فرمایا۔ حضرت شاہ غلام علی دہلوگ فرماتے تھے کہ "آپ کو اپنی وفات کے ناگزیرواقعے کا علم تھا، اسی لئے اپنے دیوان میں خود تحریر فرمایا:

بہ لوح تربت من یافتند از غیب تحریرے کہ ایں مقنول راجز بے گناہی نیست تقصیرے

-----

#### یہی شعر آپ کے مزار پر کندہ ہے۔

آپ ایک بڑے کتب خانہ کے مالک تھے،جو آپ کی وصیت کے مطابق حضرت قاضی ثناء اللہ پانی پتی کو دے دیا گیا۔ شعر وشاعری کا بھی آپ کو فطری ذوق تھا، آپ کا کلام فارسی اور ار دودونوں زبانوں میں موجود ہے، آپ نے ابہام گوئی ترک کرکے بے تکلف بیان اور صاف وششتہ زبان اختیار کی، آپ صاحب تصانیف بھی تھے، کئی اہم کتابیں یاد گار چھوڑیں:

لا دیوان مظهر (فارس) للا اردوکلام کی خریطهٔ جواهر (فارس) کی مجموعهائے مکاتیب (فارس) کی خود نوشت حالات برائے سفینہ خوش گو (فارس) کی خود نوشت احوال مشمولہ سروآزاد (فارس) کی دیوان فارس کادیباچہ (فارس) کی تقریظ رسالہ کلمات الحق (فارس) کی وصیت نامہ (فارس) کی تنبیهات الحمسة (فارس) کی سلوک طریقہ (فارس) (تذکرہ و تاریخ خانقاہ مظہریہ نقشبندیہ مجددیہ دہلی ص۱۳۳ تا ۱۹۴ مؤلفہ مجمد نذیررانجھا)

لیکن ترقی اوراصلاح کے لئے زندہ شخصیت سے تعلق ضروری ہے، چنانچہ صاحب قبر حضرت نور مجر بدایونی ؓ نے اس مقصد کے لئے قبر پر حاضری سے ان کوروک دیا، اور فرمایا کہ کمالات کی کوئی حدوانتہا نہیں ہے، کمالات کے حصول کے لئے کسی زندہ بزرگ سے تعلق قائم کریں ، اس کے بعد ہی حضرت مرزا صاحب ؓ نے زندہ بزرگ کی تلاش شروع کی ، اور کئی اکابر اولیاء اللہ کے آستانوں پر حاضر ہوئے، لیکن ان کا حصہ اس وقت کے دوبزرگوں کے یاس تھا، جن کی بدولت وہ کمالات کی انتہا تک پہونچے:

اول حضرت حافظ سعد الله ؒ (م ۱۵۲ مے ۱۵۲ م ۱<sup>88</sup> م بین مرزا صاحب ؒ تقریباً باره (۱۲) سال رہے۔

188 - آپ حضرت خواجہ مجمد معصوم سے صاحبزادے حضرت شیخ مجمد صدیق کے خلیفۂ اکبر ہیں، مجد دیہ سلسلہ کے عظیم ترلو گوں میں شار کئے جاتے ہیں، آپ کالقب "سیدالصوفیاء" تھا، تیس (۳۰) سال تک اپنے ہیرومر شد کی صحبت میں رہے، اور بڑی خدمت کی، بطور فخر کہا کرتے تھے، کہ میں نے تیس (۳۰) سال تک اپنے مرشد کی خانقاہ کاپانی بھراہے، اور سر پر گھڑے اٹھائے ہیں، جس سے میرے سرکے بال اڑگئے اور اللہ کے ڈر میں زیادہ رونے کی وجہ سے میری نظر ختم ہوگئی، کبھی حضرت مجھے موسم گرمامیں احمد آباد بھیج دیتے تو میں آپ کی جدائی کے غم میں بہت روتا تھا، لیکن آج اسی کی برکت ہے کہ میرے دروازے پر خدام کا اتنا ہجوم ہے، کہ ہر ایک کو خدمت کا موقعہ نہیں ماتا، اور میرے دل کی آ تکھیں نور الہی سے منور ہیں۔

ایک دن شخ سعداللہ کے مرید نواب خان فیر وزجنگ نے عرض کیا کہ شخ حسن رسول نما جے چاہتے تھے حضرت محمد منا اللہ اللہ عنا اللہ اللہ عنا اللہ عنا اللہ عنا اللہ عنا اللہ عنا اللہ عنا اللہ اللہ عنا ال

آپ کی خانقاہ میں ایک بلی تھی جو خانقاہ کے دروازے پر پڑی رہتی تھی،اور حضرت حافظ صاحب ؒ کے تصرف سے چڑیوں پر بہت مہربان تھی،چڑیاں اس سے کھیلتی تھیں،خادم غلہ کے دانے بلی کے منہ میں ڈالتے توبلی اپنامنہ کھول کر کمبی پڑجاتی،حتیٰ کہ چڑیاں سارے دانے اس کے منہ سے نکال لیتیں۔

کی پھر حافظ صاحب کے وصال کے بعد حضرت شیخ محمد عابد سنامی مجد دی (م ۱۲۰ اور الے مرکئا یہ کی اور ان مقامات بلند ) 189 کی خد مت میں حاضر ہوئے، اور تقریباً سات (۷) سال ان سے کسب فیض کیا، اور ان مقامات بلند تک رسائی حاصل ہوئی جہاں وہ پہلے نہیں یہو نچے شے، علاوہ پچھلے اسباق کا بھی اعادہ فرما یا اور ان میں استحضار تام اور پختگی پیدا ہوئی۔

(۷) حضرت سیر السادت نور محمر بد ایونی (م ۱۱/ ذی قعد ه ۱۳ ابره مطابق ۱۳/اگست ۲۳۰ اِء) <sup>190</sup>

آپ کی وفات ۱۱/شوال المکرم ۱۵۳ سر ۱۹۰/دسمبر ۱۹۰۰ و مهری) کوهوئی ، مز ارپر انوارشاه جهان آباد د ، ملی میں اجمیری دروازه سے باہر ہے (خزینة الاصفیاء جساص ۲۴۳ تا۲۳ مفتی غلام سرور)

189 - حضرت حافظ مجمہ عابد صاحب تحضرت شیخ عبد الاحد تکے نامور خلیفہ سے ،اپنے عہد کے سب سے ممتاز بزرگ ، آبائی نسبت حضرت ابو بکر صدیق ٹنگ پہونچی ہے، آپ کو اسہال کامر ض تھا، اس تکلیف کے باوجود شب وروز طاعت وعبادت میں مصروف رہتے تھے، ہر رات نماز تبجد میں ساٹھ (۲۰) مرتبہ سورہ لیسین پڑھتے ،البتہ مرض الموت کی راتوں میں تبجد میں پینیتیس (۳۵) مرتبہ سورہ لیسین کی تلاوت کی، آپ میس ہز ار مرتبہ کلمہ طبیبہ کاذکر ایک ہز اربار نفی واثبات بحس نفس اور تلاوت قرآن شریف سورہ لیسین کی تلاوت کی، آپ میس ہز ار مرتبہ کلمہ طبیبہ کاذکر ایک ہز اربار نفی واثبات بحس نفس اور تلاوت قرآن شریف کرتے، ایک ہز اربارآپ کاروزانہ کا معمول کاو ظیفہ تھا، آپ کے روزانہ کے علقے میں تقریباً دوسو(۲۰۰) علماء و صلحا بیٹھتے تھے، ہز اروں طالبان حق آپ کی توجہات عالیہ سے مقامات احمد یہ نفشبند یہ تک پہونچے، جمعہ کے دن آپ کی خانقاہ میں بہت بڑا اجتماع ہوتا، جو کوئی آپ کی نظر کیمیا اثر میں آجا تا اس کادل ذاکر ہوجا تا تھا، گئی نام نہاد مشائخ آپ کی خفیہ توجہات کی بدولت در جبّہ کمال تک پہونچے، ایک بار پاپیادہ قیج بیت اللہ کاسفر کیا، وفات ۱۸ / رمضان المبارک ۱۲۰ ایھ مطابق ۳۰ / ستمبر ۱۸۳۲ یا علیہ وہوئی (خزینۃ الاصفیاء جسم ۱۳۵۰ تا

190 - آپ علوم ظاہرہ وباطنہ کے ماہر، نقیہ اور عارف تھے، اٹھارہ (۱۸) سال کی عمر میں حضرت اشرف الا تقیامحمہ شریف ؓ (م۱۲٪ ایھ کرائے ہے) کے پاس علوم ظاہرہ کی پیمیل کی۔ علم باطن حضرت مجدد ؓ کے پوتے اور حضرت خواجہ محمہ معصوم ؓ کے صاحبزادے حضرت خواجہ سیف الدین مجدد گ (م۱۹۰ اے) سے حاصل کیا، علاوہ ازیں آپ نے حضرت خواجہ محمد معصوم کے خلیفہ اور حضرت خواجہ سیف الدین مجدد کی (م۱۹۰ اے) سے حاصل کیا، علاوہ ازیں آپ نے حضرت خواجہ محمد معصوم کے خلیفہ اور حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوگ (م ۱۹۲ اے) کے نواسے حضرت شیخ محمد محسن ؓ (م کی االے سے ۱۹۳۷ اے) سے بہت سے مقامات نقشبند رہم مجدد دیہ طے کئے۔

حضرت شخ سیف الدین سے وابستگی کے بعد ابتد ائی پندرہ (۱۵) سال تک ہر وقت استغراق کی کیفیت رہتی تھی ،اور یہ استغراق اس قدر قوی ہو تاتھا، نماز کی وقت حقیقت حال میسر ہوتی تھی ،اورافاقہ ہو جاتاتھا، نماز کی ادائیگی کے بعد پھر مغلوب الحال ہو جاتے تھے ، کثرت مراقبہ کی وجہ سے کمر مبارک جھک گئی تھی ،اپنے دونوں بزرگوں سے یکے بعد دیگر سے اجازت و خلافت سے مشرف ہوئے ، حضرت سیف الدین کے وصال کے بعد ان کی خانقاہ کو آباد رکھا، اتباع سنت کا پختہ ذوق تھا، بڑے عاشق

شجرات میں حضرت نور محمہ بدایونی کے مشائخ میں صرف حضرت خواجہ سیف الدین گاذکر کیا جاتا ہے، حالا نکہ حضرت بدایونی کے حضرت خواجہ معصوم کے خلفاء میں خواجہ سیف الدین کے علاوہ حضرت حافظ محمہ محسن دہلوی تو کو معلام کے حضرت حافظ محمہ محسن دہلوی تو کو معلام کے حسن دہلوی تو کو معلوم کے معلوم کا معلوم کو معلوم کا معلوم کو معلوم کو معلوم کا معلوم کو معلوم کو معلوم کا معلوم کو معلوم کا معلوم کو معلوم کا معلوم کو معلوم کا معلوم کو معلوم کی ہے، اور آپ کے بیران طریق میں حافظ صاحب کو معلوم کا معلوم کو معلوم کی ہے۔

(۸) قطب العارفين محى السنة حضرت خواجه سيف الدين مجد دى سر مهندى (ولادت <u>۴۳۰ إ</u>هه / ۲۳ مر) قطب العارفين محى السنة حضرت خواجه سيف الدين مجد دى سر مهندى (ولادت <u>۴۳۰ إهر) ۲۹</u>

رسول تھے،ادنیٰ ادب بھی ترک نہ ہو تاتھا،صاحب کشف اورصاحب تصرف تھے، کشف بالکل صحیح ہو تاتھا،اا / ذی قعدہ ۱۳۵۱ م /۱۳ / اگست ۲۲۳ نے کوعالم بقاکی طرف رحلت فرمائی، مز ار مبارک قبرستان پنج پیران، متصل بستی حضرت نظام الدین اولیاء دہلی میں ہے (خزینة الاصفیاء ج ۳ ص ۲۲۷،۲۲۲ مؤلفہ مفتی غلام سرور ﴿ تاریخ و تذکرہ خانقاہ مظہریہ نقشبندیہ دہلی ص ۱۲۵ تا۱۳۹ مؤلفہ محمد نذیر رانجھا)

192 - آپ حضرت خواجہ محمد معصوم (م 201 هے / ۱۲۲۸ ء) کے صاحبز ادب ہیں ، ولادت باسعادت و من هر محمد معصوم (م 201 ه میں بمقام سر ہند شریف ہوئی، حافظ نہایت قوی ، دماغ سنجدہ ، طبیعت سلیس اور فطرت نہایت سلیم تھی، ابتدائی تعلیم گھر کے پاک ماحول میں ہوئی، جب ہوش سنجالا تو مکتب میں بٹھایا گیا، جلد ہی قر آن کریم حفظ کر لیا، بعد از ان تھوڑی ہی مدت میں تمام کتب متد اولہ کی تعلیم سے فارغ ہوگئے۔

علم باطن توان کے گھر کی چیز تھی، باطنی فیوض و کمالات بجپین ہی سے حاصل کرنے شروع کر دیئے، گیارہ سال کی عمر میں والد مکر م اور پیر طریق حضرت خواجہ محمد معصوم ؓنے ولایت کے اعلیٰ درجہ " فناء قلب اور ولایت صغریٰ " کی بشارت دی، اعزاءوا قارب

(٩) عروة الوثقی حضرت خواجه محمر معصوم سر هندی (ولادت <u>عوم ۱۵۹۹</u>ء –وفات <u>۲۷۹ ا</u>ه م <u>۲۲۷ ا</u> ء)

(۱۰) حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی شیخ احمد سر مهندی (ولادت الجيه هم ۱۵۶۴ء -وفات ۱۹۳۰ هم ۱۲۲۴ء) م ۱۲۲۴ء)

(۱۱) حضرت خواجه عبدالباقی محمد رضی الدین باقی بالله ؓ (ولادت اکوھ میم۱۵۶۴ء -وفات ۱۱۰اھ م ۱۲۰۳ء)

میں آپ کے ہم عمراس بشارت پررشک کرتے تھے، عنفوان شاب میں والد کرم کی زندگی میں ولایت وارشاد کے اعلیٰ مرتبہ پرفائز ہوگئے، والد ماجد نے تناکیس (۲۷) سال کی عمر میں باد شاہ ہند عالمگیر اور نگ زیب (ک۲۰ یہ ۱۹۵۹ اور ۱۹۵۹ اور ۲۷) سال کی عمر میں باد شاہ ہند عالمگیر اور نگ زیب (ک۲۰ یہ ۱۹۵۹ اور ۱۹۵۹ اور ۲۷) سال کی عمر میں باد شاہ ہند کے اپ آپ کے عہد شاب کا یہ دور محبوب بے چون و بے کیف خواہش پر ان کی اور اہل دہ بلی کی اصلاح و تربیت کے لئے آپ کو دہ بلی روانہ کیا، آپ کے عہد شاب کا یہ دور محبوب بے چون و بے کیف کے عشق و محبت کی سر مستیوں سے معمور تھا، اور اتباع شریعت آپ کی گھڑی میں پڑی ہوئی تھی، شاید آپ اور اکر اور آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل د بلی پہو نچے ، اہل شہر نے آپ کا پر جوش استقبال کیا، اور عوام وخواص اور شاہی گھر انے کے افراد آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوگئی بہونے ، باد شاہ اس وقت سفر میں تھاوا لی پر اس کو اطلاع ملی، تو بہت خوش ہوا، اس نے اپند اراکین سلطنت کے ساتھ آپ کا استقبال کیا اور نہایت اعزاز واکر ام کے ساتھ قلعۂ معلی میں اپنے قریب تھہر ایا، باد شاہ کی خواہش تھی کہ آپ میں میں قیام فرمائیں، لیکن آپ نے چو کیدار کی جھو نیڑی میں بہت سی غیر شرعی کے یہ کی اصلاح فرمائی، باد شاہ نے زیر تربیت مقامات بلند طے کئے۔ آپ کی اصلاحی مساعی سے خوش ہوکر آپ کے والد ماجد حضرت خواجہ محمد معصوم آنے آپ کو محتسب الامۃ کا خطاب عنایت فرمایا۔

آپ نہایت قوی التا ثیر اور صاحب جذب و تصرف سے الوگ ایک اضطراب واستغراق کی حالت میں آپ کی خانقاہ میں پڑے رہتے سے بڑے دبد یہ اور عظمت والے شخ سے ، سلا طین وامراء آپ کی مجلس میں مؤدب کھڑے رہتے سے ، اوران کو آپ کے سامنے بیٹنے کی ہمت نہیں ہوتی تھی، بے ثمار لوگ آپ کے حلقہ بیعت میں داخل ہوئے، تین سال دبلی میں متیم رہنے کے بعد سر ہند شریف تشریف تشریف لی بھر حضرت خواجہ معصوم کی رحلت (وع باء / ۱۲۸ یاء) کے بعد آپ خانقاہ سر ہند کی مند ارشاد پر جلوہ افروز ہوئے، آپ کی طرف رجوع عام کاعالم یہ تقاکہ کم از کم چار سو (۴۰۰) طالبین ہروفت خانقاہ میں موجو درہتے سے ، اور اکثر و بیشتر چودہ سو (۴۰۰) آدمی دونوں وقت کا کھانا حسب فرمائش وذوق آپ کے باور چی خانہ سے کھایا کرتے سے ، اس نعمت و سہولت کے باور چی خانہ سے کھایا کرتے سے ، اس نعمت و توجہ پر ہے، آپ سہولت کے باور چی خانہ سے کھایا کر تے ہے، اس نعمت و نوجہ پر ہے، آپ نے سیتالیس (۴۷) سال کی عمر میں ۲۲ / جمادی الاولی ۱۹۰۱ ہو اور ۱۳۰ اپریل ۱۳۸ یاء کو سر ہند شریف میں عالم بقا کی طرف رحلت فرمائی ، اور حضرت مجد دالف ثانی کے مزار پر انوار سے جنوب کی طرف ذرافاصلے پر آسود کی خاک ہوئے، آپ کے مزار مبارک پر خاعالی شان گذبہ ہے ، اور اس کے پاس باغ لگا ہوا ہے (تاریخ و تذکرہ خانقاہ مظہر یہ نقش بند یہ دبلی ص۵۵ تا ۹۵ مو گفہ محمہ تذیر رانجھا)

ىلاسل تصوف

(۱۲)-حضرت مولاناخوا جگی محمر مقتدیٰ امکنگیؒ (ولادت<u>۸۱۹ هے /۱۵۱۲</u> -وفات <u>۴۰۰ اهے اس</u>ام

(۱۳)-حضرت مولانادرویش محمد (ولادت ۲۸۴ هم ۳۲۳) و ات م کاوه م ۱۵۲۲ و ا

(۱۴) - حضرت مولاناخواجه محمد زاہد وخشی (ولادت ۸۵۲ ھے ۱۳۸۸ء - وفات ۱۳۳ ھے م ۵۲۹ء)

(١٥) - حضرت خواجه ناصر الدين عبيد الله احر ارَّ (ولادت ٢٠٠٨ هم ١٩٠٣ ء - وفات ١٩٥٨ هم ١٩٠٠ ء)

(١٦) - حضرت مولاناليعقوب بن عثمان چرخي (ولادت ٢٢٢ پيره م ٢٣٠٠ إء - وفات ١٥٨ هم ٢٣٧ إء)

(١٧) - حضرت خواجه علاء الدين عطارٌ (وفات ٢٠٨ه م ٠٠٠)ء)

(۱۸)-خواجه خواجهگان خواجه سيد محمر بهاءالدين نقشبند (ولادت ۱۸)جه م ۱۳۱۸ء-وفات ۱۹۹ه م ۱۳۸۹ ع)

(١٩)-حضرت خواجه شمس الدين سيدامير كلال (ولادت ٢٤١) هم ٢٤٢١ء - وفات ٢٤٢هم و٢٣٤٠)

(۲۰)-حضرت خواجه محمد باباسماسي (ولادت ١٩٥١م م ١٩٥١م - وفات ٥٥٤ يره، ٢٥٥٠م)

ا۲- حضرت خواجه عزيزان على راميتني (ولادت <u>۱۹۵ هم ۱۹۴۰، ۱۹۵</u>۶-وفات ۱۲<u>۶ هم ۱۳۲۱</u>ء)

(۲۲)- حضرت خواجه محمودانجير فغنوي (ولادت ١٢٢ هـ م ٢٣٠٠ هـ م ١٣٠٠ هـ م ١٣٠٥ م ١٣٠ م ١٣٠٥ م ١٣٠٥ م ١٣٠٥ م ١٣٠٥ م ١٣٠٥ م ١٣٠٥ م ١٣٠ م ١٣٠٥ م ١٣٠ م ١٣٠٥ م

(۲۳)-حضرت خواجه عارف ريو گري (ولادت ۱۵۹ هم ۱۵۱ ه- وفات ۱۵۹ هم ۱۳۱۵)

(۲۴)-حضرت خواجه عبد الخالق غجروانی (ولادت ۴۳۵م ۲۳۸ م) وفات ۵۷۵ هم ۱۶۹

وفات ٥٣٥ هم ١٩٠٠ إء /١١١١ء)

(۲۷) - شیخ بوعلی فار مدی طوسی (ولادت کرمبیره مرام برمیم هر مرام این از مرک طوسی (ولادت کرمبیره مرام براه این ا مرم مراه باء)

(٢٧)-حضرت شيخ ابوالقاسم كر گاني (وفات ١٥٠٠م ١٩٤٨ م ٥٥٠ إء/ ٢٧٠ ع

(٢٨) - حضرت شيخ ابوالحسن خرقاني (ولادت ٢٥٣ هرم ١٤٣٠ ء – وفات ٢٥٣ م هرم المعن اء / ١٠٣٠)

(۲۹)-سلطان العار فين حضرت بايزيد طيفور بن عيسلى بسطامي (ولا دت ٢٦١) هر ٢٥٠) -وفات

ملاسل تصوف

(= 179/ = 179/ = 171)

(۳۰)-حضرت امام جعفر صادق (ولادت ۸۰ هم ۱۹۹۹ء – وفات ۴۷ اهم ۲۲۶ء)

(۳۱)- حضرت قاسم بن محمد بن ابو بكر الصديق (ولادت ۲۲ هم ۴۵۵ به ۶ - وفات ۲۰ باره م ۲۲۴ هم با ۲۰ به ویام باره و م م ۲۲۲ هم)

(۳۲)-حضرت سلمان فارسی (ولادت ۴۰۰) عام الفیل سے ایک سوستاسی (۱۸۷) سال قبل –وفات ۳۳ م هر ۲۵ مرد ۲۵ مرد ۱۵۲ مرد ۱۵۲ مرد ۱۵۲ مرد ۱۵۲ مرد ۲۵۳ مرد ۲۳ مرد ۲۵ مر

(۳۳)-حضرت امیر المؤمنین سیدناابو بکر صدیق (ولادت سیمام الفیل ، ہجرت سے پیچاس سال قبل م ۳۷۵ء-وفا<u>ت ۳ا</u>ھ م ۱۳۳۴ء)

(۳۴) - سر ور دوعالم رحمة للعالمين خاتم النبيين مَنَّاليَّيْمِ (ولادت عام الفيل إ. ۹ / ربيع الاول ۵۲ / سال قبل هجرت م ۲۰ / اپريل اے ۵ - وفات ۱۲ / ربيع الاول المصرے / جون ۲۳۲ ، بروز سوموار)

خانقاہ مظہریہ دہلی (حضرت شاہ ابوالخیر مجد دی دہلوی گاہیہ سلسلہ شینتیں (۳۳۳) واسطوں سے حضورا کرم سر ور دوعالم مَثَلَّا لِیُّا اِنْ کُلُم تِنْ ہُو تا ہے ( در میانی کڑیوں کی انہی تفصیلات کے ساتھ جوسلسلۂ اول میں ذکر کی گئی ہیں)

اس سلسلہ کا شجر ہُ منظومہ حضرت منوروکؓ کی کتاب "مخضر حالات مشائح نقشبندیہ مجد دیہ مظہریہ میں خانقاہ دہلی روضۃ الازہار کے مطابق حسب ذیل ہے:

# شجرهٔ منظومه عالیه نقشبندیه مجد دیه مظهریه

اللهم صل على سيدناومو لانامحمدو على آل محمدو على آل سيدنامحمدافضل صلواتك بعددمعلوماتك وبارك وسلم عليم

باالٰہی احمد خیر الوریٰ کے واسطے سرور عالم امام الانبياء كواسط جال نثارویارغار و جانشین مصطفا حضرت صدیق اکبر اصفا کے واسطے واقف اسرارایز دداخل آل رسول فارسى سلمال صحالي مقتداك واسطي نور عين حضرت صديق بادئ جہال حضرت قاسم المام الاصفياء كے واسطے نور حيثم مصطفا و مرتضا و فاطمه حضرت صادق المام الاتقیاء کے واسطے نير بسطام سلطان و امام العارفيس عاشق حق بایزید ارہنما کے واسطے شيخ الاسلام اور پيرشخ الاسلام هرات خرقانی بوالحن نورالہدی کے واسطے پیر مولانا غزالی فارمدکے آفتاب بوعلی شیر نیستان ہدیٰ کے واسطے يوسف جمد اني محبوب رب العالمين آفتاب چرخ ہدال برضیاکے واسطے خواجه عبدالخالق مرشدامام خواجگال

غجدوانی شمع بزم اولیاء کے واسطے کاشف انوار ایزد سرو ماغ ربوگر خواجه عارف مرشد بااتقیاکے واسطے زينت انجير فغنه خواجه محمورٌ ولي رازدان سرخاص کبرماکے واسطے حضرت خواجه عزيزان على راميتني بادشاه ملک تسلیم و رضا کے واسطے خواجه بامائے ساسی پیشوائے کاملاں شاہ باز اوج عرفان خداکے واسطے سیدعالی نسب خورشیدبرج مکرمت حضرت میر کلال میر سلے واسطے حضرت خواجه بهاء الدين جناب نقشبند تاحداراولیاء مشکل کشا کے واسطے شمع دیں خواجہ علاء الدین عطارٌولی قطب ارشاد ہدایت رہنماکے واسطے خواجهٔ لیعقوب چرخی آبروئے خانداں عالم علم حقیقت پیشوا کے واسطے حضرت خواجه عبيدالله احرارش لقب ناصر دین نبی سمس الضحل کے واسطے خواجه مولانا محمد زاہد ٌ عالی مقام واصل حق اليقيس مجم الهدي كے واسطے عارف بے مثل درویش محر محوذات

عاشق حق كشتهر حب خداكے واسطے خواجهٔ دس خواجگی خورشید شهر امکنه ماہ کامل ہادی شاہ و گداکے واسطے شه رضى الدين خواجه باقى بالله المام فانی اندرذات یاک کبریاء کے واسطے شه محد دالف ثانی شیخ احراز نور حق نائب حضرت مجمد مصطفع کے واسطے عروة الو ثقى جناب حضرت ايثال لقب خواجئر معصوم محبوب خداکے واسطے خواجه سيف الدين محمرٌ رمبر دنياودين قطب عالم بادشاہ اولیا کے واسطے خواجهٔ نور محرهٔ سید عالی نسب قبلئه دس تاجدار اتقناء کے واسطے شاه تثمس الدين حبيب الله مظهر جان جال غوث عالم وارث دین ہدیٰ کے واسطے رہبر راہ حقیقت شاہ عبداللہ علی قطب ارشادخلائق بإخداكے واسطے ابر فيضان الهي چشمير جود و كرم بوسعید احمدی میرالدجی کے واسطے قطب عالم حفرت احمد سعيداحمديٌّ آفتاب چرخ ارشادوہدیٰ کے واسطے

یاالهی کر عطا دارین میں ہردم فلاح
حضرت حاجی دوست محمد رُرہنماکے واسط
مجھ کواوراحباب کومیرےہدایت کرنصیب
حضرت عثمان دامال ؓ پر ضیا کے واسط
امت احمد گی کردے مغفرت ازفضل خویش
وہ سراج الدین ؓ مرد باخدا کے واسط
نام کو ہے جس کے نسبت باغلام باحسین ؓ
مغفرت فرما خدا اس پیشوا کے واسط
مغفرت فرما خدا اس پیشوا کے واسط
سوزدل اوراستقامت بہر شریعت کرعطا
وہ بشارت اور کریم ؓ پارسا کے واسط
کرتو مجھ کو بھی عنایت اور چشم تراوردرددل
کرتو مجھ کو بھی عنایت اور چشم تراوردرددل

پیرومر شد حضرت شاہ عمر تفوث جہاں مظہر حق نائب خیر الوریٰ کے واسطے شہ محی الدین عبداللہ ابوالخیر ولی بوبلال و زید و سالم مقتداکے واسطے

نام میں ہے جس کے احد اور حسن جھی ساتھ ہے

آرزو برلا میری اس پارسا کے واسطے
عشق اپنادے مجھے اور معرفت بھی کرعطا
اسے میر ہے پرورد گاران اولیاء کے واسطے
دین ودنیامیں مجھے محفوظ رکھ عزت کے ساتھ
آل و اصحاب جناب مصطفے کے واسطے
آپڑاہوں تیر ہے در پر ہر طرح سے ہوں ملول
کر تو ان ناموں کی برکت سے دعامیری قبول
کون ہے تیر ہے سو مجھ بے نوا کے واسطے
کون ہے تیر ہے سو مجھ بے نوا کے واسطے

-----

(1)

# سلسلته نفشبندریه مجرد دید مظهر بیر (خانقاه احمدیه سعیدیه موسی زئی، کانپوراور گرهول شریف) تعارف اور خصوصات

موسیٰ زئی ڈیرہ اساعیل خان (موجودہ پاکتان) سے اکتالیس (۱۲) میل کے فاصلہ پر جنوب مغربی سمت میں واقع ہے، مشہور قصبہ درابن سے جنوب کی طرف اس کافاصلہ تین میل ہے، اس کے مغرب کی طرف تمام علاقوں کی زبان پشتوہے، اور مشرقی سمت کے تمام علاقوں کی زبان پنجابی ہے، خود موسیٰ زئی میں پنجابی اور پشتو دونوں زبانیں بولی اور سمجھی جاتی ہیں۔

موسیٰ زئی کی خانقاہ دراصل خانقاہ مظہر یہ (دبلی) ہی کی ایک شاخ ہے اس کی بنیاد حضرت حاجی دوست محمد قند هاری (۲۱۲ا هے - ۲۸۴ اه مراح الحراء - ۲۸۲۸ او مراح الحراء ) نے ڈالی ،جو حضرت شاہ ابوسعید مجد دی دبلوی آراوا او مراح الم مراح کیا ہے ۔ ۱۹۲۵ او مراح کیا ہے دبلوی آراوا او مراح کیا ہے ۔ ۱۹۲۰ او مراح کیا ہے دبلوی آراوا او مراح کیا ہے دبلوی کے دبلوی کی ارشاد و مراح کیا ہے دبلوی کی دبلوی کی دبلوی کی دبلوی کے دبلوی کیا ہے دبلوی کی دبلوی کے دبلوی کیا ہے دبلوی کیا ہے کہ دبلوی کیا ہے کہ دبلوی کیا ہے کہ کا انتخاب کرناجو پشتو اور پنجابی زبانوں کے سنگم پرواقع ہو، چنانچہ یہ قرع دبلوی اس مراح کیا ہے کہ کو اپنے قیام کے لئے پند فرمایا، جہاں آج یہ اس قریہ کے مغرب میں پہاڑی نالے کے قریب ایک جگہ کو اپنے قیام کے لئے پند فرمایا، جہاں آج یہ خانقاہ معلی آباد ہے۔

حضرت قندھاری ؓ نے اس جگہ کو اپنے قیام کے لئے پیند فرمایا، اور اپنے مرید ان باصفا کی معیت

میں بانی کی کمیابی کے پیش نظر موسیٰ زئی کے مغرب میں ایک پہاڑی نالے کے کنارے ڈیرہ ڈالدیا، تاکہ خور دونوش اور دیگر ضروریات زندگی میں سہولت رہے، تھوڑے ہی عرصہ میں قبیلہ تاجو خیل کے لوگ آپ سے بے حدمانوس ہوگئے اور بہت سے داخل طریق بھی ہوگئے۔

اور اس نالے سے پانی کا استعال سخت گراں گذرا، گران میں تاجو خیل قبیلے کی عقیدت مندی کی وجہ سے اور اس نالے سے پانی کا استعال سخت گراں گذرا، گران میں تاجو خیل قبیلے کی عقیدت مندی کی وجہ سے آپ پر سختی کرنے کی ہمت نہ تھی ، لیکن وہ موقعہ کی تلاش میں رہے، اتفاق سے ایک روز تحصیلدار (جو ہندو تھا) دورہ کرتے ہوئے ادھر آنکاا، ان لوگوں نے موقعہ غنیمت دیکھتے ہوئے اس تحصیلدار کا پر تپاک استقبال کیا، اور زور دار ضیافت کی اوراس دوران اس کو حضرت حاجی صاحب ؓ کے خلاف خوب ور غلایا، چنانچہ اس نے خانقاہ پہوئے کر حضرت کو یہاں سے نکل جانے کو کہا، اور گستاخانہ اہجہ اختیار کیا، لیکن حضرت کے تضرف باطنی کے نتیج میں وہ بے ہوش ہو کر گھوڑ ہے سے گرگیا، گاؤں کے لوگ اس کو اٹھا کرلے گئے ، ہوش میں آیاتواس نے حاجی صاحب کے پاس دوبارہ جانے کی خواہش کی، لوگ اس کو خانقاہ لے کر آئے ، ہوش میں آیاتواس نے حاجی صاحب کے پاس دوبارہ جانے کی خواہش کی، لوگ اس کو خانقاہ لے کر آئے اس نے اپنی گستاخی کی معافی چاہی، اور چھ شرطوں کے ساتھ حلقہ بگوش اسلام ہو گیا، اس کی تمام شرطیں جبی اللہ پاک نے بعد سے آئی تک اس کی ذریات کے لوگ اپ نے نام کے ساتھ فقیر لگاتے ہیں، جن میں فقیر موا، اس کی بعد سے آئی تک اس کی ذریات کے لوگ اپنے نام کے ساتھ فقیر لگاتے ہیں، جن میں فقیر فیض اللہ، فقیر ابوسعید اور فقیر ابوالحسن خاص طور پر مشہور ہوئے ہیں۔

حضرت کی اس کرامت اور تحصیلدار کے مسلمان ہوجانے سے پوراعلاقہ آپ کا گرویدہ اور معتقد ہو گیا،اس خطہ میں رشد وہدایت کی باد بہاری چلنے گئی، خانقاہ احمد بیہ سعید بیہ کی صورت میں ایک عظیم روحانی مرکز قائم ہو گیا،اور حضرت شاہ احمد سعید ؓ نے جو آپ کو پیش گوئی کی تھی وہ پوری ہوئی، موسیٰ زئی کی عظمت وبزرگی حضرت حاجی دوست محمد قندھاریؓ کے وہاں قیام پذیر ہونے کی وجہ سے ہے، جنہوں نے وہاں نقشبند بیہ مجد دیہ سلسلے کی خانقاہ قائم کی،اسی طرح حضرت حاجی دوست محمد قندھاریؓ کی اہمیت و سعادت مندی حضرت شاہ احمد سعید مجد دی دہلویؓ کی نسبت و خلافت کی بدولت ہے۔

پھر ایک وفت آیا کہ کے ۱۸۵ ء میں دہلی اجڑ گئی،اور حضرت شاہ احمہ سعید گووہاں سے ہجرت

کرنی پڑی ، آپ وہلی سے موسی زئی تشریف لائے ،حضرت قندھاری ؓ نے ڈیرہ اساعیل خان پہونچ کر سینکڑوں لو گوں کے ساتھ آپ کاوالہانہ استقبال کیا،اور پھر موسیٰ زئی اور قندھار کی خانقاہوں کے ساتھ دہلی خانقاہ کی جابی بھی حضرت دہلوی ؓنے آپ کے حوالے فرمادی ، حضرت قندھاری ؓ کے بعداس خانقاہ کی سجاد گی حضرت خواجہ عثمان دامانیؓ کے پاس آئی اور وہی تنیوں خانقاہوں کے متولی و نگراں ہوئے ، بعد میں حضرت دامانیؓ نے دہلی کی خانقاہ حضرت شاہ ابوالخیر ؓ کوواپس کر دی ، جس کی تفصیل پہلے گذر چکی ہے ، حضرت عثمان دامانی کے زمانے میں اس خانقاہ کی شہرت دور دور تک پہونچ گئی، اور اطراف عالم سے طالبین کار جوع شروع ہو گیا، حضرت عثمان دامانی کے بعد آپ کے صاحبز ادے حضرت خواجہ سراج الدین اُس منصب پر فائز ہوئے، گو کہ نوعمری میں وہ اس منصب جلیل پر متمکن ہوئے تھے،اوراسی لئے کئی لو گوں کو خد شات بھی تھے، لیکن اللہ یاک نے اس جوان صالح کے ذریعہ اس خانقاہ کی وہ آبر وبڑھائی کہ رجوع اور قبولیت کے لحاظ سے اس دور کی کم خانقابیں اس کامقابلہ کرسکتی تھیں ،حضرت خواجہ سراج الدین گومند سجاد گی پر صرف اٹھارہ(۱۸)سال کاموقعہ ملالیکن انہوں نے اس خانقاہ کو نقطۂ ارتقاء تک یہونجادیا،اوراس کاشارعالم اسلام کی بڑی خانقاہوں میں ہونے لگا، سیٹروں طالبین ہمہ وفت کے حاضر باشوں میں ہوتے تھے، عین عالم شاب میں زندگی کی صرف پینتیس (۳۵)بہاریں دیکھنے کے بعدوہ عالم آخرت کی طرف سدهار گئے،ورنہ کہاجاتا تھا کہ اگر کچھ دن اورزندہ رہ جاتے تو دنیا کی تمام خانقابیں سونی يرُ ما تين، لكن قدر الله ماشاء 193

اس خانقاه کواللہ پاک نے وہ قبولیت عطافرمائی کہ آج پاکستان میں سلسلۂ نقشبندیہ مجد دیہ کی اکثر خانقاه بین (مثلاً: خانقاه عثمانیہ سراجیہ ڈیپ شریف وادی سون سیسر ضلع خوشاب کے خانقاه سراجیہ نقشبندیہ مجد دیہ ، بگھار شریف ، کہوٹہ ضلع راولپنڈی کے فانقاه سراجیہ حسنیہ نقشبندیہ مجد دیہ ، مسکین پور خانقاه سراجیہ حسنیہ نقشبندیہ مجد دیہ ، مسکین پور شریف ، ضلع مظفر گڑھ کے خانقاه نقشبندیہ مجد دیہ ، احمد پور شرقیہ احمدیہ شرقیہ ، ضلع بھاولپور کے خانقاه مسلم مظفر گڑھ کے خانقاه نقشبندیہ مجددیہ ، احمد پور شرقیہ احمدیہ شرقیہ ، ضلع بھاولپور کے خانقاه

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup>- تاریخوتذ کره خانقاه احمه به سعید به موسیٰ زئی ص۵۷ تا ۲۴ مؤلفه مولانا محمه نذیر رانجها)

نقشبندیه مجد دید حبیبید، چکوال همخانقاه سعیدیه غفورید، یوسف گو گھ، نیو کراچی همخانقاه نقشبندیه مجد دید ، وال بھیجرال ضلع میال والی همخانقاه نقشبندیه مجد دید ، مسجد دارالسلام ، ساتوال میل گوجرانواله روڈ ، شیخو پوره همخانقاه نقشبندیه مجد دید ، شجاع آباد ضلع ملتان ) اسی خانقاه کے بطن سے پیدا ہوئی ہیں ، بلکہ ہندوستان کی بھی کئی اہم خانقاہیں (مثلاً: خانقاه حسینیه کا نپور، خانقاه حضرت غلام حسین کا نپورگ ، خانقاه شاه برکت علی کلکته ، خانقاه گر هول شریف بهیتام هی وغیره ) اسی شجر ه طوبی سے نگل ہیں ، یہ اس خانقاه کاوه امتیاز ہے ، جس میں بہت کم خانقاہیں اس کی ہمسر ی کر سکتی ہیں۔ اور ظاہر ہے کہ یہ سب شمره ہے حضرت ماتی دوست مجمد قندھاری کی ہے بہاہ محبت وخلوص کا، اور فیض ہے حضرت شاہ احمد سعید مجد دی دہلوگ کی حسن عنایت اور وہاں قدوم میمنت لزوم کا، اس طرح ان سب کا مرکز فیض خانقاه مظہریه دبیلی ہے ، اللہ حسن عنایت اور وہاں قدوم میمنت لزوم کا، اس طرح ان سب کا مرکز فیض خانقاه مظہریه دبیلی ہے ، اللہ عالی سان تمام سرچشموں کو آبادوشادر کھے آ مین۔

منور وانثریف میں بیہ سلسلہ قطب الا قطاب، ابو الانو ار حضرت مولانا حافظ بشارت کریم گڑھولوی (ولادت: ۲۹۳ اِرھ مطابق کے ۸۷ اِء-وفات ۱۳۵۴ اِرھ مطابق ۱۹۳۵ کے ذریعہ بہونچا۔ عواثی

194 - اسم گرامی: بشارت کریم، کنیت: ابوالانوار، والد ماجد کانام: عبدالرجیم، سن ولادت جنة الانوار میں حضرت مولانا محمد ادریس ذکا گڑھولوی ؓ (متوفی ۱۹۹۳ و مسامی سے ۱۹۹۳ و مسامی سے ۱۹۹۳ و مسامی العلوم مظفر پور بہار) نے قرینہ وقیاس سے ۱۹۹۳ و م کے ۱۸ و مسامی بازید پور گڑھول شریف موجودہ ضلع سیتام ڑھی میں آپ کی پیدائش ہوئی ، جنة الانوار (اول ایڈیشن جولائی ۱۷۹۲) میں آپ کو "نسباً شیخ صدیقی "بتایا گیا ہے، اس کے بعد اس کتاب کے دوایڈیشن شائع ہوئے ، دوسر اایڈیشن حضرت مولانا محمد ادریس ؓ کی حیات ہی میں شائع ہواجواس وقت میر سے سامنے نہیں ہے، البتہ اس کا تیسر اایڈیشن آپ کو جیتیج فاضل محمد مولانا باقی باللہ کریمی القاسمی صاحب مد ظلہ العالی نے ۱۰۲٪ میں شائع کیا ہے یہ میرے پیش نظر ہے، اس کے حیات ہی مطابق ہے، اس ایڈیشن میں حضرت کے نسب کا خانہ حذف کر دیا گیا ہے۔

آپ چھر (۲) سال کے تھے کہ والدہ ماجدہ کا انتقال ہو گیا، اور تقریباً دس (۱۰) سال کی عمر میں شفقت پدری سے بھی محروم ہو گئے، والد کے انتقال کے بعد اپنے بہنوئی کے زیر تربیت رہے، فارسی عربی کی ابتدائی تعلیم در بھنگہ میں حکیم مولانا علی حسن چھپر وگ سے حاصل کی اور متوسطات تک تعلیم مدرسہ جامع العلوم (قدیم نام خادم العلوم) مظفر پور میں ہوئی، یہیں آپ نے شرح جامی العلوم کے سال (۱۸۹۲ء مرسلا ھیں) قرآن کریم کا حفظ مکمل کیا، اس وقت حضرت مولانا حافظ رحمت اللہ صاحب (بائی مدرسہ) مہتم تھے، حفظ مکمل کرنے بعد آپ نے تراوت کی میں پورا قرآن سنایا، رمضان کے بعد آپ کی دستار بندی عمل میں آئی جس میں آپ کے استاذگرامی قدر حضرت مولانا عبد الواسع سعدی پورگ (سعدی پورموضع الماس پور ضلع سمتی پورکے قریب ایک گاؤں ہے) نے

ایک طویل تہنیتی نظم پیش فرمائی،اوروہ نظم روئیداد مدرسہ میں شائع ہوئی ،یہ ترجیع بند نظم مسدس کی ہیئت میں ہے،جنة الانوار میں پوری نظم نقل کی گئی ہے، یہاں اس کاایک بند بطور نمونہ پیش کیاجا تاہے:

اے مرے حافظ بشارت نو گل باغ کمال ہے جاہوں جس قدر آپ اس مسرت پر نہال آپ کو بخشا ہے حق نے کیا ہی گئج لا زوال ہورہاہے جس کے باعث بزم میں یہ قبل وقال یوں تو ہر شب کی جہاں میں شان ہی کچھ اور ہے آج کی شب کا مگر فیضان ہی کچھ اور ہے

\_\_\_\_\_\_

آپ کے حفظ کے استاذ حافظ عبدالحلیم تھے، جن کا تذکرہ تہنیتی نظم میں موجود ہے (جنۃ الانوار مرتبہ حضرت مولانا محمد ادریس ذکا گڑھولوی تص ۵ تا ۴ س)

مظفر پور کے زمانۂ تعلیم میں ہی آپ حضرت مولانا سید نصیر الدین احمد نصر سے وابستہ ہوئے، اوران سے علمی، اخلاقی،

دینی وفکری استفادہ کیا، اس کے بعد آپ ہی کے ایما پر متوسطات اوراعلیٰ تعلیم کے لئے کانپور تشریف لے گئے (ااسلاھ مطابق ۱۸۹۳ سے میں ) اوروہیں دارالعلوم کانپور مسجد رنگیان میں حضرت مولانا احمد حسن کانپوری ؓ کے سامنے زانوئے تلمذیتہ کیا اور متوسطات سے فضیلت تک کی کتابیں اسی دارالعلوم میں پڑھیں اور یہیں سے فراغت حاصل کی۔

جنت الانوار (مرتبہ: حضرت مولانامفتی محمہ ادریس صاحب گڑھولوی) وغیرہ میں حضرت گڑھولوی کی تعلیم و فراغت کو مدرسہ فیض عام کانپور سے منسوب کیا گیاہے ، لیکن تاریخی طور پر بیہ بات درست نہیں ہے ، اس لئے کہ حضرت مولانااحمہ حسن کانپوری اسلام مطابق ۱۸۸۴ء) میں ہی مدرسہ فیض عام سے علحدہ ہو چکے تھے اور مسجد رنگیان نئی سڑک (چھوٹا بوچڑ خانہ) میں اپنا مدرسہ "دارالعلوم کانپور" کے نام سے قائم کرلیا تھا، جہال وہ زندگی کے آخری کھات تک فائزرہے۔

اس مسله کی مکمل تحقیق اس حقیر کی تالیف" تذکر هٔ حضرت آه "میں حضرت مولاناعبدالشکور آه کی تعلیم کی بحث میں ملاحظه فرمائیں (تذکر هٔ حضرت آه "ص ۲۵۰ تا ۲۷۵)۔

حضرت گر هولوی ی نے روحانی تعلیم شیخ المشائخ حضرت مولانا غلام حسین کانپوری (متوفی اسیایی همطابق ۱۹۲۲یء) سے حاصل کی اور اجازت وخلافت سے سر فراز ہوئے ،علوم ظاہری وباطنی کی پیکیل کے بعد ۱۳۲۵یے همطابق کے ۱۹۰۰ء میں تقریباً تیس (۳۰) سال کی عمر میں آپ کی شادی موضع محی الدین نگر ضلع سستی پور (قدیم ضلع در بھنگہ) میں حضرت مولاناسید عبدالغی تیس (۳۰) سال کی عمر میں آپ کی شادی موضع محی الدین نگر ضلع سستی پور (قدیم ضلع در بھنگہ) میں حضرت مولانا شاہ فضل رحمٰن گئی مراد آبادی کی صاحبز ادی سے ہوئی (جنة الانوار مرتبہ حضرت مولانا محمد ادریس ذکا گر هولوی ص ۵ تا ۲۰۰۰)

#### مشائخ سلسله

(۱) ابو الانوار قطب الاقطاب حضرت مولاناحافظ بشارت كريم گرهولوى "(ولادت: ۲۹۳ إه مطابق کے کیاء -وفات ۱۳۵۳ ام مطابق ۱۳۹۹ عنامی مطابق ۱۳۵۰ اور دونات ۱۳۵۳ اور مطابق ۱۳۵۰ اور دونات ۱۳۹۰ اور دونات ۱۳۵۰ اور دونات ۱۳۵ اور دونات ۱۳ دونات ۱۳ دونات ۱۳ دونات ۱ دونات ۱۳ دونات ۱ دو

(٢) حضرت مولاناغلام حسين كانپوري (متوفي ۴ صفر المظفر اسم اله صطابق ٢٥ / ستمبر <u>١٩٢٢ ۽</u>) <sup>195</sup>

حضرت گڑھولوئ کا قیام ساری زندگی گو کہ ایک انتہائی پسماندہ دیہات میں رہا،لیکن آپ کے ذریعہ صوبۂ بہار میں سلسلۂ نقشبندیہ کوبڑا فروغ ہوا، بڑے صاحب کرامات و تصرفات سے ، آپ کی خانقاہ مرجع خلائق تھی، علماء و مشائخ اور عوام و خواص ہر طرح کے لوگ وہاں حاضر ہوتے تھے، خاص طور پر رمضان المبارک میں آپ کے یہاں طالبین کا ہجوم رہتا تھا، آپ نے مرید تو بہت زیادہ لوگوں کو نہیں کیا، لیکن فیض یافتگان کا حلقہ بہت و سیع تھا، عقیدت مند بھی بے شار تھے، کئی غیر مسلموں کو بھی آپ کے دست مبارک پر ایمان لانے کا شرف حاصل ہوا، جن میں بعض حضرات روحانی طور پر بڑے صاحب مقام ہوئے، ان میں حضرت شاہ نوراللہ عرف حضرت پنڈت جی آ مہاجر کراچی) اور حضرت شاہ عبد اللہ اللہ عرف حضرت پنڈت جی آ مہاجر کراچی) اور حضرت شاہ عبد اللہ اللہ عرف حضرت پنڈ مقام کے عظیم مرشد ور ہنما گذر ہے ہیں۔

حضرت گڑھولوگ کاسلسلۂ رشد وہدایت آپ کے وصال کے بعد آپ کے نامور صاحبزادگان۔حضرت مولانا حافظ محمد الیب الیب الیب کے نامور صاحبزادگان۔حضرت مولانا حافظ محمد الیب کے نامور صاحبزادگان محفوظ رحمن (ولادت ۲۳۳۱ ہے مہا الیہ الیہ الیہ الیہ الیہ معلالے کے نامور صول محد الیہ الیہ معلالے کام منظورالحق (وفات جنوری ۱۹۹۳ ہے مطابق ۱۲ الیہ معلالی ۱۲ الی قعدہ ۱۹۹۸ ہے مطابق ۱۷ الیک وفات ۱۱ الیک معلور الحق کی معمد سلمان صاحب (وفات ۹ / شوال المکرم ۲۰۷۱ ء مطابق ۱۷ جون ۱۹۸۹ ء) اور خلفاء میں معفورت خافظ محکیم محمد سلمان صاحب (وفات ۹ / شوال المکرم ۲۰۷۱ ء مطابق ۱۷ / جون ۱۹۸۹ ء) اور خلفاء میں حضرت شاہ نوراللہ عرف حضرت پنڈت جی آرمتو فی ۱۳۱ رکتے الاول ۱۳۸۸ ہے مطابق ۲۷ سمبر ۱۹۵۸ ء) اور قطب الہند حضرت مولانا محکم سید احمد حسن منوروی (ولادت ۱۰۹۱ء م ۱۳۱۸ ہے وفات ۲۸ / رجب المرجب کے ۱۳۸۸ ہے موادی گا انفاس قد سید کی جرت پاکستان کے بعد یہ سلسلہ تنہا حضرت منوروی گی انفاس قد سید کی بجرت پاکستان کے بعد یہ سلسلہ تنہا حضرت منوروی گی انفاس قد سید کی بدولت فروغ پایا، اور آپ اس سلسلہ کے سب سے بڑے مرجع وہاوی قراریائے فیر حصہ الله۔

حضرت گڑھولوی گاسانحہ وفات ۱۹ / محرم ۱۳۵۳ ہے م ۲۲ / اپریل ۱۹۳۹ ء روز چہار شنبہ گذار کر بیسویں محرم کی شب قریب دو بچے پیش آیا،اناللہ وانا الیہ راجعون نے نماز جنازہ کی وصیت آپ نے حضرت مولاناعبدالشکور آہ مظفر پوری کے لئے کی تھی ، مگر حضرت مظفر پوری کے بروقت نہ بہونچ پانے کی بناپر جنازہ کی نماز حضرت گڑھولوی کے بڑے صاحبز ادے حضرت مولانا محمد ایوب صاحبز ادے حضرت مولانا محمد ایوب صاحب آنے بڑھائی (تفصیل کے لئے دیکھئے "تذکر ہُ حضرت آہ "ص ۳۲۳،۳۲۲)

195 - حضرت مولانا غلام حسین کانپورگ سلسلۂ نقشبندیہ کے بڑے مشائخ میں گذرے ہیں ،ان کا فیض دور دور تک پہونچا، بڑے صاحب نسبت اور صاحب تا ثیر بزرگ تھے۔ آپ کے والد ماجد کانام شیخ محمد اور داد اکانام شیخ ابر اہیم ہے ، آپ کی ولادت "بنون "کے

علاقے میں "عیسیٰ خیل " (ضلع ڈیرہ اساعیل خان) میں ہوئی، صرف ونحو اور ابتد ائی کتابیں اپنے شہر میں شخ ولایت سے پڑھیں، پھر حصول علم کے لئے سہاران پور تک پیدل سفر کیا، سہاران پور میں ریل میں بیٹے کر کا نپور پہونچے، اور مولانا احمد حسن کا نپور گئے۔ حلقۂ تلمذ میں داخل ہوئے اور تمام در ہی کتابیں ان سے پڑھیں، اور ایک مدت تک آپ سے استفادہ کیا، ۱۸۰۸ میں ہو مطابق ۱۸۹۰ء میں فراغت حاصل کی، پھر کا نپور ہی میں سکونت اختیار کرلی، اور حضرت مولانا سید مجمد علی مو نگیر گئی کی مسجد دلاری میں درس و تدریس کی خد مت سے وابستہ ہوگئے، یہ مسجد احاطۂ کمال خان میں واقع ہے، (اب کوئی احاطہ باقی نہیں ہے، صرف گلیاں ہیں) یہ مسجد اب روئی گلی میں مولانا مجمد علی مو نگیر گئی کے اجداد میں شاہ محمد نصیب تشریف لائے تھے، اور انہوں نے میں واقع ہے، اس جگہ سب سے پہلے حضرت مولانا مجمد علی مونگیر گئے کے اجداد میں شاہ محمد نصیب تشریف لائے تھے، اور انہوں نے ایک خام مسجد بنوائی تھی، 11 ہوئی ہوئی۔ اس مسجد کو بختہ بنوائی تھی، 11 ہوئی۔ اس میں دین مجمد طباخ اور اس کی بیوی دلاری جو فوج میں روئی دیا کرتی تھی، نے اس مسجد میں بختہ بنوادیا، مسجد پر جو پھر لگا ہوا ہے اس میں دین مجمد کانام کھا ہوا ہے، مگر شہرت "مسجد دلاری" کے نام سے ہوئی، اس مسجد میں علی مونگیری بھی درس دے چکے ہیں (سیر سے مولانا محمد علی مونگیری صے بوئی الیہ مقامات محمد میں ا

حضرت مو نگیری جب سفر جج کو تشریف لے گئے تومولاناکانپوری کو بھی اپنے ساتھ لیتے گئے، اور اپنی اہلیہ کی طرف سے ان سے جج بدل کرایا، (افادات محمدیہ ص۲۸مؤلفہ مولاناعبد الوارث خان صاحب حیدر آبادی ؓ، ناشر دار الاشاعت رحمانی مو نگیر، طبع سادس و ۲۰ مباھ)

مکہ معظمہ میں حضرت حاجی امداد الله مہاجر مکی ﷺ انہوں نے مثنوی در ساً در ساً پڑھی۔

باطنی تعلیم کے لئے حضرت خواجہ عثان دامانی موسی زئی خلیفہ حضرت حاجی دوست محمد قندھاری ہے بیعت ہوئے، البتہ سلوک کی جکمیل حضرت دامانی کے وصال کے بعد آپ کے صاحبز ادبے حضرت مولانا سراج الدین (موسی زئی) کے پاس کی ،اوران کے مجاز طریق ہوئے، سات برس تک سفر و حضر میں حضرت مولانا سراج الدین کی نماز کی امامت کی ، پھر کا نپور میں مسجد دلاری (جہاں وہ درس و تدریس کرتے تھے) کو اپناروحانی مستقر بنایا، گاہے گاہے حضرت مولانا فضل رحمال گنج مراد آبادی کے یہاں بھی حاضری دیتے تھے، ان سے سند حدیث بھی حاصل کی۔

تجویدو قر اُت میں بھی کمال حاصل تھا، قاری سبعہ تھے، کہتے ہیں کہ اتنے خوش الحان قاری تھے کہ طوا کفوں نے آپ کا قر آن سن کر گناہ سے توبہ کرلی ،اور نمازی ہو گئیں ،صبح کی نماز میں ان کی بڑی تعداد مسجد میں الگ صف بناکر آپ کے پیچھے نمازاداکرتی تھی۔

بڑی شہرت و قبولیت حاصل ہوئی، سینکڑوں بندگان خدانے فیض پایا، علم بہت پختہ تھالیکن کوئی تصنیفی شغل نہیں رہا ،البتہ درس و تدریس اور مریدین کی تربیت پر خاص توجہ تھی ،اور اس کے لئے اسفار بھی کرتے تھے، آپ کے خلفاء و مریدین میں حضرت مولانابشارت کریم گڑھولوی سُب سے زیادہ ممتاز ہوئے، ہم/صفر المظفر اسمالے ہے مطابق ۲۵/ستمبر ۱۹۲۲ء میں وفات پائی، مسجد دلاری (روٹی والی گلی) میں ہی آرام فرماہیں،اناللہ واناالیہ راجعون (نزھۃ الخواطر ج۸ص ۱۳۲۰ ﷺ تاریخ و تذکرہ خانقاہ احمدیہ سعیدیہ موسیٰ زئی ص ۲۳۸،۴۳۳ مؤلفہ محمد نذیر رانجھا،ناشر:جعیۃ پبلیکیشنزلا ہور، ۱۰۰۰ء) سلاسل تصوف سال سال تصوف المسلم علام المسلم ا

(۳) حضرت مولاناخواجه سراج الدین ٔ خانقاه موسیٰ زئی (ولادت۱۵/محرم الحرام <mark>۲۹۷</mark> به مطابق ۲۹/ دسمبر <u>۹۷۸ ب</u>ه-وفات ۲۲/ریچ الاول <u>۳۳۳ ب</u>ه مطابق ۱۱/ فروری <u>۹۱۵ ب</u>ه ۱<sup>96</sup>

<sup>196</sup> - خواجه سراح الدين كي ولادت بتاريخ ١٥ / محرم الحرام <mark>٢٩ إ</mark>ه مطابق ٢٩ / دسمبر <u>٩٧٨ إ</u>ء بروز سوموار خانقاه سعيديه موسيٰ زئي میں ایک علمی وروحانی خانوادہ میں ہوئی، والد ماجد کااسم گرامی حضرت خواجہ عثمان دامانی ًہے، قر آن مجید آخوند ملاشاہ محمد بابر ؓ (چو د ھوان ضلع ڈیرہ اساعیل خان )سے پڑھا، فارسی میں نظم ونثر کی متداول کتابیں ، عربی میں صرف ونحو،منطق وعقائداور علم تجویدو قر أت کے رسائل ، فقه میں کنزالد قائق ، شرح و قابیہ ، ہداہیہ ، اصول فقه میں نورالانوار اور چند جزوحسامی ، تفسیر میں جلالین ، حدیث میں مشکوۃ ،اورابن ماجه حضرت مولانامحمود شیر ازی سے پڑھیں ،اور بقیہ کتب یعنی حسامی کامل ،شرح و قابیہ ، تفسیر مدارک ، تنقیح اصول بزدوی ، تلخيص المفتاح ، ترجمه قر آن كريم اور صحاح سته حضرت مولانا حسين عليٌّ لرَّام ٣٦٢إ هه مطابق ١٩٣٣إ هه )ساكن وال بهجيرال ضلع میانوالی سے پڑھیں ،طریقت کی تعلیم اپنے والد ماجد حضرت خواجہ مجمد عثان دامانی ؓ سے حاصل کی ،چودہ (۱۴)سال کی عمر میں بیعت ہو گئے تھے ۲۷/ ذی قعد واا ۱۳ اھ مطابق ۸/ مئی ۱۹۹۴ ۽ کو تحریری خلافت سے سر فراز کئے گئے جس پر حضرت خواجہ عثمان دامانی ؓ نے اورآپ کے خلفاء اور مخصوصین نے دستخط کئے، خلفاء ومریدین کے ایک مقدس مجمع میں آپ کے سرپر دستار باند ھی گئی ، جس میں نصف د ستار والد ماجد نے باند تھی ، پھر کچھ حصہ حضرت مولانامحمود شیر ازی ؓ،اور پھر کچھ حصہ حضرت مولاناحسین علیؓ اور آخری حصہ حضرت لعل شاہ ہمدانی (ساکن دندہ شاہ بلاول اٹک) نے تبر کا مکمل کیا، پھر والدصاحب ؓ نے آپ کوایک جبہ پہنایااوراس پر تمام حاضرین محفل نے مبار کباددی ، حضرت دامانی نے اپنی ضمنیت ، اشارت وبشارت واجازت سے سر فراز فرمایا، اسی مجلس میں آپ کے اساتذہ کے سریر بھی دستاراستادی باند ھی گئی،اور دیگر خدام کی بھی دستار بندی عمل میں آئی، ۷/ربیج الاول ۱۳۱۴ ھے مطابق ۱۱/اگست ۱۸۹۲ ء کو والد بزر گوار نے جانشینی اورامامت بھی سپر د فرمادی، پھر والد کی وفات کے بعد صرف ستر ہ(۱۷)سال ،سات ماہ ،سات دن کی عمر میں مندار شادیر فائز ہوئے،مضبوط نسبت کے حامل تھے، بے شار لوگوں کو آپ کا فیض پہونجا،سلسلۂ نقشبندیہ کو آپ سے کافی فروغ ملا، حضرت عثمان دامانی کے کئی خلفاء نے آپ سے رجوع کیااور تجدید بیعت کی ، جن میں خاص طور پر حضرت مولانامحمود شیر ازی آ ، حضرت مولانا حسین علیّ، اور حضرت مولانامجمه امیر حجنٹه ویریّ قابل ذکر ہیں، پیہ حضرات آپ کی مجالس روحانی میں شریک ہو کر کسب فیض بھی کرتے تھے ، بڑی عزت ووجاہت حاصل ہوئی، قندھار ، کابل ، بخارا، ترکستان اور بلاداسلامیہ سے طالبین آپ کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے،طالبین کی کثرت کی وجہ سے آپ نے خانقاہ احمد یہ سعید یہ کی توسیع اور تعمیر جدید کرائی ،خانقاہ شریف کی مسجد کے پیچیےا یک بڑی سرائے بنوائی ،جس میں پندرہ سولہ کمرے تھے اوراینے صاحبزاد گان گرامی اور علاء عظام کے لئے دو پخته کمرے اور چھ دری پختہ متصل مسجد دائیں طرف بنوائی ،اورایک وسیع کتب خانہ اورذ کروتوجہ کی جیشگی کے لئے ایک عالی شان بنگلہ اور لنگرخانه شریف تعمیر کرایاتها، جن میں روزانه یانچ سو (۵۰۰)سے بھی زیادہ زائرین وواردین اور خلفائے عظام وعلائے کرام کے طعام و قیام کا بند وبست ہو تا تھا۔

حضرت خواجہ عثمان دامانی ؓ نے وادی سون سیکسر ضلع خوشاب کے پہاڑ میں ایک خانقاہ بنوائی تھی، آپ نے اس کی بھی

## (۴) حضرت خواجه عثمان دامانی (ولادت ۱۳۳۷ هر ۱۸۲۸ ه ۱۸۲۹ و فات ۲۲/شعبان المعظم ۱۳۳ هم مطابق ۲۲/ شعبان المعظم ۱۳۲ هم مطابق ۲۲/ جنوری ۱۹۶۷ و ۱۹۶

مر مت اور تعمیر جدید کاکام کرایا، وہاں بھی طالبین کی کثرت کے پیش نظر کئی مکانات ،ایک وسیع مسجد، اور آبنوشی اور طہارت وضوکے لئے چاہ عثانی کی تعمیر کرائی، اور سارے کام جدید طرز پر کرائے گئے، اس سے آپ کے بلند ذوق تعمیر کا بھی اندازہ ہو تاہے۔

آپ کا کتب خانہ نادر کتا ہوں سے مالامال تھا، اور اکثر علماء اور زائرین آپ کے ذوق کو دیکھتے ہوئے کتابیں لے کر حاضر ہوتے تھے، علم حدیث سے خصوصی شغف تھا، مبسوط سر خسی کی احادیث کی تخریج کی تھی۔

سفر میں بھی آپ کے ساتھ کئی سو آدمیوں کا قافلہ ہو تاتھا، اور سارے انتظام خود فرماتے تھے، اہل دنیا کی دعوت قبول نہیں کرتے تھے، آپ کی شہرت و مقبولیت کا پیر عالم تھا کہ ہر خاص وعام کی زبان پر پیر بات رہتی تھی کہ اگر حضرت خواجہ سراج ؓچند سال مزید زندہ رہے توکوئی شخ طریقت ان کے عہد میں مند آرائی نہیں کر سکے گا۔

آپ نے دوج کئے، پہلاج شوال ۱۳۲۳ ہے / نومبر ۱۹۰۷ء میں کیا، اس میں آپ کا قافلہ پینتالیس (۴۵) اونٹوں پر مشتل تھا، اور چھتیس (۳۲) آدمی آپ کے شریک سفر تھے، یہ سفر بڑے فیوضات کا حامل تھا۔

آپ صرف اٹھارہ (۱۸) سال مندار شاد پر متمکن رہے، اور کل پینیس (۳۵) سال کی عمر پائی ، مگر بے شار خلق خدانے آپ سے فیض پایا، آخر عمر میں آپ کوورم امعاء کاعارضہ لاحق ہو گیاتھا، دبلی میں حکیم حافظ اجمل کے یہاں بھی زیر علاج رہے، مگر موت کاکوئی علاج نہیں ، عین عالم شاب میں بروزجمہ ۲۲/رہیج الاول ۱۳۳۳ ہے مطابق ۱۱/فروری ۱۹۱۹ء کو وفات پائی، اور والد ماجد کے پہلومیں مدفون ہوئے، آپ نے اپنے پیچھے چار (۴) صاحبز ادب اور چار (۴) صاحبز ادیاں اور بے شار متوسلین چھوڑے، آپ کے خلفاء کی تعداد پینیس (۳۵) درج کی گئی ہے (نزھۃ الخواطر ج۸ص ۱۲۳۳، مجموعہ فوائد عثانی ص ۲۲ تا ۲۴ مرتبہ سید محمد اکبر علی دہلوی ناشر: خانقاہ احمد بیہ سعید سے موسل زئی ص ۴۸ تا رہے کے خلفاء کی تعداد پنیس میں والی، مطبوعہ دار الکتاب لاہور ہے ۲۰ اس ۴۲ تا رہے و تذکرہ خانقاہ احمد بیہ سعید بیہ موسل زئی ص ۴۸ تا رہے کے خلفاء کو تذکرہ خانقاہ احمد بیہ سعید بیہ موسل زئی ص ۴۸ تا ۲۳ مولاء کے دند پر رانجھا)

197 - خواجہ عثمان دامانی کی ولادت ۱۳۲۲ ہے مطابق ۱۸۲۸ ، ۱۸۲۹ء میں ضلع ڈیرہ اساعیل خان ، تحصیل کلا چی میں اپنے آبائی گاؤں "لونی" حضرت مولاناموسی کے گھر میں ہوئی، آپ کا نسب چارواسطوں سے قندھاراوراس کے مضافات کے قاضی القضاۃ قاضی ملائشس الدین ؓ سے ملتاہے ، آپ خاندانی طور پر افغانوں کے قبیلہ درانی کی شاخ "اچگ زئی درانی "سے تعلق رکھتے تھے،جو دینی حمیت وغیرت اور سخاوت وفیاضی میں ممتاز تھا۔

آپ کے والد ماجد حضرت مولانا محمد موسیٰ صاحب ؓبڑے عابد وزاہد اور عالم وفقیہ سے، اپنے علاقے میں "فقیہ لونی" کے لقب سے مشہور سے، ابتدائی تعلیم اپنے والد ماجد سے اور ماموں جان "حضرت مولانا نظام الدین ؓ سے حاصل کی، بچپن ہی میں والد ماجد کا انتقال ہو گیا تھا، اس کے بعد آپ کی کفالت ماموں جان نے کی، ابتدائی تعلیم کے بعد آپ کو گاؤں سے باہر مدارس میں بھیج دیا گیا جہاں آپ نے متوسطات تک کی کتابیں پڑھیں، ابتداء سے اہل اللہ کی محبت و عقیدت دل میں لبی تھی، آپ کے ماموں جان

حضرت حاجی دوست محمد قندھاری ؓ کے مرید تھے ،ایک بار حضرت حاجی صاحب ؓ کا قافلہ چودھوان کے مقام پر فروکش ہوا، آپ کے مدرسہ کاراستہ اسی طرف سے گذرتا تھا، آپ کے ماموں جان نے کہا کہ حضرت حاجی صاحب گومیر اسلام اور پیام پہونجادینا،خواجہ عثمان حضرت حاجی صاحب ؓ سے واقف نہیں تھے، لیکن پیۃ لگا کر ایک مسافر کی حیثیت سے حاضر خدمت ہوئے اور ماموں جان کاسلام پہونجایا،اسی دن باطنی طور پروہ حضرت حاجی صاحب ؒ کے تیر نظر کا شکار ہو گئے ،حضرت نے آپ کی پیشانی میں سلسلۂ نقشبند ہیہ کانور محسوس کرلیاتھا، جس کااظہار حضرت قندھاریؓ نے بعد میں خواجہ عثمانؓ کے سامنے فرمایا،سلام پہونجا کروہ تعلیم میں مصروف ہو گئے ،ان کے ہدایہ بڑھنے کاسال تھا،لیکن کچھ دنوں کے بعد اجانک دل تعلیم سے اجاٹ ہو گیا،اور کسی صاحب دل سے بیعت کی دھن سوار ہوگئی ،اساتذہ نے مشورہ دیا کہ ہدایہ اخیرین کے کچھ اسباق باقی ہیں ،مکمل کرلو، مگران پراضطراب واستغراق کاایساغلیہ تھا، کہ انہوں نے کچھ نہیں سنا،وہ سیدھے موسیٰ زئی پہونچے اور گر می کی شدت سے گاؤں سے متصل ایک نہر میں چھلانگ لگادی ،اور تھوڑی دیرنہانے کے بعدباہر نکلے، یہ ۹/جمادی الثانیة ۲۲۱ اے مطابق ۲۲/ایریل ۱۸۵۰ء روزجعہ کی بات ہے،وہ بوقت عصر حضرت خواجہ دوست محمد قندھاریؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے ،اور بیعت کی درخواست پیش کر دی ،حضرت نے فرمایا: فقیری آسان نہیں ہے،خواجہ عثان ؓنے عرض کیا،اب جو بھی ہو،سب کچھ جھوڑ کر آیاہوں،اور تین طلاقیں دے دی ہیں، یعنی اب واپس نہیں جاسکتا، حاجی صاحب نے آپ کی طلب وہمت کو دیکھتے ہوئے فرمایا: اپنے ارادہ پر قائم رہو، مغرب کے بعد دیکھتے ہیں ، چنانچہ مغرب کے بعد آپ کو حلقۂ ارادت میں قبول فرمایا،اس وقت خواجہ عثمانؓ کی عمر مبارک بائیس (۲۲) سال تھی ، چونکہ آپ نے علم ظاہر کی بھیل نہیں کی تھی ،اس لئے بیعت کے بعد مشکوۃ شریف ،صحاح ستہ ،احیاء العلوم ،معالم التنزیل ، مکتوبات امام ربانی مکمل ، مکتوبات خواجہ محمد معصوم اور دیگر کتب تصوف بڑی تحقیق اور توجہ کے ساتھ پڑھیں،اس کے بعد مسلسل اٹھارہ (۱۸)سال سفر وحضر میں اپنے پیرو مرشد کی خدمت میں رہے اور خدمت کا حق ادا کر دیا،مشکل راستوں کا سفر کرکے پہونچتے ،رات رات بھر جاگ کر حضرت کی راحت کاخیال رکھتے ،اس طرح ایک لمبی مدت تک شیخ کی صحبت میں رہ کر مراتب کمال تک پہونچے ،حضرت حاجی صاحب ؒنے طریقیہ نقشبند بیر مجد دبیر ، قادر بیر ، چشتیر ، سہر ورد بیر ، کبروبیر ، قلندر بیر ، شطار بیر اور مدار بیر تمام سلاسل میں آپ کواپناخلیفه ومجاز بنایا، شرف ضمنیت سے بھی سر فراز فرمایا، اوروصال سے تقریباً ۲۷روز قبل (۲۷/رمضان المبارک ۱۲۸۴ و مطابق ٠٠/ جنوري ١٨٢٨ ء كو) تحريري طورير آپ كواپناجانشين نامز د فرمايا،اوراپني زير نگراني متعدد خانقاموں كاانتظام وانصرام اورجمله تولیت بھی آپ کے سپر د فرمادی ،ان خانقاہوں میں خانقاہ احمد بیر سعید بیہ موسیٰ زئی ،خانقاہ مظہر بیہ دہلی ،اورخانقاہ غنڈال (قندھار)افغانستان بھی شامل ہیں، شیخ کے وصال(۲۲/شوال المکرم ۱۲۸۴ ھے مطابق ۱۱/فروری ۱۸۶۸ء)کے بعد ۳۰سال تک منصب مشیخت پر فائز رہے ، حج وزیارت کے سفر سے واپسی پر موسی زئی میں اقامت اختیار کی ،اور پہیں سے ایک زمانہ نے آپ سے فیض پایا، آپ نے وادی سون سیکسر، ضلع خوشاب میں ڈیپ شریف کے مقام پر بھی ایک خانقاہ تعمیر کرائی، بعد میں یہ خانقاہ خانقاہ عثمانیہ سر اجبیہ کے نام سے مشہور ہوئی ، آپ استغنااور توکل کی دولت سے مالامال تھے،صاحب اخلاق ، متواضع اور مہمان نواز تھے، ۔۔۔۔وصال سے تین سال قبل وصیت نامہ تیار کرلیاتھا، جس میں سب کے فرائض وحقوق واضح کر دیئے گئے تھے،۲۴ / دن بیاررہ كربتاريخ ۲۲/شعبان المعظم ١٣١٣ ه مطابق ٢٦/ جنوري ١٨٩٤ ء بروز منكل وصال فرمايا، اور خانقاه احمدييه سعيدييه ميس اينے پير ومرشد

## (۵) حضرت حاجی دوست محمد قندهاری ٔ (ولادت ۱۲۱<u>۱ ه</u> / ۱۸۰۱ ه – وفات ۲۲ / شوال المکرم ۲۸ او مطابق ۱۲ / جنوری ۱۹۹۹ ه ۱۹۹

حضرت حاجی دوست محمد قندهاری کے پہلومیں مدفون ہوئے فرحمہ الله، آپ نے مجموعی طور پرستر (۷۰)سال ۲۰ اہ تیرہ (۱۳)روز عمر پائی، (نزھۃ الخواطر ج۸ص۸۰۳۱، مجموعۂ فوائد عثانی ص۰۲ تا ۲۱ مر تبه سید محمد اکبر علی دہلوی ناشر : خانقاہ سراجیہ نقشبند بید میاں والی مطبوعہ دارالکتاب لاہور کا ۲۰۱۰ میں تاریخ و تذکرہ خانقاہ احمد بی سعید بید موسیٰ زئی ص۲۲۷ تا ۲۴۳ سموَلفہ مولانا محمد نذیررانجھا) 198 - حضرت خواجہ حاجی دوست محمد قندھاری کی ولادت ۲۱۲ اے مطابق ایمان قندھارے قریب ایک گاؤں "ارغسان یوسف

198 - حضرت خواجہ حاجی دوست محمد قندھاری گی ولادت ٢١٦ إره مطابق الله الله علی قندھار کے قریب ایک گاؤں" ارغسان یوسف زئی " میں ہوئی ، آپ کے والد ماجد حضرت آخوند ملاعلی گیوسف زئی درانی قبیلے کے معزز فرد تھے، بچپن ہی میں آپ کے تمام خویش واقارب الله کو بیارے ہو گئے تھے۔

کابل میں وقت کے اکابر علماء سے تعلیم ظاہری کی شمیل کی، ابتداء ہی سے آپ میں ذوق فقر موجود تھا، اور کسی بزرگ اور عارف باللہ کاعلم ہو تاتوان کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے، پھر پیر کی تلاش کاجذبہ پیداہوا، حرمین شریفین حاضر ہوئے ، جج بیت اللہ سے فارغ ہو کر بغداد، بھر ہ ، ترکتان ، روم ، کردستان اور مختلف شہر ول کاسفر کیا، مز ارات اولیاء اللہ پر بھی حاضری دی ، بغداد حضرت سیدناعبد القادر جیلائی (مالاہ ھ کر الالاء) کے مز ار پر بھی حاضر ہوئے، لیکن کہیں آپ کے درد کی دوانہ ملی، سلیمانیہ میں شخ عبداللہ ہر وی آنے آپ کو حضرت شاہ ابوسعید مجد دی آئے پاس جانے کامشورہ دیا، آخر در میان میں کئی رکاوٹوں اور دشواریوں کو قطع کرتے ہوئے، بہبئی پہونے، تو معلوم ہوا کہ حضرت شاہ صاحب سفر جج کی نیت سے بمبئی تشریف لائے ہوئے ہیں ، حضرت جہاز کے انتظار میں بمبئی میں قیام فرما تھے، حاجی صاحب خدمت عالیہ میں حاضر ہوئے اور بیعت کی درخواست پیش کی، حضرت نے شرف قبولیت بخشا اور فرما یا کہ

"تمہاری باطنی کشائش کے لئے وقت در کارہے، میں حج پر جار ہاہوں اورروح کی تمام لطافتیں سرزمین حجاز کی طرف مر کوز ہیں، الہٰذااس قلبی اضطراب کی تسکین دہلی جا کرمیرے فرزندا حمد سعید کی صحبت اختیار کرو،اور ان سے کسب فیض کرتے رہو، یا پھر جمبئی کھہر جاؤاور میری واپسی کا انتظار کرو"

جمبئی میں ان کاکوئی شاشاتھا، انہوں نے دہلی جانے کوتر ججے دی ،سفر دہلی کے دوران خواب میں حضرت شاہ احمد سعید گود یکھا کہ وہ فرمارہے ہیں "تم ہمارے خلیفہ ہو"اس سے دہلی کی شش اور بڑھ گئی ،بالآخر دہلی حضرت شاہ احمد سعید دہلوی گئی خدمت میں حاضر ہوئے، اور آپ کے ہاتھ پر تجدید بیعت کی ،اور یہاں ایک سال دوماہ قیام فرمایا، اس اثنا آپ نے حضرت شخ سے صحاح ستہ کا درس بھی لیا، اور ہر طرح کی خدمت بھی انجام دی ، آپ کی جو تیاں سید ھی کرتے ، کبھی سر پراٹھا کرر کھتے ، شخ کے ذاتی بیت الخلاء کی صفائی کرتے ، اس طرح مخضر سی مدت میں ہی آپ کمال تک پہونچ گئے ،اور نقشبند میہ دید ، قادر رید ، چشتیہ اور سہر ور دید چار سلسلوں کی خلافت سے سر فراز کئے گئے ،حضرت شاہ صاحب ؓ نے بوقت رخصت اپنے تحریری اجازت نامہ میں آپ کو مجمع الانوار اور معدن البحار کالقب عنایت فرمائی ،اور بشارت دی کہ ایک دنیاان البحار کالقب عنایت فرمائی ،اور بشارت دی کہ ایک دنیاان

سے نفع حاصل کرے گی،اس کے بعد شاہ صاحب ؓ نے افغانستان کے سودا گروں کے ساتھ رفیق بناکر آپ کور خصت فرمایا،اور قافلہ والوں سے فرمایا کہ:"حاجی صاحب تمہارے ساتھ ہیں ایسے سمجھو جیسے فقیر تمہارے ساتھ ہے"،

راستے میں ہی آپ کی طرف لو گوں کارجوع شروع ہو گیا، حاجی صاحب سوچنے لگے کہ

"اس سے پہلے تو فقیر کابیہ حال نہیں تھااور نہ کسی نے اس سے پہلے فقیر کے ساتھ ایسامعاملہ کیا، یہ سب میرے آقا،میرے مرشد کریم کی نگاہوں اور توجہات شریفہ کی تاثیرات ہیں کہ دوست محمد فقیر سے

پیراور مر شدین گیا"

عاجی صاحب وطن پہونچ ، اور سلسلہ کاکام شروع کیا، مگر پھر بے قرار ہوکر دبلی عاضر ہوئے، چندہاہ کے بعد جب واپس ہونے تو شخ نے پھر تحریری طور تمام سلاسل کی اجازت مطلقہ عنایت فرمائی ، اس باروا پسی پر کڑی پیٹھانوں کے قبیلے میں آپ کی شادی ہوئی، کڑی پیٹھانوں نے اس لئے حاجی صاحب کی شادی کرائی ہوئی، کڑی پیٹھانوں نے اس لئے حاجی صاحب کی شادی کرائی تاکہ ان کو چھوڑ کرنہ چلے جائیں ، ان لوگوں نے حاجی صاحب کے لئے پانچ خیے بنوائے، ایک گھرے لئے ، ایک باجماعت نماز کے لئے، ایک عبادت وریاضت کے لئے ، دوزائرین وطالبین کے لئے، یعنی با قاعدہ خانقاہ کا آغاز ہو گیا، پھر آہتہ آہتہ آپ کی شہرت کادائرہ وسیع ہو تاچلا گیا، بڑے بڑے علاءو فضلاء آپ سے رجوع ہوئے، ایک ایک دن میں مجھی چار چار سو( ۲۰۰۰) لوگ بیعت ہوتے تھے، قندھار کے آس پاس کے لوگوں کو حضرت شاہ احمد سعید ؓ نے خود ہی پیغام سمجواد یاتھا کہ وہ حاجی صاحب سے رجوع کریں ، حاجی صاحب بھی مسلسل تحف تحائف افغانستان سے دبلی سمجھے رہے۔

آخر میں حاجی صاحب ؓ نے "موسیٰ زئی "میں اقامت اختیار فرمائی ،اور ۲۲۲ بے دھ میں خان میر عالم خان رئیس موسیٰ زئی نے خانقاہ کی شاندار تعمیر کرائی، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

ا-وسیع اور کشاده چهار د یواری اور در میان میں ایک برا دروازه۔

۲- دوعد دبڑے کشادہ کمرے برائے رہائش حرم محترم بمعہ حویلی۔

سا-ایک کشاده دالان (هوادار کمره) برائے خواتین پر ده نشین ـ

۴-ایک شبیح خانه برائے محفل و ختم حلقه شریف۔

۵-ایک کشاده مسجد جس میں چاریا نچ بڑی صفیں تھیں۔

۲- تین عد د کمرے برائے خاص وعام طالبین ومهمانان۔

ے- دوعد دبڑے کمرے برائے رہائش خاص خلفاوعلاء۔

۸-ایک اصطبل گھوڑوں کے لئے۔

9-ایک عدد کمرہ فالتونہایت ہی صاف ستھر اکسی خاص ضرورت کے لئے۔

۲۸/نومبر کے ۱۸۵<sub>یء</sub> کو حضرت شاہ احمد سعید نے ہجرت حجاز کے موقعہ پر دہلی کی خانقاہ بھی آپ کے حوالے فرمادی ،اوراس موقعہ پر آپ نے اس خانقاہ (موسیٰ زئی) میں کچھ دنوں قیام فرمایا تھا،اسی مناسبت سے حضرت حاجی صاحب ؓنے اس خانقاہ کانام

ىلاسل تصوف ياسل تصوف ياسل

(٢) حضرت ابوالمكارم شاه احمد سعيد (ولا دت كا آباه مطابق ١٠٠٠ ء-وفات ك٢٠ إه مطابق ١٨٠٠ ء)

- (۷) حضرت زکی القدر شاه ابوسعید مجد دی (ولادت ۱۹۲۱ه / ۸۲۷ وات می ۱۲۵۰ وفات می ۱۲۵۰ وفات می ۱۲۵۰ و ۱۸۳۵ و ۱۸۳۵ و
- (۸) حضرت شاه عبد الله المعروف به شاه غلام على دہلویؓ (ولادت ۱۵۲<u>۱ سر ۲۵۰ ب</u>ه وفات ۱<u>۳۳۰ ب</u>ه ص /۱۸۲۴ء)
- (۹) حضرت حبیب الله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر ۱۳۰۸ میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر باساله هر باساله هر باساله هر باساله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر باساله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر باساله هر باساله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر باساله هر باساله هر باساله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هر باساله هر باساله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت باساله هر باساله میر زامظهر جان جاناله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت باساله میر زامظهر جان جاناله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت باساله میر زامظهر جان جاناله میر زامظهر جان جاناله میر زامظهر جان باساله میر زامظهر جاناله جاناله میر زامظهر جاناله میراناله باساله میراناله میراناله میراناله میراناله میراناله باساله میراناله باساله باساله
  - (١٠)حضرت سيدالسادت نور محمد بدايوني (م ١٣٥٨ إهر ٢٣٧) ع
- (۱۱) قطب العارفين محى السنة حضرت خواجه سيف الدين مجد دى سر مهندي (ولادت و ۴<u>من إ</u>هر <mark>۱۳۹</mark> اء وفات <u>۱۳۹۷ مي</u> وفات <u>۱۳۹۷ مي</u>
- (۱۲) عروة الو ثقی حضرت خواجه محمد معصوم سر هندی (ولادت <u>عنوا</u>ه م<mark>۹۹۹</mark> - وفات <u>۹ عنا</u>ه م <u>۲۲۸</u> )

(۱۳) حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی شیخ احمد سر مهندی (ولادت ایج ه م ۱۵۲۴ء - وفات ۱۳۰ م هر ۱۳۰ م ۱۳۰ م ۱۲۲ م ۱۳۰ م ۱۲۲ م ۱۳۰ م

(۱۴) حضرت خواجه عبدالباقی محمد رضی الدین باقی بالله ٌ (ولادت اے وصم ۱۵۲۴ء – وفات ۱۲ فیاص

(=14+1)

(۱۵)-حضرت مولاناخوا جَگَی محمد مقتدیٰ امکنگیؒ (ولادت<u>۸۱۹ هے /۱۵۱۲</u>ء -وفات <u>۸۰۰ اه</u> /۱۲۰۰ء)

(١٦) - حضرت مولانادرويش محمر (ولادت ٢٨٨ هم ٣٧٣) ۽ - وفات ١٤٠٠ هم ١٢٢)

(١٧) – حضرت مولاناخواجه محمد زاہد وخشی (ولادت ۸۵۲ ھے م ۴۸٪ اء – وفات ۲۳۹ ھے م ۴۵۲ ء)

(۱۸)-حضرت خواجه ناصر الدين عبيد الله احر ارُّ (ولادت ٢٠٠٨ هم ١٩٠٣ ء - وفات ١٩٥٨ هم ١٩٠٠ ء)

(١٩) - حضرت مولاناليعقوب بن عثمان چرخي (ولادت ٢٢٢ يه م ٢٣٠١ ء - وفات ١٥٨ هم ٢٣٠٤)

(۲۰)-حضرت خواجه علاءالدين عطارٌ (وفات ۲۰۸ه م ۲۰۰۰)

(۲۱)-خواجه خواجگان خواجه سيد محمد بهاءالدين نقشبند (ولادت ۱۸به هرم ۱۳۱۸ء-وفات ۱۹به هرم ۳۸۹ ء)

(۲۲)-حضرت خواجه شمس الدين سيدامير كلال (ولادت ٢٧١) هم ٢٧٢] ه-وفات ٢٢ به هم ٢٧٢] و

(۲۳)-حضرت خواجه محمر باباساس (ولادت ۱۹۵ هم ۱۹۵ به -وفات ۵۵ به هم ۱۳۵ به)

٣٢- حضرت خواجه عزيزان على راميتني (ولادت ١٩٥١م م ١٩٩١م ، ١٩٥٥م - وفات ٢١ بيره م ١٣٢١م)

(٢٥)-حضرت خواجه محمودانجير فغنوي (ولادت ٢٢٢ هم ٢٣٠١ء - وفات ١٥٤ هر / ١٤٢ هر المهم ٢٣٣ هم

م ١٣١٥ / ١٣١٥ / ١٣١٥)

(۲۷)-حضرت خواجه عارف ريو گري (ولادت ۵۵۱ هم ۱۵۱ ا و-وفات ۱۵ انج هم ۱۳۱۵)

(۲۷)-حضرت خواجه عبدالخالق غجدوانی (ولادت ۴۳۵م م ۴۳۰ - وفات ۵۷۵ هم ۱۰۴ )

(۲۸)- حضرت خواجه ابولیعقوب یوسف بن ابوب ہمدانی ٌ (ولادت ۴۶۶ هر پاام ۴ هر م ۴۶۰ او یا ۴۵۰ او-

وفات ٥٣٥ هم ١٩٠٠ اء / ١٩١١ء)

(۲۹) - شیخ بو علی فار مدی طوسی (ولادت کے بہر سر کر سہر سر مر ۲۱ باء / ۲۲ باء – وفات کے بہر ہر مر ۱۸ بار ه )

(۳۰) - حضرت شیخ ابوالقاسم کرگانی (وفات ۴۵۰م مراکانی (وفات ۴۵۰م مراکانی (وفات ۴۵۰م مراکانی (وفات ۴۵۰م مراکانی ا

(۱۳)- حضرت شيخ ابوالحسن خرقاني (ولادت ۳۵۲ هرم ۳۴۳ ه – وفات ۲۵ بهره م ۳۳۰ اء)

ملاسل تصوف

(۳۲) – سلطان العارفین حضرت بایزید طیفور بن عیسی بسطامی (ولادت ۳۱ بره م ۵۳ کیء ۲۵۴ کیء – وفات ۱۲ بره / ۲۲۹ هرم ۲۷۴ کیء / ۸۸۳ کیء )

(۳۳)-حضرت امام جعفر صادق (ولادت ۸۰ هم ۱۹۹۹ء – وفات ۱۳۹۹ هم ۲۲۶ء)

(۳۴)-حضرت قاسم بن محمد بن ابو بکر الصدیق (ولادت ۲۴ هرم ۲۴ ه وفات ۴ و او م ۲۲ کے ویام وار هرم ۲۲ کے و

(۳۵)-حضرت سلمان فارسی (ولادت ۴۰۴ءعام الفیل سے ایک سوستاس (۱۸۷)سال قبل – و فات ۳۳ \_\_\_\_\_ هر ۲۵۳هر / ۲۹۳هرم ۱۵۲ء / ۲۵۳ء / ۲۵۴ء)

(٣٦)-حضرت امير المؤمنين سيدناابو بكر صديق (ولادت سيرعام الفيل ، ہجرت سے پچپاس سال قبل م سكة ، – وفات سام م ١٣٣٠ ء)

(سے) - سرور دوعالم رحمۃ للعالمین خاتم النبیین مَثَّالِیَّا اللهِ اللهِ

خانقاہ احمد یہ سعید یہ موسیٰ زئی کا یہ سلسلہ چھتیں (۳۲) واسطوں سے حضوراکر م سرور دوعالم منگانگیر کی منتہی ہوتا ہے (ان تمام تفصیلات کے ساتھ جوسلسلہ ہنتشبند یہ کے طریق اول میں ذکر کی گئی ہیں خانقاہ موسیٰ زئی کا اپنا شجر ہُ منظومہ (بزبان فارسی) ہے، جس کو قطب الا قطاب حضرت مولانا بشارت کریم گڑھولوگ نے اپنے دادا پیر حضرت خواجہ سراج الدین گی ایک تحریر سے نقل فرمایا تھا، حضرت مولانا دریس صاحب نے حزب البحر کے ساتھ اس کو شائع کیا، وہ شجر ہُ منظومہ درج ذیل ہے:

شجرة طبيبه منظومه سلسلة حضرات نقشبنديه مجد دبيرمظهريير

خداوندا طفیل ذات پاک سید عالم محمد مصطفے ختم رسل فخر بنی آدم طفیل حضرت صدیق اکبر عاشق صادق که بعداز مصطفاخير البشر شدافضل وفائق طفیل حرمت آن فارسی حضرت سلمان که شد از صحبت خیر البشر سر حلقهٔ عرفال طفيل ابن ابن حضرت صديق نوراني امام الاولياء قاسم قسيم فيض رحماني طفيل حضرت نوبادهٔ گلزار يبغمبر امام جعفر صادق سبيل ساقي كوثر طفیل بایزید بوالعلاسلطان مقبولاں کیر شدبسطام ازيل ميزاب فيض رحمت رحمال طفيل بوالحس خرقاني محبوب سبحاني کہ از نور طریقت عالمے را کرد نورانی بآل بوالقاسم گرگانی مسعود دیں برور که شد خلق خدارابر صراط دین حق رہبر بحاه بو على مثقى اكمل اسعد که شهر فاء حد از فیض او شد گلشن سرحد طفیل پیرابویوسف امام انخلق ہمدانی کہ ذاتش از كمال عشق شددرنورحق فاني

طفيل عبدخالق غجدواني كامل اكمل كه درياد الهي بود هر دم شاغل واشغل طفیل خواجهٔ عارف که بوده ربوگر مسکن کہ از نور طریقت کر دولہائے جہاں روش طفيل خواجهٔ محمود کش فغنو وطن بوده زيمنش قصه انجير فغنو چول عدن بوده طفیل آل عزیزان علی رامیتنی مقبل کہ کردے از نگاہ ناقصاں راعارف کامل طفيل خواجئه بابا ساسي صاحب عرفال ولی کامل و محبوب عالم خواجهٔ دوران طفیل خواجهٔ میر کلال آن سید اطهر منور شد زنور فیض عامش عالم اکثر طفیل آنکه نورنسبتش چون مهررخشان شد بہاء الدین محمد پیشوائے نقشبنداں شد طفیل آل علاؤالدین ماه برج دینداری که عطاري لقب مي داشت فيضش عام شد جاري طفيل حضرت يعقوب جرخي صاحب نعمت که مخلوق خدارا کر د سوئے عشق حق دعوت طفیل آل نصیرالدین فخر اولیائے دیں عبید الله آل سر حلقهٔ احرار باشمکین طفیل پیر مولانا محمد زاہد کامل که شد مخلوق از فیضش به شغل فیض حق شامل

طفیل خواجه درویش محمد عارف نوری کہ می بردے جہانے رابراہ حق بمستوری طفيل خواجگي امکنگي شاه سمرقندي که غیر از باد حق هر گزنمی فرمود خرسندی طفیل حضرت ماقی که ماقی ماخدا بوده جہانے را بہ تعلیم معارف پیشوا بودہ طفيل شيخ احمد قدوهٔ اصحاب عرفانی مجدد الف ثانی حضرت محبوب سبحانی طفيل خواجه معصوم محمد حضرت ايثال کریم این کریم و جامی و غنخوار درویشال طفيل شيخ سيف الدين سربهندي وفاروقي که انجامید کا ر از عاشقی اورا بمعشوقی بآل حافظ محمد محسن تخينهٔ عرفال کہ بخشدے بہر کس حقہ ہائے گوہر عرفاں بآن نور محمد سيد شاه بدايوني کہ شاغل بود ہاحق فارغ از چندے واز چونی طفیل میر زائے جان جاناں مظہر عرفاں مكمل يبيثوائے رہنمائے حادہ عرفال طفیل شاہ عبداللہ پیر ارشد کامل که بود اندر حریم حرمت عرفان حق واصل بحاه بوسعيد اسعد مسعود نوراني امام الاولياء قطب جهال مقبول رباني

طفیل حضرت احمد سعید نیر انور ولی کامل و اکمل گلزار پیغیبر طفیل حضرت حاجی محمد دوست قندهاری امام و مقتدائے دیں حبیب حضرت باری طفیل حضرت شیخ الشیوخ خواجهٔ عثمال وجودش رحمت عالم عمیم الوجود والاحسال طفیل نور چشم اولیا محبوب یزدانی سراج الدین محمد مظهر انوار رحمانی

\_\_\_\_\_

طفیل مرشد کامل فقیه و قطب دیں پرور معین الحق غلام شه حسین سیرانور طفیل حضرت علم الهدی انوار بزدانی ابو الانوار مولانا بشارت مظهر ثانی امام الاولیاء قطب زمال محبوب ربانی مفتق عالم دیں کاشف اسرار قرآنی طفیل حضرت مقبول دوراں صاحب عرفال عکیم و حاجی احمد حسن عمخوار درویشال 199 خداوندا طفیل جمله این حضرات بابرکت خداوندا طفیل جمله این حضرات بابرکت بیامرزی گناهانم به عشق خود د بهی رغبت

<sup>199 -</sup> میرے والد ماجد کی خواہش پر حضرت مولانا ادریس صاحب ؓ نے حضرت منوروی ؓ کے اسم گرامی کی مناسبت سے بیہ شعر موزوں فرما کر اس میں شامل فرمایا (دیکھئے:خط حضرت مولانا محمد ادریس صاحب ؓ بنام حضرت مولانا محفوظ الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم، تاریخ ارقام:۹/اکتوبیر ۱۹۸۲ء)

غرایق بحر عصیانست احقر گرچه سرتایا بجز امید فضل تو نمی دارد دگر ملجا خطاهائیکه کردم از موائے نفس و نادانی بیامرزی بفضل خودبدر کن این پریشانی بفضل خویش رحت کن توقیومی وسلطانی طفیل این بزرگال خاتمه بالخیر گردانی 200

\_\_\_\_\_

200 - حضرت مولاناادریس صاحب نے اس شجرہ کو نقل کرنے کے بعد ایک نوٹ چڑھایاہے:

"مندر جہ بالا منظوم شجر ہ طیبہ میں جن بزرگان کر ام کانام جس ترتیب سے درج ہے اس کو میں نے اور جناب محمد سمیج الحسن صاحب ساکن موضع بلہماضلع مد ھو بنی نے اس تحریر سے مقابلہ کرکے دیکھ لیاہے، جس کو حضرت مولانا محمد بشارت کریم آنے حضرت خواجہ سراج الدین آگی ایک تحریر سے نقل کیا ہے، یہ منظوم شجرہ بالکل اس تحریر کے مطابق ہے، فرق صرف بیہ ہے کہ حضرت خواجہ سراج الدین اوران سے پنچے کے اساء گرامی اس میں نہیں ہیں، مگر ہم لوگوں کے علم میں ہیں "

(حزب البحر (مترجم) مرتبه وطبع باجازت حضرت مولانا محمد ادریس صاحب ذکآ (گر هول شریف) ص ۱۸ تا ۲۳ ، ناشر محمد سمیع الحن مدهو بنی بهار، سن اشاعت نه ۱۹۷۱ء)

**(Y)** 

## سلسله نقشبند به مجد دبه مظهر به

### (خانقاه مهدولی)

201 - حضرت شاہ نوراللہ نو مسلم تھے ، آبائی وطن سوراٹھ ضلع یدھو بنی اور نانیبال بھاگلیور تھا، وہ ہندو کے سوت برہمن گھر انے میں پیدا ہوئے ، آپ کی نانیبال کے لوگ بہت خوشحال تھے، ایک وقت میں اس (۸) آد میوں کا کھانا پکا تھا، آپ ابنداء ہی ہے ذبہی خیالات کے حال تھے، ابندا میں بتوں پر طوہ چڑھانا آپ کے ذمہ تھا، شعور کی عمر کو پہوٹے تو حق کی علاش میں مشکل ہے مشکل ریاضتیں اور مجاہدات کئے، کہاجاتا ہے کہ ہندو فذہ ہے کے مطابق انہوں نے چوراسی (۸۴) جوگ کئے تھے، ان کی ایک کٹیا جوانوی سے مریدین تھے، جس مطابق انہوں نے چوراسی (۳۸) جوگ کئے تھے، ان کی ایک کٹیا وقت آپ کو توفیق اسلام نصیب ہوئی اس وقت آپ ہندو فذہ ہے کے مطابق "پر بھنس "کے مقام پر فائز تھے ، جواس فذہ ہب میں فقیری کا علیٰ مقام (فنانی اللہ ) ماناجا تا ہے، ابند ایس آپ کو مسلمانوں سے گاؤکٹی کی وجہ سے بہت نفرت تھی، لیکن پھر ان کو بتوں سے فقیری کا علیٰ مقام (فنانی اللہ ) ماناجا تا ہے، ابند ایس آپ کو مسلمانوں سے گاؤکٹی کی وجہ سے بہت نفرت تھی، لیکن پھر ان کو بتوں سے نامیدی ہوئی والدہ آپ کی خاد مہ تھی، جو نہایت ذبین اور ہوشیار تھی، اور زوشب آپ کے حالات پر نظر رکھی تھی، اس خاد مہ کلانا تھے ساہو کی والدہ آپ کی خاد مہ تھی، جو نہایت نفیر مظفر پور میں، آپ ان سے ملے، اگر آپ تبدیل نذہ ہب کریں گے تو میں کرر ہے تھے، وہ خانقاہ مجیبیہ تھلواری شریف سے وابستہ تھے، اس زمانے میں حضرت شاہ بدرالدین قادری ڈوہا کی جو اب ملام کی با تیں کرر ہے تھے، وہ خانقاہ مجیبیہ تھلواری شریف سے وابستہ تھے، اس زمانے میں حضرت شاہ بدرالدین قادری ڈوہا کے جو اب ملام ہے، ہم کو کہا تھیں سے وہ بھا کہ کیا آپ کوشانی مل گئی ہے ؟جو اب ملام ہے، ہم کو کہاں تھے ہو تھا کہ کیا آپ کوشانی ملام گئی ہے ؟جو اب ملام ہے، ہم کو کہاں تھے کہ دو سے آور وہ تھا۔

اسی سفر میں پوپری (ضلعیتا مڑھی، بہار) کا ایک غیر مسلم بھی ساتھ لگ گیاتھا، وہ آپ کی قابلیت دیکھ کر آپ کو پوپری لے جاناچا ہتاتھا، تاکہ وہاں کے مٹھ کا آپ کوپر دھان بنادیا جائے۔ آپ در بھنگہ اسٹیشن اثر کر درولیثی بابا مجذوب سے ملنے کاارادہ رکھتے

تھے،جومادرزاد برہنہ مہدولی گھاٹ کے پاس ایک جھونیڑی میں رہتے تھے،(حضرت مولانا محمودصاحب نستویؓ نےانہیں دیکھاتھا)لیکن ایک حسین وجمیل لانبی خوبصورت رنگریزن عورت (جس کے ہاتھوں کی انگلیاں رنگی ہوئی تھیں)نے آپ کومخاطب کرکے کہا کہ باد شاہ کو جیموڑ کر سیاہی کے پاس جاتے ہو؟ باد شاہ گڑھول میں ہے ، چنانچہ آپ نے در بھنگہ کاارادہ ترک کرکے گڑھول کا ارادہ کر لیا، اوراسی حالت میں حضرت گڑھولو کی کو عالم خواب میں دیکھا کہ انہوں نے رومال سے ان کے بدن کو بوچھا، اوران پر گربیہ طاری ہو گیا، ساتھی پنڈت نے جھنجھوڑ کر یو چھا کہ کیا ہوا؟ تو آپ نے اس کوٹال دیا، گڑھول کے لئے آپ کو "جو گیارہ اسٹیشن اترناتھا، لیکن وہ ساتھ والاغیر مسلم آپ کو پوپری مندر لے آیا، چندروزاس مندر میں قیام رہا، خوداینے ہاتھ سے کھانا یکاکر کھاتے تھے، چندروزہ صحبت کے نتیجے مہنت کے کئی جیلے مندر سے بھاگ کھڑے ہوئے، بالآخر مہنت نے ان سے یو جھا کہ پنڈت جی! آپ کو جانا کہاں تھا؟ آپ نے گڑھول کانام لیا،مہنت نے کہا:وہ تومسلمانوں کی بستی ہے، آپ نے جواب دیا کہ اگر حکیم مسلمان ہو توہم علاج نہ کرائیں؟ مہنت نے دیکھا کہ دو تین روز میں اس نے میرے کئی چیلوں کو بھگادیا،اگر پیریہاں رہے گاتومیر امندر خالی ہو جائے گا،اس نے موقعہ غنیمت دیکھااورآپ کو جانے کی اجازت دے دی ،وہاں سے پویری اسٹیشن واپس آئے، تاکہ ٹمٹم وغیرہ کراپہ کرکے گڑھول جائیں ، چنانچہ ایک ٹمٹم والے سے کہا کہ ہم کو گڑھول پہونجادو گے ؟ تواس نے کہا کہ ہاں ہم پہونجادیں گے وہی مولاناصاحب کے یہاں،جو تیل یانی پڑھ دیا کرتے ہیں؟ آپ نے کہا، ہاں ہاں!میر انجی تیل یانی پڑھواد وگے؟ ہم تم کو آٹھ آنہ اورزیادہ دیں گے،ان باتوں کو ممٹم والے کی بیوی سن رہی تھی،اس نے اپنے شوہر سے آپ کی سفارش کی کہ بیہ بڑا بھولا آدمی ہے، کرایہ کچھ کم کر دو، چنانچہ اس نے کچھ کم کر دیا ،اورسیدھے حضرت گڑھولویؓ کے دروازے پر پہونجادیا، آپ نے حضرت گڑھولوی کوٹھیک اسی لباس میں یا با جیا کہ در بھنگہ اسٹیشن پر خواب میں زیارت کی تھی، حضرت کود کیھتے ہی قدموں یہ گرگئے،اور عرض کیا کہ مجھ کو پر میشور سے ملاد یجئے، آپ کے تھہرنے کا انتظام ایک گوالے کے یہاں کیا گیا (روایت حضرت مولانامحمود نستوی ؓ، مضمون جویائے حق ، منقول ازالا كليل ص ١٦/١، ١٣٢ مؤلفه جناب مولانا تثمس الهدي صاحب راجوي)

ایک دوسری روایت ہے ہے کہ حضرت گڑھولوی ؓ کے دربار میں پہونچ کرایک کنارے آسن جماکر بیٹھ گئے ،دوروز تک حضرت نے کوئی توجہ نہ کی، تیسر ہے روزآپ پر توجہ ڈالی، توجہ پڑتے ہی آپ تڑپنے گئے، اسی اضطراب کی حالت میں کئی دن رہے اور حضرت کی توجہ مسلسل آپ پر مر کوزر ہی ،حضرت نے اپناجو ٹھاپانی بھی پلوایا، یہاں تک کہ چند دن میں آپ کا تزکیہ ہو گیا اورآپ پر سکون ہو گئے، پھر حضرت گڑھولوی ؓ نے کلمہ کی تلقین کی اورآپ مشرف باسلام ہو گئے، یہ غالباً ہے 197ء سے قبل کی بات ہے، اس وقت آپ کی عمر قریب چالیس (۴۰) سال تھی، پھھ دنوں کے بعد حضرت نے آپ کو ذکر اسم ذات کی تعلیم دی، اس ذکر کے بعد ایس حالت ہوئی کہ جاڑے کے موسم میں تالاب میں کھڑے ہوکر ذکر کیا کرتے تھے۔

حضرت پنڈت بی ؓ اپنے سابقہ علم کی روشن میں حضرت گڑھولوی ؓ کے مقام کا تعین کرنے کے خواہشند سے ،اس کے لئے وہ حضرت کو کھلے جسم میں دیکھناچاہتے تھے،اتفاق سے حضرت عنسل فرماکر نکلے، گنجی اور قبیص پہنے ہوئے نہیں تھے،حضرت پنڈت بی ؓ فرماتے تھے کہ یہ فطری طور پر آپ کے بادشاہ پنڈت بی ؓ فرماتے تھے کہ یہ فطری طور پر آپ کے بادشاہ ہونے کی علامت ہے،اگریہ تل اوراو پر تک چلاگیاہو تا تو آپ دونوں جہان کے بادشاہ ہوتے ،اسی نسبت سے حضرت پنڈت بی گ

حضرت گڑھولوی گوباد شاہ کہاکرتے تھے ،نام نہیں لیتے تھے(ارواح طیبہ ص ۳۴۱ تا ۳۴۳ مؤلفہ مولانا محفوظ الرحمٰ صابری مظاہری ؓ،ناشر مکتبہ عزیزیہ جنکپورروڈسیتامڑھی بہار،۱۲۰م

اسلام قبول کرنے کے بعد آپ نے قر آن کریم پڑھناسکھا، جناب مولوی صدیق صاحب اُور جناب مولوی رحت کریم صاحب اُنے آپ کو قر آن کریم پڑھایا۔۔۔۔ قر آن کے علاوہ اردواور فارسی کی شدھ بدھ بھی آپ کو حاصل ہوگئ تھی ، مثنوی مولاناروم آپ پڑھ لیتے تھے، آپ سنسکرت بھی جانتے تھے۔

گڑھول شریف میں آپ کا قیام جناب بدرالحن صاحب ؓ کے دروازہ پر رہتاتھا۔۔۔بعد میں آپ نے اپنی بھا گپوروالی کٹیا مع زمین فروخت کرکے پچھ رقم سے جناب بدرالحن صاحب کی صاحبزادی کی شادی جناب سیرعبداللہ صاحب (بیلادرگاہ ) کے صاحبزادے جناب سیرضی صاحب سے کرائی،اوریہی سیرضی صاحب بعد میں (۲۹۴۱ء) آپ کی نسبت نقشبندیت کے مجاز بھی ہوئے۔

باقی رقم سے گڑھول شریف کی مسجد کے بازومیں وہ زمین خریدی جہاں آج حضرت گڑھولوی گامز ار مبارک ہے۔
روحانی تعلیم آپ نے حضرت گڑھولوی ؓ ہی سے حاصل کی ، آپ نے اپنے مذہب کے مطابق روحانیت کے بہت سے مقامات طے کئے ہوئے تھے ،اور جنگلوں اور پہاڑوں میں کافی ریاضتیں کی تھیں ، لیکن وہ ظلماتی سفر تھا، حضرت گڑھولوی ؓ کی توجہ وصحبت کی برکت سے وہ لیکنت نورانی میں تبدیل ہو گیا ،اور آپ نے بہت جلد تمام مدارج سلوک طے کر لئے ،اور کمال تک پہونچ گئے ، حضرت گڑھولوی ؓ نے آپ کو خلافت واجازت سے مشرف فرمایا۔

حضرت گڑھولوی ؓ سے آپ کی خلافت کامعاملہ شک وشبہ سے بالاتر ہے،اوراس کی سب سے بڑی دلیل ہیہ ہے کہ حضرت پنڈت جی ؓ نے اپنے وصیت نامہ میں خود کو حضرت گڑھولوی ؓ کاخلیفہ کہاہے ، نیز کراچی میں ان کے مزار کے کتبہ پر بھی ان کو حضرت گڑھولوی ؓ اور حضرت مولانا حسین علی ؓ دونوں کاخلیفہ لکھا گیاہے ،جو ظاہر ہے کہ ان کی ہدایات کے مطابق کیا گیاہو گا۔

ہلکہ جنۃ الانوار میں حضرت مولانا محمود صاحب نستوی گی شہادت یہ ہے کہ خود حضرت گڑھولوی گی زندگی میں ہی حضرت پنڈت جی آنے لوگوں کو داخل سلسلہ کرنے کاعمل شروع کر دیاتھا، مولانا محمود صاحب آنے سہسرام کا ذکر کیا ہے، کہ "حضرت پنڈت جی آئے واسطہ سے بہت لوگ داخل سلسلہ ہوئے "جب کہ حضرت گڑھولوی آباحیات ہی تھے (جنۃ الانوارص ۳۳۲ مضمون مولانا محمود صاحب نستوی طبع ثالث)

ماسٹر منظر الحق صاحب ؓ (م ۲۳/مئی <u>1998ء</u> مطابق ۱۸/ ذی الحجہ ۱۸ الحجہ ۱۹۳۸ھ حضرت مولانا قاضی ماسٹر منظر الحق صاحب ؓ (م ۲۳/مئی <u>1998ء</u> مطابق ۱۸/ ذی الحجہ ۱۸ الحجہ ۱۹۳۸ھ حضرت مولانا قاضی معلیان ہے کہ بنڈت جی حضرت کی حیات ہی میں لوگوں کو اور ادوو ظائف بتایا کرتے تھے، لیکن ذکر قلبی کے لئے حضرت اقدس کی خدمت میں سمجیج تھے، اور اس کی مثال میں انہوں نے اپنے بچپا ڈاکٹر بدلیج الزماں صاحب ؓ کاذکر کیا ہے (الاکلیل ص۱۵۵ طبع ثانی) خلافت و نیابت کے لئے یہ بہترین ثبوت ہے۔

البتہ انہوں نے حضرت گڑھولو گڑے اپنے بعد کسی شیخ وقت کی نشاند ہی کی درخواست کی تھی ، جن سے وہ ضرورت پڑنے پر رجوع کر سکیں ، تو حضرت گڑھولو گڑنے حضرت مولانا حسین علی صاحبؓ وال پچھر ال ضلع میانوالی کی طرف رہنمائی فرمائی

،اور حضرتؓ کے وصال کے بعدوہ جناب حافظ کیبین صاحبؓ ( دملہ ، مدھو بنی )(اور غالباً جناب عبدالقیوم صاحب گڑھول شریف

) کے ہمراہ حضرت مولانا حسین علی ؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سات (۷) سلاسل کی تحریری اجازت حاصل کی، حضرت مولانا محمود نستوی ؓ نے وہ اجازت نامہ دیکھاتھا (جنہ الانوارص۳۳۱ مضمون حضرت مولانا محمود صاحب ﷺ ثالث ﷺ الاکلیل ص ۱۲۹

مؤلفه مولانا تنمس الهدي صاحب، طبع ثاني ٢٠٠٤)

لیکن اس کے باوجو دانہوں نے اپنے آپ کو حضرت مولانابشارت کریم گڑھولوی ؓ سے منسوب رکھا،اور اپنے کوان کا فرزنداور خلیفہ قرار دیا۔بقول شاعر

> ا نہی کے مطلب کی کہہ رہاہوں زبان میری ہے بات ان کی انہی کی محفل سنوار تا ہوں چراغ میر اہے رات ان کی

> > -----

#### اپنے پیر کے علاوہ دیگر مشائخ سے کمالات حاصل ہوتے ہیں مگر ارادت منقطع نہیں ہوتی

دراصل صاحب کمال ہوجانے کے بعد مختلف مشاکخ سے نسبتوں اور کمالات کے حصول سے اصل شخ کی نسبت وارادت منقطع نہیں ہوتی ،انسان اسی کافرزندر ہتاہے جس نے اسے پہلی بار جنم دیااور تربیت کرکے درجۂ کمال تک پہونچایا،کامل ہونے کے بعد دیگر اہل کمال اوراصحاب نسبت کی توجہات بلاطلب بھی حاصل ہوجاتی ہیں ،اور مختلف مقاصد کے لئے بھی دیگر اصحاب نسبت اپنی اپنی اپنی نسبتیں عنایت کرتے ہیں ،اس سے طالب کو بلاشبہ فائدہ ہو تاہے ،مقامات میں ترقی واقع ہوتی ہے ،بہت ہی نئی منزلوں اور نئی نسبتوں سے آشائی ہوتی ہے ،جن سے وہ خود بھی مستفیض ہو تاہے اور دوسروں کو بھی مستفیض کر سکتاہے ،لیکن ان سب کے باوجود نسبت فرزندی اور نسبت ارادت تبدیل نہیں ہوتی وہ بدستورا پنے سلطے کے شخ اول کا مرید وخلیفہ رہتاہے ،اوردیگر تمام فیوض و کمالات اور نسبتوں اور مقامات کو بھی بالواسطہ طور پر انہی کا فیض تصور کر تاہے ،اس لئے کہ اگر انہوں نے اس لائق نہ بیابہ و تاتو آج کسی کی نظر عنایت کاوہ مستحق نہ ہو سکتا تھا۔

کوئی شبہ نہیں کہ حضرت گڑھولوگ گومتعارف کرانے میں حضرت پنڈت بی گی شخصیت کابڑا کر دار ہے، حضرت گڑھولوگ گابہ ارشاد ہمارے حلقہ میں کافی معروف ہے کہ "میں تو گوشئہ عافیت میں پڑاتھااس پنڈت نے آکر ہنگامہ کر دیا"

حضرت پنڈت جی گہتے تھے کہ "لوگوں کوباد شاہ کی کیسے قدر ہوگی، میری طرح پہاڑوں اور جنگلوں کی ٹھوکریں کھائے ہوتے تو قدر ہوتی، آپ لوگوں کو توباد شاہ گو دمیں مل گئے "(جنۃ الانوارص ۳۳۵ مضمون حضرت مولانا مفتی محمود صاحب نستوی تطبع ثالث)

حضرت گڑھولوی گی بے پناہ شفقت وعنایت ان کو حاصل تھی، وہ اپنے آپ کو حضرت گڑھولوی گابیٹا کہتے تھے، گڑھول شریف میں ایک زمین خریدی اس میں بھی اپنی یہی نسبت درج کر ائی، اور اپناسب کچھ حضرت کی ذات پر نچھاور کر دیا، اسی لئے گو کہ آپ نومسلم تھے، اور اسلامی علوم سے بھی زیادہ آگاہ نہ تھے، لیکن سلسلۂ گڑھول کی توسیع واشاعت میں آپ کی خدمات بنیادی حیثیت رکھتی ہیں، آپ کے جذب ومستی اور عشق و جنون نے وہ کام کیا، جو بہت سے ہوش والے بھی انجام نہ دے سکے، آپ کامل اوا کمل تھے

اورآپ کی توجہ سے بہت سے لوگ کامل بن گئے۔

حضرت گڑھولوی ؓ کے وصال کے بعدان کااضطراب کافی بڑھ گیاتھا، جس کی وجہ سے حضرت گڑھولوی ؓ کی اہلیہ کے مشورہ سے ان کو در بھنگہ بھیجے دیا گیا، در بھنگہ ان کی آمدور فت پہلے سے بھی تھی اِ ۱۹۳۱ء میں ہی در بھنگہ کے محلہ جمال پورہ میں آپ کی آمدور فت ہو چکی تھی، ۱۹۳۵ء میں بعض وجوہات سے وہ مہدول میں جناب ماسٹر منظر الحق صاحب ؓ (خسر محترم حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسی ؓ) کے مکان میں منتقل ہو گئے، اس وقت ان کی عمر قریب اڑتالیس (۴۸) سال تھی، اور ہجرت پاکستان تک یہی مکان ان کی خانقاہ بھی تھا، اور نہ معلوم کیسے کیسے اصحاب دل نے یہاں پہونچ کر آپ سے فیض یایا۔

آپ نے ساری زندگی شادی نہیں کی ، آپ کاذریعۂ معاش سرمہ تھا، جس کانسخہ حضرت گڑھولوی ؓ نے آپ کوعنایت فرمایا تھا، کہاجا تاہے کہ بیہ سرمہ آئکھول کے امراض کے لئے بہت مفید تھا۔

#### قرآنی بصیرت

آپ کی ایک بڑی کرامت جواس دور میں شاید کہیں اور نہ مل سکے وہ یہ تھی کہ گو کہ آپ نے قر آن نہیں پڑھاتھا گر قر آنی بصیرت سے حصہ وافر ملاتھا، میرے استاذ محترم حضرت مولانامفتی محمد ظفیر الدین مفتاحی سابق مفتی دار العلوم دیو بند نے مجھ سے بیان فرمایا کہ "ایک بار مولانا محمود صاحب (نستہ) کے کہنے پر ان کے ساتھ میں بھی مہدولی (در بھنگہ) چلا گیا، پنڈت جی آرام کرسی پر تشریف فرماہوئے، کسی عالم نے تلاوت کلام پاک کی، اور تھوڑی دیر خاموشی رہی، اس کے بعد پنڈت جی کی گفتگو شروع ہوئی، تووہ پوری گفتگو ان آیات پر مبنی تھی، جووہاں پر تلاوت کی گئی تھیں، اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ اللہ پاک نے ان کو علم لدنی سے نوازا تھا، جس کی وجہ سے خواص اور عوام دونوں آپ سے مستفیض ہوتے تھے۔

اورغالباً بیہ حضرت مولاناحسین علی گافیض تھا،اس لئے کہ علوم قر آنی میں وہ اپنے دور میں بے نظیر تھے،اور ان کی قر آنی بصیرت سے ایک زمانہ نے استفادہ کیا تھا۔

١٩٢٧ء ميں آپ كو حج كى سعادت حاصل ہو كى۔

آزادی مندکے بعدوہ کراچی (پاکستان) چلے گئے، کہاجاتا ہے کہ در بھنگہ کے ہندوان پرار تداد (یعنی گھر واپسی ) کے لئے دباؤڈال رہے تھے (الاکلیل ص ۱۵۳ بروایت جناب عبدالخالق خلیق اس لئے آپ نے تحفظ ایمان کے لئے ہجرت کو ترجیح دی ،مہدولی (در بھنگہ ) سے پہلے آپ موتی پور (ضلع مظفر پور) پہو نچے اور پھر ۱۳ / صفر المظفر کے ۱۳ اس مطابق کے اس بھر کے ۱۹۳۰ء کووہ کر اپنی روانہ ہو گئے، ہجرت کی یہ تاریخ حضرت منوروی آنے اپنے زیر مطالعہ کتاب "حالات مشاکنے نقشبندیہ مجد دیہ (مؤلفہ مولاناحسن نقشبندی مجد دی مطبع احسن المطابع مر ادآباد، ربیع الاول ۱۳۲۲ ہے کا حاشیہ پر اپنے قلم سے رقم فرمائی ہے، جس کی عبارت ہے:

"حضرت مولاناشاه نورالله بتاریخ ۲۷/دسمبر <u>۱۹۸۶</u>ء مطابق ۱۳/صفر <u>۱۳۲۰ه</u> بروزسنیچ مقام موتی پورسے کراچی روانه هو گئے"

میرے گھر میں یہ نسخہ موجو دہے، اور یہ بہت پختہ ثبوت ہے،اس کے علاوہ حضرت پنڈت جی گی تاریخ ہجرت کی تصریح

#### مجھے کہیں نہیں ملی۔

اس تحریر کالب واہجہ بتا تا ہے کہ بیہ ہجرت ہی کے وقت رقم کی گئی تھی، حضرت منوروی گی اکثر بیہ عادت مبار کہ تھی کہ اگر کوئی اہم خبر ملتی توجو کتاب بھی زیر مطالعہ ہوتی اس کے حاشیہ پر اسی وقت محفوظ کر دیتے تھے، کہ مباد ابھول جائیں، اس طرح بڑی اہم تاریخیں محفوظ ہو جاتی تھیں۔

بعض تذکروں (مثلاً الاکلیل ص ۱۸۷ وغیرہ) میں محض اندازے سے اجمالی طور پر لکھا گیاہے کہ حضرت پنڈت بی آ نے آزادی ہندسے چندماہ قبل پاکستان ہجرت کی ، مگر حضرت منوروی گی مذکورہ بالانصر سے کے مطابق یہ بات غلط ہے،اس لئے کہ ہندوستان ۱۵/اگست کے 194 ء کو آزاد ہوا،اور حضرت پنڈت جی گی ہجرت اس کے قریب چارماہ بعدے ۲/د سمبرے 196ء کو پیش آئی۔

حضرت پنڈت بی ہجرت کے بعد تقریباً دس سال تک باحیات رہے،اور کراچی میں معرفت وروحانیت کی دنیا آباد فرمائی، کراچی میں آپ کا قیام جشید پورروڈ بہار کالونی، گور نمنٹ کوارٹر میں رہا،ایک سال کے بعد ۱۹۳۸ء میں بہارہاؤسنگ سوسائٹی کی بنیادڈالی، آپ اس سوسائٹی کے بانی ممبر سے، یہ سوسائٹی صرف بہاریوں کے لئے بنائی گئی تھی، حضرت نے ایک پلاٹ اس کا اپنے نام سے خرید لیا تھا، لیکن اپنی زندگی میں اس پلاٹ پر رہائش اختیار نہیں کی، بلکہ اپنی گود پالک لڑکی "بی بی ہاجرہ خاتون" (م ۱۹۹۲ میں عصرت نام سے خرید لیا تھا، لیکن اپنی زندگی میں اس پلاٹ پر رہائش اختیار نہیں کی، بلکہ اپنی گود پالک لڑکی "بی بی ہاجرہ خاتون" (م ۱۹۹۲ میا تھی وصال تک عصرت نام سے مشہور ہے (الاکلیل ص ۱۸۸۰۱۸ کی ساتھ وصال تک اسی سوسائٹی میں مقیم رہے، بہار کالونی سوسائٹی میں مقیم رہے۔

آپ نے وصیت کی تھی کہ مز ارپر نذرانہ یاچندہ پیش کرنے کی اجازت نہیں ہے، عور توں کو حدود مقبرہ کے اندرآنے کی اجازت نہیں ہے، اور کسی کو خلاف سنت وشریعت کوئی بات کرنے کی اجازت نہیں ہے، اور کسی کو خلاف سنت وشریعت کوئی بات کرنے کی اجازت نہیں ہے (الاکلیل ص ۲۲ کا مؤلفہ مولانا محمد شمس الہدی راجوی)

### حضرت پنڈت جی گی ایک عالی نسبت

202 - حضرت مولانا حسین علی یکی ولادت مورخه ۲۵ / مارچ کے۱۸۱ ، مطابق ۱۹ / ذی قعدہ ۱۲۸۳ ہے کو سنیچر کے دن ایک زمیندار گھر انے میں ہوئی، آپ کے والد ماجد کانام محمد تھا، وہ حافظ قر آن تھے، ان کاخاندان کی پشتوں سے حافظ قر آن چلا آر ہاتھا، اسی لئے ان کاخاندان "میانہ" سے مشہور تھا، پنجاب میں مولوی اور حفاظ کے گھر انے کو "میانے" کہتے ہیں، آپ کا گاؤں "وال بھچرال "ضلع میانوالی کاایک مشہور قصبہ ہے، جہال راجپوت قبیلے کی ایک دوسری شاخ (بھچر) کے افراد کثرت سے آباد ہیں، آب وہوا کے لحاظ سے یہ علاقہ گرم وخشک ہے، زمین ریگتانی اور صحر ائی ہے۔

ابتدائی تعلیم گھرہی پرہوئی،فارس اور صرف و نحوکی کتابیں والد ماجد سے پڑھیں،منطق ،حمداللہ وغیرہ ضلع میانوالی کے مدارس میں مولاناغلام نبی آور مولاناسلطان احمد ؓ سے پڑھیں،اٹھارہ (۱۸)سال کی عمر میں دورہ حدیث کے لئے ہندوستان کاسفر کیا ،اور حضرت مولانارشید احمد محدث گنگوہ گئے ہیاں گنگوہ حاضر ہوئے، یہ ایساوقت تھاجب اسباق شروع ہو چکے تھے،اور طلبہ میں کتابیں تقسیم ہو چکی تھیں،اوران کی خوراک ورہائش کا انتظام مختلف گھر انوں میں کیاجا چکا تھا،اب کسی اور طالب علم کے لئے نہ تو کتاب معدرت میں آسکتی تھی اور نہ خوراک ورہائش کا بندوبست ہو سکتا تھا،ان وجوہ کی بناپر حضرت گنگوہی ؓ نے شریک درس کرنے سے معذرت کردی، مگریہ خیال کرے کہ طالب علم بہت دورسے آیا ہے آپ نے دوشر طوں کے ساتھ شریک درس ہونے کی اجازت دی:اولاً طالب علم کوخوراک کا بندوبست خود کرناہو گا۔ ثانیاً مطالعۂ کتب کے لئے کسی ساتھی طالب علم سے شراکت کرنی ہوگی۔

چند دنوں بعد جب استاذ محرم پر نوجوان پنجابی طالب علم کی ذہانت کاعقدہ کھلا، تواپنی ذاتی کتابیں مطالعہ کے لئے فراہم کر دیں، اور اپنی بیٹی کے ہاں کھانے کا بندوبست کر دیا، دوران درس سبق کی عبارت پڑھنا بھی آپ کی ذمہ داری قرار پائی، دوران تعلیم حضرت کی خصوصی توجہ حاصل رہی ، ۲۰۱۱ ھے مطابق همرانے و میں اول پوزیشن سے دورہ حدیث کے امتحان میں کامیاب ہوئے، حضرت گنگوہی فرماتے تھے:

"میں نے اپنی بوری زندگی میں ان سے بڑھ کر ذہین اور محنتی طالب علم نہیں دیکھا"

گنگوہ سے فارغ ہو کر حضرت ہی کے مشورہ سے سہارن پور حضرت مولانا محد مظہر نانو تو گ کی خدمت میں حاضر ہوئے ، اور مدرسہ مظاہر علوم میں رہ کر حضرت کے پاس ترجمہ و تفسیر قر آن پڑھی، ۱۸۸۲ء / ۱۳۰۳ ھے میں آپ نے اول پوزیشن سے درس تفسیر سے فراغت یائی۔

اس طرح مولانا حسین علی ُصرف تین واسطوں (عن مولانا محمد مظہر نانوتوی ؓ،عن شاہ محمد اسحاق دہلوی ؓ،عن شاہ عبد العزیز دہلوی کے شاگر دہیں۔

اس کے بعد کا نپور تشریف لے گئے اور حضرت مولانا احمد حسن کا نپور کٹے پاس علوم وفنون کی تنمیل کی ، کے ۱۸۸ہے ، / ۱۸۰۳ ھے میں بیس (۲۰) کتابوں کا امتحان دیا اور پانچ ممتخنین کے سوالات کاسامنا کیا، مدرسہ کا نپور کے امتحان میں اول پوزیشن حاصل کی، حضرت کا نپور کٹے آپ کی سندیر مندر جہ ذیل توصیفی الفاظ کھے:

"امابعدفان الفهيم الاريب الذكى النجيب الكثير علمه،الدقيق فهمه،المؤيد بتائيدالله،القوى الفاضل اللوذعى المتوقداليلمعى المولوى حسين على بن ميال محمدالوانى الفنجابى ،صانه الله عن شركل غوى وغبى"

کانپورسے فراغت کے بعد دوبارہ حضرت گنگوہی ؓ کی خدمت میں حاضرہوئے،اوران کے طرزخاص پر ترجمہ و تفسیر پڑھی ، آپ نے بیعت کے لئے بھی حضرت سے درخواست کی تھی ، لیکن حضرت نے فرمایا کہ اپنے علاقے میں کی اللہ والے سے رجوع کریں،اس طرح علوم وفنون میں پخیل واختصاص کے بعد ۱۸۹۹ء / ۲۰۳۱ ھیں وطن واپس لوٹے۔اوراپنے آبائی قصبہ وال بھچرال میں درس و تدریس کے ذریعے عملی زندگی کا آغاز کیا، شروع شروع میں آپ صرف و نحواور فنون کی کتابیں بڑھایا کرتے تھے، مگر کچھ عرصہ بعد خود کو قرآن پاک کے ترجمہ و تفسیر اور تدریس حدیث کے لئے وقف کر دیا، جس سے آپ کی شہرت دوردور تک پھیل گئی،اوردوردورسے طلبہ آناشروع ہوگئے، آپ نے بدعات اور عقائدہ فاسدہ کے خلاف تحریک شروع کی سالملہ ،جس سے آپ کے خلاف تحریک شروع کی اسلملہ ،جس سے آپ کے خلاف خالفت کا طوفان کھڑا ہو گیا،اور گاؤں چھوڑ کر اپنی زرعی زمینوں پر گھر بناکر رہنا پڑا،اوروہیں تعلیم کاسلملہ بھی جاری رہا،خود بی کاشت کرتے، کھیت کاشخے اور سارے کام کرتے اورانہی کھیتوں کی آمدنی سے طلبہ کو بھی کھلاتے اورخود بھی کھاتے اور خود بھی خطابہ کے لئے نہ بھی چندہ مانگا اور ضلبہ کے لئے اور طلبہ کے لئے ایک بلکہ ساری خور تیں اپنے گھرسے پوری فرماتے تھے،اس طرح پوری استقامت کے ساتھ تقریباً ساٹھ سال (۲۳۹ ایو) اسلام کے ایک بھی اس طرح پوری استقامت کے ساتھ تقریباً ساٹھ سال (۲۳۹ ایو) اسلام کے ایک بلکہ ساری و قال الرسول کا درس انہی ریگتانی فضاؤں میں آپ کا جاری رہا۔

تعلیم ظاہر سے فراغت کے بعد ہی تعلیم باطن کی فکر آپ کوپید اہو گئی تھی ، چنانچہ اولاً حضرت گنگوہی آئے سامنے حرف تمناکا اظہار کیا، لیکن حضرت فراغت کے بعد بھی صاحب دل سے رجوع کرنے کامشورہ دیا، وطن واپسی کے بعد بھی بیہ خیال ذبن و دماغ پر رات خربانی زبانی دہا، چنانچہ خواب میں کچھ اشارے ہوئے، اورآپ حضرت خواجہ عثمان دامائی آئی خدمت میں ان کی گرمائی خانقاہ دیپ شریف وادی سون سیکسر ضلع خوشاب حاضر ہو گئے، حضرت کی زیارت ہوئی توخواب کے مطابق پایا، آپ نے حضرت کے بوچھنے پر بتایا کہ وال بھی را اسلام میانوالی سے آیاہوں ، حضرت نے بوچھا کہ مولوی حسین علی گوجانتے ہو؟ ، حضرت آپ کی شخصیت سے غائبانہ طور پر واتف شخے ، آپ نے عرض کیا کہ میں ہی حسین علی ہوں ، حضرت نے ساتھ دوسر سے کھڑے ہو گئے، اورا پنے ساتھ دوسر سے کمرہ میں لے جاکر بہت احترام کے ساتھ بھیایا، اورآنے کا مقصد دریافت فرمایا، آپ نے عرض کیا کہ بیعت ہونے کا ارادہ ہے ، حضرت کے فرمایا کہ بیعت ہونے کا ارادہ ہے ، حضرت کی طاقاں بہو نیخ تو آپ کیا ہے ، بیوں اپنے آپ کو جلاد بنا اور مثاد بنا ہے ، آپ نے دین کا علم اکابر علماء سے حاصل کیا ہے ، بیوں اپنے آپ کو جلاتے ہیں؟ آپ نے عرض کیا کہ بیعت کے لئے ہی حاضر ہواہوں ۔ پھر حضرت خواجہ عثائی نے آپ کو جیاتی مشکل ہو گیا، ابتد امیں اپنے مزاج کے مطابق آپ نے بہت زیادہ ریاضتیں کیں بہاں تک کہ دوبارہ حضرت کی خانقاہ بہو نیخ تو آپ بیعت کر لیا، ابتد امیں اپنے مزاج کے دیکھاتو جران رہ گئے اورآئیزہ ویا نوشت سے منع فرمادیا، حضرت کی حاصل کو بہتیانا مشکل ہو گیا، حضرت خواجہ شکل کی حجت میں دوبارہ حضرت کی حاصرت کی حقیات میں رہ کر آپ

نے تمام منازل سلوک طے کئے اور ۱۸۹۳ء / ۱۳۹۳ ہے میں آپ کوخلافت واجازت سے تحریری طور پر سر فراز کیا گیا،اس کے بعد حضرت خواجہ تخود بھی طالبین کو آپ کے پاس بھیجا کرتے تھے۔

حضرت خواجہ صاحب گو آپ کے علم پر اس قدراعتاد تھا کہ کسی بھی مشکل سے مشکل مسئلے میں آپ کی رائے حرف آخر مانی جاتی تھی ، حضرت خواجہ صاحبزاد گان خواجہ سراج الدین اور صاحبزادہ محمد عیسیٰ کی تعلیم و تربیت کے لئے آپ کا انتخاب فرمایا، اور اس مقصد کے لئے آپ کوموسیٰ زئی بلایا، آپ نے دوسال رہ کرصاحبزادہ محترم خواجہ محمد سراج الدین اور صاحبزادہ محمد عیسیٰ کو بہت سی کتابیں پڑھائیں، بلکہ مرشد کے تھم پر روحانی تربیت بھی دی، اور پھر اپنی اجازت سے بھی صاحبزادوں کوسر فراز فرمایا۔

پھرخواجہ صاحب نے اپنے وصال سے قبل جب خواجہ سراج الدین ؓ کوخلعت خلافت دینے کا فیصلہ کیا تو حضرت مولانا حسین علی ؓ گواپنے مکتوب کے ذریعہ اس کی اطلاع دی، دستار باندھنے میں آپ بھی شریک رہے۔

جولائی <u>۱۹۹۶ء (صفر ۱۳۱</u>۱ھ) میں حضرت خواجہ عثمان دامانیؓ کے وصال کے بعد جب خواجہ سر اج الدینؓ مسند ارشاد پر متمکن ہوئے تو آپ نے خواجہ سر اج الدین سے رجوع فرمایااوران سے بھی خرقۂ خلافت حاصل ہوا۔

آپ نے اپنے وطن بھچر اوال میں مدرسہ حسینیہ قائم فرمایا تھا، جو آپ کی تعلیم گاہ بھی تھااور خانقاہ بھی، ملک اور بیر ون ملک لوگ سے آپ سے استفادہ کے لئے حاضر ہوتے تھے، آپ نے قرآن کی تعلیم پر خصوصی توجہ دی اور دورہ قرآن قائم فرمایا، یہ پہلا قرآنی مدرسہ تھاتو جو خالص قرآن کریم کی تعلیم کے لئے پنجاب میں قائم ہوا، حضرت مولانااحمہ علی لا ہوری گامدرسئہ قرآن اس کے بعد شروع ہوا۔

آپ نے سفر حج (غالبًا م ۱۳۲۷ ہے میں ) کیا، اس دوران بہت سے علماء حجاز سے آپ کی ملا قاتیں ہوئیں آپ مناظرہ کو مفید تصور نہیں کرتے تھے، لیکن اگر کوئی چیلنج کر تاتو قبول فرمالیتے تھے۔

آپ اس دور میں توحید اور علوم قر آن کے سب سے بڑے علمبر دار تھے، علوم قر آن اور خاص طور پر ربط آیات پر آپ کی گہر کی نگاہ تھی، آپ کا کہناتھا کہ قر آن کر یم کی ہر سورت کا ایک موضوع ہے اور تمام آیات اس سے مربوط ہیں، تمام سور تول کے موضوعات کی آپ نے تعیین بھی کی تھی، آپ اس دور میں امام ابن تیمیہ اُور حضرت شاہ ولی اللہ دہلو کی کے مثیل اور نمائندہ تھے۔

آپ کے دشمنوں کی تعداد کچھ کم نہ تھی ،ایک بارآپ کی موت کی افواہ اڑادی گئی ،لیکن اس کے بعد آپ دوسال زندہ رہے ،سوموار کی رات ۲۵/جون ۱۹۴۴ء مطابق ۴/رجب المرجب ۱۳۲۳ فیھ کو آپ نے وصال فرمایا، آپ نے اہلیہ ،پانچ (۵) صاحبز ادب اور قابل فخر تلامذہ کے علاوہ مختلف موضوعات پر قریب ڈیڑھ در جن کتابیں یاد گار چھوڑیں، جن میں درج ذیل کتابیں خاص طور پر قابل ذکر ہیں:

 ) کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے اور ان سے سات (۷) سلاسل کی ( یعنی نقشبندیہ کے علاوہ ) تحریری اجازت حاصل کی تھی 203۔

خانقاہ موسیٰ زئی کے بانی حضرت حاجی دوست محمد قندھاری کو حضرت شاہ احمد سعید مجد دی دہلوی سے آٹھ سلاسل (نقشبندیہ، قادریہ، چشتیہ، سہر وردیہ، قلندریہ کبرویہ، مداریہ اور شطاریہ) کی اجازت عطا ہوئی تھی 204 وہ اجازت حضرت خواجہ عثان دامانی کو منتقل ہوئی ،اوران سے حضرت مولانا حسین علی صاحب کو حاصل ہوئی 205۔

حضرت مولانا حسین علی سے اجازت ملنے کے بعد حضرت پنڈت بی گی نسبت انتہائی عالی ہوگئ قعی ،اس لئے کہ حضرت مولانا حسین علی صاحب خصرت خواجہ عثمان دامائی کے خلیفہ ، حضرت مولانا احمد حسن رشید احمد گنگوہی کے تلمیز حدیث ، حضرت مولانا مظہر نانو توی کے تلمیز قر آن اور حضرت مولانا احمد حسن کانپوری کے تلمیز علوم وفنون تھے ، حضرت خواجہ عثمان دامائی محضرت حاجی دوست محمد قند هاری کے خلیفہ بیں ،اوروہ حضرت شاہ احمد سعید مجد دی گے ،اس طرح حضرت پنڈت جی مولانا حسین علی کے ذریعہ صرف تین واسطوں سے حضرت شاہ احمد سعید مجد دی گئی ہونج گئے تھے ،جب کہ حضرت گڑھولوی کے قوسط سے در میان میں پانچ (۵) واسطے ہیں ، حضرت مولانا حسین علی گئی نسبت حضرت خواجہ عثمان دامائی گئی خطرت کے حواجہ عثمان دامائی گئی خطرت کے حواجہ عثمان دامائی گئی خطرت کے حواجہ عثمان دامائی گئی سبت حضرت خواجہ عثمان دامائی گئی خطرت کے حوالے سے حضرت گڑھولوی کے دادا پیر کے مساوی ہے۔

### علوئے نسبت کی اہمیت

دراصل جس قدر نسبت عالی ہوگی اور در میانی واسطے کم ہونگے، سر کار دوعالم صَلَّا اللَّیْمِ سے قرب زیادہ ہوگا، اوراس نسبت کی بنیاد قرب واتصال پرہے، اسی لئے تمام علماء، محدثین اور مشائخ اولیاءاللّٰد

المفسرين امام المؤحدين مولانا حسين على تص ٣٨٨ تا ٤٠ امؤلفه ميال محمد الياس، اشاعت اكيرُ مي پشاور)

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> - جنة الانوارص ٣٣٠٦ مضمون حضرت مولانامحمود صاحب تطبع ثالث

<sup>204 -</sup> تاريخُ و تذكره خانقاه احمد بيه سعيد بيه (موسىٰ زئی) ٣ ١٨ امؤلفه مولانا محمد نذير رانجهاصاحب)

<sup>205 -</sup> آگھوں سلاسل کی پوری تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیں (تاریخ و تذکرہ خانقاہ احمدیہ سعیدیہ (موسیٰ زئی )ص ۱۳۵۰ تا ۱۳۵۵ و ۲۳۶۳ تا ۲۵۵۵ مؤلفہ مولانا محمد نذیر رانجھاصاحب)

سلاسل تصوف عنوات

نے نسبت کے علو کو وجہ ترجیح قرار دیاہے ،اور نسبت کو عالی سے عالی بنانے کی سعی بلیغ کی ہے۔ حضرت پنڈت جی گئی ہجرت

مہدولی میں حضرت پنڈت جی گا قیام قریب بارہ تیرہ سال رہا، پھر ملک کی تقسیم ہوئی تو آپ نے ہجرت کو ترجیح دی، حالا نکہ آپ کے حلقہ کے کئی لوگ ہندوستان میں ہی رہنے پر اصر ار کر رہے تھے، اس ہجرت کے پیچھے اصل جذبہ تو غیر اسلامی ملک کے بالمقابل اسلامی ریاست کے انتخاب کا تھا۔

ہدوسرے آپ کے پیرومر شد حضرت مولانا گڑھولوی گو بھی ہندؤں کے زیر اقتدارزندگی گذارناقطعی پیند نہیں تھا،اس لئے کہ آپ اس سچی حقیقت کاادراک رکھتے تھے کہ یہ متعصب اور تنگ نظر قوم ہے،اورائیی قوم میں حکومت کی اہلیت نہیں ہوتی ،جب ان کو موقعہ ملے گامسلمانوں سے بدلہ لینے کی کوشش کریں گے ، جنۃ الانوار میں حضرت کا یہ ملفوظ نقل کیا گیاہے کہ:

"میں آزادی کا مخالف نہیں، لیکن خطرہ بیہے کہ یہاں جو قوم ہے وہ متعصب ہے کہیں آگے چل کریہ مسلمانوں سے بدلہ نہ لے "<sup>206</sup>

اورایک بڑی وجہ پاکستان میں آپ کے شیخ ثانی حضرت مولاناحسین علی کی سرزمین کی کشش بھی تھی۔

### وصیت نامه حضرت بنڈت جی ''-مندر جات پر ایک نظر

حضرت پنڈت جی ؓنے وصال سے دو تین ماہ قبل اپنی خانقاہ کراچی ، اپنی ذات ، خاندان ، اور اپنی جاندان ، اور اپنی خانقاہ کراچی ، اپنی ذات ، خاندان ، اور اپنی جائیداد سے متعلق ایک وصیت نامہ تیار کر ایا تھا، جس میں ایک ایک چیز کی تفصیل درج کی گئی تھی ، یہ وصیت نامہ چار (۴) دفعات پر مشتمل ہے:

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> - جنة الانوار ص ٣٣٥ مضمون مولانامحمو د صاحب، طبع ثالث\_

ىلاسل تصوف

پڑھانے کا بھی اختیار دیا گیاتھا، اورا گرکسی وجہ سے وہ نہ پڑھا سکیں توماسٹر نذیر السلام پڑھائیں گے، خانقاہ کی خدمت کے لئے جناب محمد ادریس صاحب کو نامز د فرمایا، اوراینی قبر اسی مکان میں تیار کرنے کی وصیت کی جس کی تعمیر حضرت پنڈت جی ؓنے خود کرائی تھی۔

ہ دوسری دفعہ خانقاہ کی سجادگی وجانشینی سے متعلق ہے، انہوں نے اس خانہ کو خالی چھوڑ دیا ،اور لکھا کہ سر دست میرے حلقہ میں کوئی ایسا شخص موجو د نہیں ہے جس کو جانشین یا سجادہ نشیں قرار دیا جائے، اگر آئندہ کوئی اس لائق ہو جائے، اور اسے مقبولیت بھی حاصل ہو جائے، تواللہ کے تھم سے وہی میر اجانشین ہوگا۔

ظاہر ہے کہ اس دفعہ کا تعلق کراچی کی خانقاہ کی سجادگی سے ہے،اس کا بحیثیت خلیفۂ روحانی بیعت وارشادسے کوئی تعلق نہیں ہے،اوراس سے ہر گزیہ معنی پیدا نہیں کیاجاسکتا کہ انہوں نے کسی کو بیعت و ارشاد کے لئے عام اجازت بھی نہیں دی تھی،اس لئے کہ اسی دفعہ میں اس بات کاذکر موجود ہے کہ ۱۹۲۱ء میں تج بیت اللہ کی روانگی سے قبل انہوں نے جناب سید محمد ضحی صاحب ولدسید عبداللہ صاحب کو اپناخلیفہ بنایا تھا اور سلسلۂ نقشبندیہ مجد دیہ مظہریہ میں بیعت وارشاد کی اجازت دی عبداللہ صاحب کو اپناخلیفہ بنایا تھا اور سلسلۂ نقشبندیہ مجد دیہ مظہریہ میں موجود سے ،وصیت نامہ پران کا دستخط موجود ہے۔اس کا مطلب ہے کہ حضرت پنڈت جی کراچی ہی میں موجود سے قبل ان کوجو بیعت کی اجازت دی تھی،وہ آئندہ بھی بیعت روحانی تک ہی محدود رہے گی،خانقاہ یاوقف میں کسی قسم کے تصرف واختیار دی تھی،وہ آئندہ بھی بیعت روحانی تک ہی محدود رہے گی،خانقاہ یاوقف میں کسی قسم کے تصرف واختیار دی تھی۔واسل نہ ہوگا۔

غرض بیہ دفعہ کلیتاً کراچی کی خانقاہ سے متعلق ہے،اوران تحدیدات کی ضرورت وہیں کے مقامی حالات کے بیش نظر تھی،اس کاحضرت پنڈت جی ؒکے عام سلسلۂ روحانی یا ہندوستان سے کوئی رشتہ نہیں ہے۔

حضرت بنڈت جی گاسلسلہ موسیٰ زئی کاہے،اس کئے ظاہر ہے کہ مشائخ سلسلہ وہی ہیں جن کاذکر حضرت گڑھولوی ؓ کے ضمن میں گذر چکاہے، نیزاس کا شجر کا منظومہ (فارسی ) بھی وہی ہے،جو حضرت گڑھولوی ؓ کے بیہال رائج تھا۔

 $(\angle)$ 

### سلسلهٔ نقشبندیه مجد دبیه توکلیه محبوبیه اصغربه بشارتیه کریمیه تعارف اور خصوصیات

سلسلۂ توکلیہ حضرت خواجہ توکل شاہ انبالوی (ولادت ۱۳۵۹ ہے - وفات ۴/ربیج الاول ۱۳۵۹ ہے مطابق ۲/اگست ۱۸۹٤ء) سے منسوب ہے ، جن کا سلسلہ چار (۴) واسطوں سے حضرت خواجہ ابوسعید مجد دی دہلوی تک پہونچتا ہے ،سلسلۂ توکلیہ کی ایک شاخ حضرت سید بشارت علی شاہ میر سطی توکلیہ کی ایک شاخ حضرت سید بشارت علی شاہ میر سطی (۵۲۲/رمضان ۱۳۲۲ ہے مطابق ۲۲/ستمبر ۱۳۹۳ء) کے واسطے سے حضرت صوفی عبد الکریم شاہ بشارتی تک امر وہہ (یوپی) میں پہونچی ہے ،وہ شاخ اپنے مشائخ سلسلہ کی مناسبت سے "سلسلۂ نقشبندیہ مجد دیہ توکلیہ محبوبیہ اصغریہ بیشار تیہ کریمیہ "کے نام سے موسوم ہے۔

السلسلة نقشبنديه مجد ديه توكليه محبوبيه اصغريه بشارتيه كريميه "كي خصوصيات

اس سلسله مين ديگرسلاسل كه مقابله مين واسطه زياده بين ، حفرت مجد دالف ثاني "ك درميان مين تقريباً چوده (۱۴) واسطه بين ، البته اس سلسله مين وظائف كم اور فكر پرزياده زور ديا گيا ہے۔

⟨ دوسرى خصوصيت بيہ كه يهال نقشبنديت كي تعليم مين قادريه كي تعليم كا بھى امتزائ پايا جاتا ہے ، اسى لئے يه حضرات اپنے كو قادريه نقشبنديه كہتے بين ، اس طريق مين مريد كو ذكر سرى اور ذكر جرى دونوں كي اجازت ہوتى ہے۔ يہ چيز با قاعدہ اس سلسله كي تعليمات مين صرح طور پر مذكور ہے ، جبرى دونوں كي اجازت ہوتى ہے۔ يہ چيز با قاعدہ اس سلسله كي تعليمات مين صرح خور پر مشمل ہے ، اس مين طالب موجود ہے جو سوله (۱۲) صفحات پر مشمل ہے ، اس مين طالب كو ہدايات ديے ہوئے لکھا گيا ہے :

"دوسو(۲۰۰) مرتبہ لا اللہ الاللہ اور چارسو(۲۰۰) مرتبہ قلب پر الاللہ تکرارکے ساتھ خفی یاجہر کرے، چھ سو(۲۰۰) مرتبہ الا اللہ جہرے کرے تو بھی جائزہے، خفی کرے تو بھی، قادریہ حضرات کے طریقہ پر جہر بہترہے، کیونکہ ہم قادریہ

ىلاسل تصوف علام علام المسلم علام المسلم علام المسلم على المسلم على

#### نقشبندیہ ہیں، یاجس طرح شیخ تعلیم کرے "<sup>207</sup>

سلسلۂ مجد دیہ کی بیہ ایسی شاخ ہے جہاں طالب کو دونوں طریق کے وظائف واحوال سے بیک وقت آشا کر ایاجا تا ہے،اوراس سے طالب میں ایک نئی کیفیت اور نیارنگ پیداہو تاہے اور کم وقت میں دومنزلیں طے ہوجاتی ہیں۔

ہر ایونی کے علاوہ آپ کے دونوں مشائخ حضرت حافظ محسن ؓ اور حضرت عابد سنامی ؓ کے اساء گرامی بھی بدایونی ؓ کے علاوہ آپ کے دونوں مشائخ حضرت حافظ محسن ؓ اور حضرت عابد سنامی ؓ کے اساء گرامی بھی با قاعدہ طور پر داخل شجرہ ہیں، تا کہ ان کی بر کات وفیوض بھی مسلسل طالب کو حاصل ہوں ، اکثر شجرات نقشبندیہ مجد دید میں حضرت نور محد ؓ بدایونی کے بعد براہ راست خواجہ سیف الدین گانام ذکر کیا گیا ہے ، جب کہ حضرت مر زاصاحب ؓ نے مذکورہ دونوں بزرگوں سے بھی کافی استفادہ کیا تھا۔

ہومذ کورہ کے اس سلسلہ کی ایک خصوصی ہدایت کا ذکر بھی اس موقعہ پر فائدہ سے خالی نہیں ، جومذ کورہ کتاب میں درج ہے اور فی زمانہ اس کی بڑی اہمیت ہے:

"درویش کوکسی فتنہ فساد میں نہیں پڑناچاہئے، ظاہر بیں اور خشک ملاؤں اور زمانۂ حال کے نئے نئے مذاہب کے غلط رویہ سے پر ہمیز چاہئے، اور حکومت کے ساتھ کسی معاملہ میں سرکشی نہ چاہئے، ہر ایک امر میں اپنے شیخ کی اجازت لیوے تو مرید کے واسطے بہتر ہوگا، بلااجازت شیخ کے کفار کی مجلس اور کسی معاملہ میں شرکت نہ کرے

20811

<sup>207 -</sup> وسیلهٔ نجات یعنی شجرهٔ عالیه حضرات نقشبندیه مجد دیه ، توکلیه ، محبوبیه ،اصغریه ،بشارتیه ، کریمیه رحمة الله علیهم ص ۱۹ حسب فرماکش حضرت خلیفه صوفی میال نور محمد صاحب کریمی امر و موی ثم الد ملوی مقیم لال چاه کثره شیخ چاند د ،ملی ،زیر مدایت حضرت صوفی عبد الکریم شاه صاحب میر مشی الامان پریس د ،ملی - عبد الکریم شاه صاحب میر مشی الامان پریس د ،ملی - مسیلهٔ نجات یعنی شجرهٔ عالیه حضرات نقشبندیه مجد دیه ، توکلیه ، محبوبیه ،اصغریه ،بشارتیه ،کریمیه رحمة الله علیهم ص۵

ىلاسل تصوف

# مشائخ سلسلهٔ نقشبندیه مجردیه توکلیه محبوبیه اصغریه بشارتیه کریمیه اس سلسله کے مشائخ کی ترتیب حسب ذیل ہے:

(۱) حضرت صوفی عبد الکریم شاه بشارتی (امرومه، یویی)

(۲) حضرت بیر سید بشارت علی شاه صاحب تمیر تھ، یو پی (م ۲۷/ر مضان ۱۳۲۲ ہے مطابق ۲۹/ ستمبر ۱۹۸۳ میار)

(۳) حضرت اصغر على شاه صاحب ، راو در شریف (م ۹/ ذی الحجه ۴ مطابق ۲۶ / اپریل ۱۳۹۱ء) (۴) حضرت مولانا محبوب عالم صاحب گجرات، پاکستان (م ۲۱ / رمضان المبارک ۲۳۳۱ بره مطابق ۲۹ / جون ۱۹۱۸ء)

(۵) حضرت خواجه تو کل شاه انبالوی (ولادت ۱۳۵۵ بره / ۱۳۹۸ به – وفات ۴ / ربیج الاول ۱۳۱۵ بره مطابق ۲/اگست کے۱۸۹۹ء)

209 - آپ کاوطن موضع سیدا تحصیل پھالیہ ضلع گجرات (پنجاب) تھا، علوم دینیہ کی تحصیل کے لئے آپ ہندوستان گئے ، اور فارغ التحصیل مدرسہ اسلامیہ کرنال میں مدرس مقرر ہوئے، باطنی تعلیم کے لئے حضرت شاہ توکل انبالو ک گئی خدمت عالیہ میں حاضر ہوئے ، اور شرف بیعت حاصل کر کے ملاز مت پر کرنال واپس آ گئے ، پھر تین مہینہ کے بعد ملاز مت سے مستعفی ہوکر انبالہ چلے آئے ، یہاں آپ کے آنے پر مدرسہ توکلیہ جاری ہوا، آپ قیام مدرسہ سے مسلسل گیارہ (۱۱) برس تک حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں رہے ، اور حضرت کے خلفاء خاص میں شار کئے گئے ، آپ سے نواحی گجرات میں بڑافیض پہونچا اور بہت سے لوگ آپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے ، آپ نے اپنے بیرومر شد کے حالات پر ایک کتاب "ذکر خیر " لکھی تھی ، آپ کاوصال ۲۱ /رمضان المبارک ۲۳۳۱ میں داخل ہوئے ، آپ کو ہوا (تذکر کہ مشائخ نقشبند یہ توکلیہ ص ۱۵ الامؤلفہ علامہ نور بخش توکلی)

210 - خواجہ توکل شاہ موضع کیھوکے (جوضلع گورداسپور میں موضع رتر چھتر اورڈیرہ بابانانک کے در میان واقع ہے) میں قریب موضع رکھتر اورڈیرہ بابانانک کے در میان واقع ہے) میں قریب موضع رکھتا ہے گھتا ہے ۔ اللہ میں پیدا ہوئے، والدین کاسایہ بچپن میں ہی سرسے اٹھ گیاتھا، آپ اپنے والدین کی اکلوتی اولاد تھے، آپ کے ناناجان میاں اللہ دین شاہ مست نے جونوشاہی طریق کے ایک صاحب نسبت درویش تھے، اس دریتیم کی پرورش کی۔

آپ کانام کچھے اور تھا، تو کل شاہ لقب تھاجو خودان کے بقول ان کواللہ کی طرف سے عطاہواتھا، آپ کو" میاں صاحب" تھی کہتے ہیں۔

بچپن ہی سے آپ کو بزر گوں کی صحبت کاشوق دامنگیر تھا،اسی خیال سے سن بلوغ سے پہلے ہی آپ نے وطن کو خیر باد کہہ دیا،اور پھرتے پھر اتے ہریانہ کے علاقہ اور کہاں کہاں ہوتے ہوئے اجمیر شریف پہونچے،وہاں ایک بزرگ چشتی نظامی رہتے تھے آپ سلاسل تصوف عطوت

اکثران کی صحبت میں حاضر ہوتے ،وہ ایسے صاحب استغراق تھے کہ صبح سے اپنے جمرے کا دروازہ بند کرکے ظہرے وقت تک مراقبی میں درجتے تھے اور ساع میں شریک نہ ہوتے تھے،ایک روزاسی بزرگ نے آپ کوبطریق چشتہ نفی اثبات کی تلقین کی ،اسی وقت کلمۂ شریفہ قلب پر جاری ہو گیا،اور عجیب کیفیت وارد ہوئی، کچھ عرصے کے بعد اس بزرگ کو حضرت خواجہ غریب نواز کی بارگاہ سے حکم ہوا تھا کہ تم بھرہ کے قطب ہو گئے ہو،وہال چلے جاؤ۔

دوسری طرف حضرت خواجہ گی بارگاہ سے آپ کو اشارہ ہوا کہ تمہارا پیر پنجاب میں ہے اور تمہارا حصہ خاندان نقشبند یہ میں ہے، چنانچہ آپ وہاں سے پیرکی تلاش میں روانہ ہوئے اور گھو متے ہوئے جہانخیلاں پہونچے اور حضرت خواجہ قادر بخش گی خدمت میں حاضر ہوئے، وہ بھی باشارہ غیبی آپ کے منتظر سے، انہوں نے اپنے سینے سے لگا کر نسبت نقشبند یہ کا القاء فرما یا اور انوار لطا نف سبعہ اور فیوض ولایات ثلاثہ وغیرہ سے آپ کو مالامال کر دیا، فیض کا غلبہ اس قدر ہوا کہ آپ کے ناک سے خون نکلنے لگا، اور آپ بے ہوش ہوگئے، کسی نے اس حالت میں آپ کو دیکھ کر کہا کہ یہ تو مست ہوگئے، ان سے سلسلہ کس طرح جاری ہوگا، حضرت خواجہ نے فرما یا کہ ان سے بڑاسلسلہ جاری ہوگاہ دور شدکی طرف سے والیسی کی ادوماہ قیام کے بعد پیرومر شدکی طرف سے والیسی کی اجازت ملی اور آپ نے انبالہ آکر قیام فرما یا، پھر وقفہ سے حاضر ہوتے رہے، تھوڑ ہے، ہی عرصے میں خلافت سے مشرف اجازت ملی اور آپ نے انبالہ آکر قیام فرما یا، پھر وقفہ سے حاضر ہوتے رہے، تھوڑ ہے، ہی عرصے میں خلافت سے مشرف ہوئے، آپ کہا کر تے تھے:

"مولوی!خلافت آسان سے خدا کی طرف سے ہوتی ہے، چنانچہ جب اس فقیر کو حضرت مرشد ناقد س سرہ کی طرف سے اجازت ملی تومیں نے دیکھا کہ آسان سے ایک دستار لٹک رہی ہے،اوراس فقیر کے سرپر خود بخو دلیٹ رہی ہے "

خاندان مجد دیہ میں شامل ہونے کے بعد آپ نے ساع ترک کردیا، آپ نے بڑی ریاضتیں کیں، بیان کیاجاتا ہے کہ آپ کوسلطان الاذکار کی مشق ایسی تھی کہ عالم شباب میں کڑے جاڑے میں انبالہ کے نبووالے تالاب میں جس دم کے ساتھ غوطہ لگا کر نفی اثبات کیا کرتے تھے، اور دودو گھٹے کے بعد سر نکالتے، اوراکٹر فرمایا کرتے تھے کہ اس شغل میں جو اسر ارکھتے ہیں وہ اور کسی شغل میں نہیں گھتے، آپ پر سکرات کا غلبہ رہتا تھا، وضو کرتے وقت بڑی دقت ہوتی تھی، ایک عضو دیر تک دھوتے رہ جاتے اورا یک ایک گھڑ اپائی ختم ہوجاتا تھا، پھر وصال سے پچھ قبل استخراق کا ایساغلبہ ہوا کہ بمشکل وقت پر صرف نماز ادا کرپاتے تھے، کبھی ایک بی رکعت پر سلام پھیر دیتے تھے، مگر کبھی نماز قضانہ ہوتی تھی ، مر اقبہ میں بڑا استغراق رہتا تھا، مر اقبہ شروع ہونے کے بعد خواہ آند ھی پہلے قوبم اسی (وحدت الوجود) کوایک بہت بڑی چیز جانتے تھے، مگر آگے چل کر معلوم ہوا کہ توحید کے آگے شاہر اہ شہود بھی ہے۔ پہلے تو ہم اسی (وحدت الوجود) کوایک بہت بڑی چیز جانتے تھے، مگر آگے چل کر معلوم ہوا کہ توحید کے آگے شاہر اہ شہود بھی ہے۔ آپ نیا تو ہم اسی (وحدت الوجود) کوایک بہت بڑی چیز جانتے تھے، مگر آگے چل کر معلوم ہوا کہ توحید کے آگے شاہر اہ شہود بھی ہے۔ کہ کہ بہت تھا مرافہ میں میں بھر بہت جلد آپ کا فیض دور دور تک کہ وی عیت نہ آپ نے مزارت اولیاء سے بھی کائی فیض حاصل کیا تھا۔ پیرومر شد کے وصال کے بعد بہت دنوں تک کسی کی بیعت نہ گیا، لاہور ، دبلی ، کرنال، پانی بت ، اجمیر شریف، احمد آباد، جے پور، جمبئی وغیرہ سے اراد تمند پروانہ وار حاضر ہو کرداخل سلسلہ ہوئے۔ بھن جو آپ بھن جو آپ کھن جو آپ کے مرید تھے، آپ کی توجہ بہت سخت ہوتی تھی ہوبا او قات عاضرین علقہ تڑپ کر بہ ہو ش ہو جاتے تھے ہوئے تھے۔

(۲) خواجه قادر بخش جهانخیلی (ولادت ۱۷/شوال المکرم ۱۳۳<u>۶ ه</u> مطابق ۲/جولائی ۱۸۲۲ - وفات ۸/ ذی الحجه ۲۲۲ اه مطابق ۹/اگست ۱۸۵۲ ا

، بعض لو گوں نے جادو گر کہنا شر وع کیا، مگروہ بھی پھر معتقد ہو گئے۔

ایک باردریائے راوی کے کنارے ذکر میں مصروف تھے، کئی دنوں تک کھانے پینے کی چیز میسر نہ ہوئی تو میاں صاحب نے اللہ پاک سے مددمانگی ، چنانچہ کئی روز تک ان حضرات کو غیب سے تیار شدہ کھاناماتارہا، مگراس کو من وسلوی قرار دینا ہے ادبی قرار دیتے تھے ، یہ صرف غیبی نصرت تھی ۔ وہ فرماتے تھے کہ نعمت خواہ ایک ہی طرح کی ہو لیکن غیر انبیاء کو انبیاء کے مشابہ قرار دیناکسی بھی اعتبار سے بے ادبی ہے۔

آپ علاء کابے حداحترام کرتے تھے، آپ نے انبالہ میں مدرسہ توکلیہ کی بنیاد ڈالی، اور علم دین کے فیض کو عام کیا،۔۔۔
عالم نہیں تھے، مگر علم لدنی سے حصہ وافر ملاتھا، قرآن وحدیث اور تصوف سے متعلق بڑے فیمتی نکات بیان فرماتے تھے، بڑے صاحب کشف اور صاحب تصرفات تھے، وہ کبھی کبھی کراماکا تبین کے اعمال کھنے کا بھی مشاہدہ فرماتے تھے، حزب البحر نہیں پڑھتے تھے ، آخری عمر میں اسہال ہو گیاتھا، دن رات میں پچاس پچاس مرتبہ بیت الخلاجانا پڑتاتھا، مگراس حالت میں نماز پڑگانہ اوراشغال و مراقبات جاری رہے، بیعت وارشاد کی اجازت و خلافت بہت لوگوں کو دی، مگر خانقاہ کا سجادہ نشین اور اپناجا نشین کی کو نہیں بنایا اور اس کو خدا کے حوالے کر دیا، کہ وہ جس کو چاہے اس لائق بنادے گا، آپ کا یہ عمل بھی توکل ہی پر مبنی تھا، ۲ / رہے الاول ۱۳۱۹ ھے مطابق کا است علی اس کی بر مبنی تھا، ۲ / رہے انقال فرمایا، جنازہ میں خلائق کا ججوم تھا، دوبار نماز جنازہ پڑھی گئی، رات میں دس بجے تدفین عمل میں آئی۔

جب انھی پیاکی خاطر کومیں ڈھونڈرہی مورے ہاتھ نہ آئیو اور سکھی اپنا پی سووت کھویو میں اپنا پی جاگ گنوائیو

\_\_\_\_\_

(تاریخ مشائخ نقشبندیه توکلیه ص ۴۸۱ تا ۲۰۹ مؤلفه علامه نور بخش توکلی)

211 - آپ کی ولادت باسعادت بروزدوشنبه ۱۷ شوال المکرم کو ۱۳ از هر طابق ۲ / جولائی ۱۲ برولائی ۱۳ کو بهوئی، آپ کالقب شمس العرفال ہے، آپ کے والد ماجد کااسم گرامی دیدار بخش تھا، وہ بھی بڑے عارف و کامل سے، اور غزنی سے جہان خیل کی زمین پر آکر آباد ہوئے سے، آپ کے والد ماجد کااسم گرامی دیدار بخش تھا، وہ بھی بڑے عارف و کامل سے متم بیان انہی ایام میں آپ کے والد ماجد نے کشیر میں و فات بیائی ، ان کا مزار کشمیر ہی میں پنجابی پیر کے نام سے مشہور ہے، بارہ سال کی عمر میں اردو، فارسی اور دینیات کی تعلیم میں مشغول رہے، پورکسی کی کرنے گئے ، چودہ (۱۲) سال کی عمر میں تھیتی کا کام چھوڑ کرتن تنہالد صیانہ چلے گئے، اور انگریزی فوج میں ملازم ہو گئے، جس رسالہ میں آپ ترم بجانے کی ڈیوٹی پر سے، وہ بھی کا بل پر حملہ میں شریک ہوا، لڑائی ختم ہونے کے بعد آپ پانچ (۵) سال کا بل ہی میں رہے ، اس اثنا آپ نے شاہ عنایت اللہ سے خاندان قادر یہ میں بیعت کی اور خلافت حاصل کی ، پھر اپنے وطن اصلی کاال گومیں ایک سال قیام کیا، بعد ازاں پشاور ہوتے ہوئے لاہور پہونچے، اور نواب شیخ امام الدین کے یہاں ترم یامر کی بجانے کے کام پر ملازم سال قیام کیا، بعد ازاں پیشاور ہوتے ہوئے لاہور پہونچے، اور نواب شیخ امام الدین کے یہاں ترم یامر کی بجانے کے کام پر ملازم سال قیام کیا، بعد ازاں پیشاور ہوتے ہوئے لاہور پہونچے، اور نواب شیخ امام الدین کے یہاں ترم یامر کی بجانے کے کام پر ملازم

(۷) حضرت حاجی حافظ محمود شاه صاحب ؓ، جالند هر (م۸/ربیج الاول ۲<del>۰ س</del>ایره مطابق ۱۱/نومبر <u>۸۸۸ ب</u>ے ء )<sup>212</sup>

ہوگئے، لاہور سے آپ سنگھوٹ شریف میں حضرت شاہ سلیمان تو نسویؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے اوران سے سلسلۂ چشتہ کی نسبت مع خلافت لے کر کشیر پہونچے، وہاں ایک درویش سیدا جمر ؓ سے خاندان سہر وردیہ میں بیعت ہوئے اوراجازت ارشاد پا کر جالند ھر تشریف لائے ۔ یہاں حاجی حافظ محمود صاحب ؓ سلسلۂ نقشیند یہ میں بیعت ہوئے، بیعت ہونے کے بعد آپ جمعدار محکمۂ پولیس ہوگئے، پھر ترقی کرتے ہوئے انسپیٹر ہوگئے، پھر حاجی صاحب ؓ کے اشارہ پر نوکری چھوڑدی ،حاجی صاحب نے آپ کو خلافت سے مشرف کرکے خلق خدا کی تنقین وہدایت کا حکم دیا، آپ وہاں سے اپنے وطن جہانخیلان میں آگئے، پہلے مسجد میں قیام فرماکر ذکرواذکار شروع کیا، لیکن گاؤں کے لوگوں نے نداق اڑایا کہ بزرگ بنتا ہے، ہمارا پیر بنتا چاہتا ہے، تو مسجد چھوڑ کرا یک دوسری حجہ قیام فرمایا جواب کو ب عبدالخالق کے نام سے مشہور ہے، یہی آپ کام کزر شدوہدایت بنا، آپ کے پہلے مرید جناب امام بخش ہوئے ، پھر آپ کافیض دوردور تک یہونی ،آپ کو حبس دم کی ایسی مشق تھی کہ صبح کو مکھن بادام نوش فرماکر حبس دم کرتے اوردو پہر تک مرف تین سانس لیتے اوراس میں نفی واثبات کیا کرتے سے ،مراقبہ میں بڑا استخراق ہوتا تھا، ایک و فعہ حضرت مولانا شاہ عبدالغتی موف میں مدث دہلوی ؓ سر ہند تشریف لائے اوراس میں نفی واثبات کیا کرتے سے ،مراقبہ میں بڑا استخراق ہوتا تھا، ایک و فعہ حضرت مولانا شاہ عبدالغتی مورد در ہوگ کے محبد کومراقب دیکھاتو فرمایا کہ مراقبہ اس کانام ہے جیسا کہ میاں قادر بخش مجد دی محدث دہلوی ؓ سر ہند تشریف لائے اور خواجہ صاحب کومراقب دیکھاتو فرمایا کہ مراقبہ اس کانام ہے جیسا کہ میاں قادر بخش

بڑے صاحب کر امات، مکاشفات و تصرفات بزرگ تھے، آپ کارنگ باطنی کیفیات کے لحاظ ہے اکثر بدلتار ہتاتھا، چپرہ مجھی نرخ، کبھی سبز، کبھی سفید ہو جایا کرتاتھا، آپ کے مستر شدخاص خواجہ تو کل شاہ نے دریافت کیا، تو فرمایا:
"فقیروں کی ایک حالت نہیں ہوتی تھی، نہ وہ ایک حالت پررہتے ہیں، جس طرح انوارالہی برستے ہیں، اسی طرح سالک کی روحانی حالت بدلتی رہتی ہے، انوارالہیہ کے مختلف رنگوں پر ہی سالک کے لطائف کے انوار حالت جسمانی سے نمایاں ہوتے ہیں"

مسجد سے متصل ججرہ میں آپ کا قیام رہتا تھا، کمرہ کی حجت گرجانے سے آپ شہید ہوگے، اناللہ واناالیہ راجعون، تاریخ وفات ہے: ۸/ ذی الحجہ ۲۲۲یا ہے مطابق ۹ / اگست ۱۸۵۱ء، آپ کا مزار مبارک یتیم خانہ خالقیہ کے ہائی اسکول کی پشت پر ایک چار دیواری میں ہے جہاں اور بھی قبریں ہیں (تاریخ مشاکخ نقشبند یہ توکلیہ ص ۲۲۰ تا ۲۷۷ مؤلفہ علامہ نور بخش توکلی)

212 - حضرت حاجی صاحب ڈیرہ غازی خان کے رہنے والے تھے، ہیں (۲۰) سال کی عمر میں والدصاحب کے ہمراہ سفر جج میں گئے بڑا مشکل سفر کیا، جج سے والی پر جمبئی آئے، یہاں آپ کے والدصاحب اور بہن صاحبہ کا انتقال ہوگیا، بمبئی سے ایک ٹھگ کے چگر میں جالند ھر آگئے، یہاں حضر ہو اور میں حاضر ہوئے کے چگر میں جالند ھر آگئے، یہاں حضر ہو اتو دریافت فرمایا کہ اس سے قبل کس سے مرید ہوئے سے، اپنے علاقے کے ایک مانہ بیا بی جب کھا و کے ایک طاقت ور نیات ہوئیا ہے، پھر آپ ان سے بیعت ہو گئے، اور مقامات پیرصاحب کانام بتایا تو فرمایا، نہیں تم ہمارے مرید ہو، تمہیں اللہ کانام ہم سے یہونچا ہے، پھر آپ ان سے بیعت ہو گئے، اور مقامات پیرصاحب کانام بتایا تو فرمایا، نہیں تم ہمارے مرید ہو، تمہیں اللہ کانام ہم سے یہونچا ہے، پھر آپ ان سے بیعت ہو گئے، اور مقامات سلوک طے کئے، پچھ د نوں کے بعد ہی خلافت سے بھی مشرف فرمادیا، جب ولایت صغری ہی کے مقام پر تھے کہ الی طاقت ور نسبت

(۸) حضرت مولانا محمد شریف صاحب تیام : هوشیار پور، مد فون : سر هند (ولادت ۱۹۸ بره کابه - م وفات ۲۲۱ بره / ۱۲۲۸ میلاد)

حاصل ہوگئ تھی کہ توجہ کے وقت سامنے دس بیس آدمی بھی ہوں تولوٹ پوٹ ہوجاتے تھے، جالندھر کے پیر زادوں نے آپ کو نکالنے کی ہر ممکن کوشش کی، گاؤں والوں کو بہکایا، حقہ پانی بند کیا، اور ظلم وستم کی ہر تاریخ دہر ائی، لیکن سر کار دوعالم مَنگالَّیْا ہِمُ کی طرف نکالے کی ہر ممکن کوشش کی، گاؤں والوں کو بہکایا، حقہ پانی بند کیا، اور ظلم وستم کی ہر تاریخیم ہوگئے، مگر وہاں بھی ان کی ساز شوں کاسلسلہ جاری رہا، نتیجہ یہ ہوا کہ باہر کے لوگوں نے آپ سے خوب فائدہ اٹھایا اور گاؤں کے لوگ محروم رہے، آپ کافیض آپ کے خلفاء کے جملہ ذریعہ بہونچا، مریدوں کا شار نہیں تھا، بے حد حلیم وبر دبار تھے، آپ باضابطہ عالم نہ تھے مگر علم لدنی سے حصہ وافر ملاتھا، فالج کے حملہ میں ۸ / رئیج الاول ۲۰۰۱ ہے مطابق ۱۱ / نومبر ۱۸۸۸ء کو آپ کی وفات ہوئی، جنازہ میں خلائق کا جموم دیدنی تھا۔ (تاریخ مشائخ نقشبندیہ توکلیہ ص ۴۵۸ مؤلفہ علامہ نور بخش توکلی)

213 - آپ خاندان غلزیہ سے تعلق رکھتے تھے اور قندھارکے رہنے والے تھے، اپنی والدہ محترمہ کی جانب سے علوی تھے، آپ کی ولادت ۱۹۸۸ ولادت کے اور کا اجازت سے علوم ظاہری کی تحصیل ولادت ۱۹۸۸ ہے۔ کوہوئی ،سترہ (۱۷) سال کی عمر میں اپنوار میں رہے، پھر دبلی واردہوئے، اور حضرت شاہ غلام علی دہلوگ کی خصیل کے لئے سفر اختیار کیا، دوسال کابل میں اور سات (۷) سال پیٹاور میں رہے، پھر دبلی واردہوئے، اور حضرت شاہ غلام علی دہلوگ کی خدمت میں حاضر ہوئے، شاہ صاحب نے ارشاد فرمایا کہ جس طرح علوم ظاہری کے فاضل ہو گئے ہو، ای طرح بحر معارف باطنی میں موجزن ہوجاؤ، عرض کیا کہ خوب، لیکن چو تکہ ابھی علم ریاضی وغیرہ کا شوق جوشن ن تھا، آپ دبلی سے رامپور چلے گئے، اوروہال مفتی شرف الدین سے استفادہ کیا، وہیں ایک مجذوب سے دوسال دیوان مثنوی مولاناروم پڑھی ، پھروہاں سے بر بلی آئے اور یہاں علم تجوید حاصل کیا۔ بیالیس (۲۲) سال کی عمر میں پھر دبلی لوٹ کر آئے، اس وقت حضرت شاہ غلام علی دبلوگ کا انتقال ہو چکا تھا، شاہ صاحب نے خلیفۃ اعظم حضرت شاہ ابوسعید مجد دی تے بیعت ہوئے، اور دوسال رہ کر مقامات سلوک طے کے، اور ساتوں سلسلے میں تحریری اجازت و خلافت سے سر فراز ہو کر وہاں سے رخصت ہوئے، رخصت کے وقت آپ کے پیر طریق نے پیر بمن ، وستار، کلاہ اور عصامبارک عنایت فرمایا، اور چار (۲۷) باتوں کی وصیت فرمائی: اول مذہب حفیہ کی کتابوں پر عمل کرنا جیسا کہ حضرت مجد دالف ثائی نے مکتوبات میں تحریر فرمایا ہے، دوسرے یہ کہ طلبہ کوباطنی توجہ دینا، تیسرے یہ کہ بغر ض دنیا امیروں سے نہ ملنا، چوشے یہ کہ اغیار کی محتربے رکھنا۔

د ہلی سے واپی کے بعد چند سال مز ارات اولیا کے سفر میں گذر ہے، پھر د ہلی تشریف لائے، اور حضرت شنخ کی خدمت میں حاضری دی، د ہلی سے جالند هر تشریف لے گئے، وہاں بہت سے لوگ داخل سلسلہ ہوئے، آخر میں ہوشیار پور میں مسجد حافظ جانی مرحوم میں جومسجد دروازہ گوریاں کے نام سے معروف ہے آپ کا قیام رہا، اشاعت سلسلہ کے لئے بھی آپ کے کئی اسفار ہوئے ، کشمیر بھی گئے۔

آپ کوساتوں سلاسل میں اجازت تھی لیکن توجہ صرف نقشبندیہ مجد دیہ کی دیا کرتے تھے، آپ کے حلقۂ توجہ میں بعض او قات سوسو(۱۰۰) طالب ہواکرتے تھے، آپ کو کشف بہت ہو تا تھا، طبیعت فیاض پائی تھی، وقت آخر آیاتو مرض الموت میں اپن ىلاسل تصوف

(٩) حضرت زكى القدر شاه ابوسعيد مجد دڭ (ولادت ١٩٦١م / ٨٢) إء - وفات ١٢٥٠ هـ / ٨٣٥ ع.

(۱۰) حضرت شاه عبد الله المعروف به شاه غلام على د ہلوگ (ولادت ۱۵۲) ھے اوسان اللہ المعروف به شاه غلام علی دہلوگ

مامان / ۱۲۲۰)

(۱۲) حضرت سيدالسادت نور محمد بدايوني (م ١٣٥٥ إهر ٢٣٧) ۽)

(۱۳) قطب العارفين محی السنة حضرت خواجه سيف الدين مجد دی سر مندیؒ (ولادت ۴<del>٩٠ إ</del>هر <mark>۱۳۹</mark> اء – وفات ۴۹٠ إهر / <u>۱۳۹ ا</u>ء – وفات ۴۹۰ إهر / <u>۱۲۸۵ ا</u>ء)

(۱۴)عروة الوثقیٰ حضرت خواجه محمد معصوم سر ہندیؒ (ولادت <u>عنوا</u> هم <mark>۱۹۹۹</mark>ء –وفات <u>۹ عنا</u>ه م <u>۲۲۲۸</u>ء)

(۱۵) حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی شیخ احمد سر مندی (ولادت الحقیص م ۱۵۲۳ء - وفات سم ۱۰۳۰یص م ۲۲۲یاء)

(۱۲) حضرت خواجه عبدالباقی محدر ضی الدین باقی بالله ؓ (ولادت اے وہ م ۱۵۲۴ء - وفات ۱۲ اور م م ۱۲ اور م سر۲ اور )

(١٧) - حضرت مولاناخوا جگی محمد مقتدیٰ امکنگیؒ (ولادت ۱۹۱۸ه / ۱۵۱۲ء -وفات ۱۹۰۸ه / ۲۰۰۱ء)

تمام چیزیں اپنے خلفاء میں تقسیم فرمادیں ،حاجی محمود صاحب ُ بعد میں آئے ،حضرت نے فرمایا ، آپ کہاں سے ؟،سب چیزیں ختم ہو گئیں ،حاجی صاحب ؓ نے نہایت ادب سے عرض کیا کہ ایک چیز ہاقی ہے وہ ہے آپ کی ذات گرامی ،میرے لئے وہی کافی ہے ،حضرت بہت خوش ہوئے اور فرمایا کہ تم نے بڑی چیز طلب کی ہے ،اچھاہم تمہارے ساتھ ہی رہیں گے۔

آپ نے وصیت فرمائی تھی کہ اگر میں بیاس ندی سے جانب غرب انقال کروں تو مجھے لاہور مقبرہ حضرت داتا گئی بخش کے پاس سپر دخاک کیا جائے، اور ندی کے جانب شرق انقال ہوتو سر ہند شریف میں دفن کیا جائے، چنانچہ آپ نے جانب شرق ہوشیار پور میں ۱۲۲۱ھ / ۱۸۳۵ء میں انقال فرمایا، اور حسب وصیت آپ کی نغش مبارک سر ہند شریف لائی گئی، اور حضرت خواجہ محمد معصوم کے مز ار مبارک کے شال مغرب میں حوض مسجد کے جنوبی کنارے سے ملحق سپر دخاک کیا گیا(تاریخ مشاکح نقشبندیہ توکلیہ صحب محمد معصوم کے مز ار مبارک کے شال مغرب میں حوض مسجد کے جنوبی کنارے سے ملحق سپر دخاک کیا گیا(تاریخ مشاکح نقشبندیہ توکلیہ صحب محمد کے ہنوبی کنارے سے ملحق سپر دخاک کیا گیا(تاریخ مشاکح نقشبندیہ توکلیہ صحب میں معرب کے میں معرب کیا گیا کہ ۲۲۲ میں کو شریب کیا گیا کہ ۲۲۲ میں کو شریب کیا گیا کہ ۲۲۲ میں کو شریب کیا گیا کہ ۲۲۲ میا کہ کیا گیا کہ کیا گیا کہ ۲۲ میں کو شریب کیا گیا کہ ۲۲ کیا گیا کہ کا کہ کا کہ کیا گیا کہ ۲۲ کیا گیا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کیا گیا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کا کہ کیا گیا کہ کیا گیا کہ ۲۲ کیا گیا کہ کا کہ کیا گیا کہ کا کہ کہ کیا گیا کہ ۲۲ کیا گیا کہ کیا گیا کہ کا کہ کیا گیا کہ کا کہ کو کہ کا کہ کیا گیا کہ ۲۲ کیا گیا کہ ۲۲ کیا گیا کہ کیا کہ کا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کیا گیا کہ کیا گیا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کہ کیا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کو کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کہ کیا کہ کیا کہ کیا گیا کہ کو کہ کیا کہ کو کہ کیا کہ کو کہ کو کہ کیا کیا کہ کر

ملاسل تصوف

(۱۸) - حضرت مولانادرویش محمد (ولادت ۲۸۴ هم ۳۶ میاء - وفات ۱۵۲۴ هم ۲۲۵ ه ،

(۱۹) – حضرت مولاناخواجه محمد زاہد وخشیؒ (ولادت ۸۵۲ھ م ۴۸۸٪) ۔ - وفات ۴۳۹ھ م ۴۵۲۱ء)

(۲۰)-حضرت خواجه ناصر الدين عبيد الله احرارٌ (ولادت ۲۰۸ هم ۲۰ مماء - وفات ۸۹۵ هم ۱۹۰ م

(۲۱)-حضرت مولاناليقوب بن عثمان چرخي (ولادت ۲۲ پيره م ۲۳۰ باء-وفات ۱۵۸ هم پر ۲۳ باء)

(۲۲)-حضرت خواجه علاءالدين عطارٌ (وفات ۲۰۸ه م ۲۰۰۰)ء)

(۲۳)-خواجه خواجگان خواجه سید محمر بهاءالدین نقشبند ٌ (ولادت ۱۸ بچره م ۱۳۱۸ء-وفات ۱۹ بچره م ۱۳۸۹ ء)

(۲۴)-حضرت خواجه شمس الدين سيرامير كلال (ولادت ٢٧١) هم ٢٧٢ إء - وفات ٢٧٢ بيره م ٢٧٢ إء)

(٢٥)-حضرت خواجه محمد باباسماسي (ولادت ١٩٥١م م ١٩٥١ء - وفات ٥٥٠ يره، ٢٥٥١ع)

(۲۷)-حضرت خواجه عزيزان على راميتني ٌ (ولادت ۱۹۵ هـ م ۱۹۴ هـ ، ۱۹۵ هـ - وفات ۲۱ هـ م ۱۳۴ هـ)

(۲۷)-حضرت خواجه محمودانجير فغنوي (ولادت ٢٢٤ هم ٢٣٠) و فات ١٥١٤ هر الحالج هر المهم بر هم المالي هر المهم المالي هر المالي هر المالي مر ١٥٠٠ المالي ال

(۲۸)-حضرت خواجه عارف ريو گري (ولادت ۵۵۱ هم ۱۵۲] - وفات ۱۵ بچره م ۱۳۱۵ و

(۲۹)-حضرت خواجه عبد الخالق غجد واني (ولادت ٣٣٥م هم ١٠٠٠-وفات ٥٧٥ هم ١٤٥)

(۳۰) - حضرت خواجه ابولیقوب یوسف بن ایوب همدانی ٌ (ولادت ۴۸۰۰ به هم ۱۸۰۹ هم ۱۸۰۹ و یا ۴۵۰ هم ۱۰۵۰ و ایا ۵۰۰ و ا وفات ۱۳۵۵ هم ۱۸۰۰ و ایم ایاء / ۱۸۱۱ و ایم ۱۱

(۱۳) - شیخ بوعلی فار مدی طوسی (ولادت ک مبیره / ۱۳۲۸ هم ۱۱۰ او / ۲۳ م و او ایس کے بیره م ۱۸۰ او او او او او او ا ع)

(٣٢)-حضرت شيخ ابوالقاسم كرگاني (وفات ميم مركاني (وفات ميم مركاني)

(۳۳)-حضرت شيخ ابوالحسن خرقاني (ولادت ۳۵۲ هرم ۳۴۳ و-وفات ۲۵ بهره م ۳۳۰ او)

(۳۴)-سلطان العار فین حضرت بایزید طیفور بن عیسی بسطامی (ولادت ۳۳۱ هر ۵۳۸) ، ۵۴۰۶ - وفات

(+ 179/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19/ 0/19

ملاسل تصوف

(۳۵)-حضرت امام جعفر صادق (ولادت ۸۰ هم ۱۹۹۹ء - وفات ۱۳۹۹ هم ۲۲۶ء)

(٣٦)-حضرت قاسم بن محمد بن ابو بكر الصديق (ولادت ٢٢م هم ٢٥٥) وفات ٢٠ إهر م ٢٢٠ يوم ١٨٠ إهر م

(۳۷)-حضرت سلمان فارس (ولادت ۴۰۴ء عام الفیل سے ایک سوستاس (۱۸۷)سال قبل –وفات سببھ/مبرھ/۲۲ مرم ۱۹۲۰م/۲۵۳ م/۲۵۳ م

(۳۸)-حضرت امیر المؤمنین سیدناابو بکر صدیق (ولادت سیم عام الفیل ، ہجرت سے بچاس سال قبل م <u>۵۷۳</u>-وفا<u>ت سا</u>رھ م<u>۱۳۳۲</u>ء)

(٣٩)-سروردوعالم رحمة للعالمين خاتم النبيين مَثَلَّظَيَّةٌ (ولادت عام الفيل إ، ٩/ريخ الاول ۵٢/سال قبل هجرت م ٢٠/ اپريل اے ٥٤-وفات ١٢/ريخ الاول الص ٤٢/جون ٢٣٢ عبروز سوموار)

اس طرح یہ سلسلۂ نقشبند یہ مجد دیہ توکلیہ محبوبیہ اصغریہ بشارتیہ کریمیہ اڑتیس (۳۸) واسطوں سے حضوراکرم سرور دوعالم مَثَّالِثَّاتِمِ کَا مِنتہی ہوتا ہے (ان تمام تفصیلات کے ساتھ جوسلسلۂ نقشبندیہ کے طریق اول میں ذکر کی گئی ہیں)

اس سلسلہ کے دومنظوم شجرے مطبوعہ ہیں ،ایک شجر ہُ خوردہ جوحضرت خواجہ توکل شاہ ؓ کے دورسے چلا آرہاہے،اوردوسرا شجر ہُ کلال ہے جوغالباً صوفی عبدالکریم بشارتی ؓ کی خانقاہ کا تیار کردہ ہے۔ یہال بطور برکت ویادگار شجر ہُ خورد نقل کیاجا تاہے:

شجرة منظومه خورد نقشبنديه مجدديه توكليه محبوبيه اصغربه بشارتيه كريميه

رحم کر ہم پرخداذات خداکے واسطے شافع امت مجمد مصطفعٌ کے واسطے بهر بو بكر " وعمر"، عثمال"، على الصحاب كل اہل بیت حسنین حضرت مصطفاً کے واسطے نفس امارہ کے بیبندے سے بحیا پرورد گار حضرت صديق اكبر أبوالوفاك واسطح الفت حق حب احدً میں رہوں ثابت قدم حضرت سلمان فارسٌ بإخداك واسطح مجھ کومکروہات دنیاوی سے تومحفوظ رکھ حضرت قاسم مراج الاولياء كے واسطے تشنه لب ہول جام وحدت سے مجھے سیر اب کر جعفر صادق المام الاتقیاء کے واسطے كر فنا في الله مجھ كوبېر حضرت بايزيد ً اس ولی طالب ذات خدا کے واسطے روزوشب ہویاد تیری اے کریم کارساز بوالحسن خرقانی بدرالدح کے واسطے مجھ غریب خستہ ول کی دستگیری ہے ضرور قاسم گر گائی فور الہدیٰ کے واسطے ہمت عالی عطا فرما مجھے یا ذوالجلال بوعلی صاحب دل پارسا کے واسطے کرزلیخاکی طرح سرمست جام بےخودی

خواجہ بوسف مادی شمس الضحل کے واسطے یردہ چشم بصیرت کھول دے رب کریم عبد خالق غجدوانی سمقتداکے واسطے سخی سکرات کو آسان کرنااے رحیم اس محمرعارف صاحب ضیاکے واسطے گورمیری نورسے بھرناخدائے ذوالکرام حضرت محمورٌ انجیر اولیاء کے واسطے كياعجب گريرسش منكر نكير آسان مو بوعلی رامیتنی بوالعلیٰ کے واسطے مؤمنوں میں حشرہو میرا جناب کبریا ماما سمّاسی محمد خوش ادا کے واسطے آفتاب حشرمیں مجھ یہ ہوسایہ عرش کا حضرت میر کلال " اولیاء کے واسطے نامهٔ اعمال مجھ کوہاتھ سیدھے میں ملے شہ بہاؤالدین تاج الاولیاء کے واسطے یلئہ نیکی ہو سکی عدل کے میزان میں شہ علاء الدین شمس الاولیاء کے واسطے عیب بوشی حشر میں کرنامری سارتو خواجۂ لیقوب چرخی ماوفاکے واسطے برق کی مانند طے ہوجائے راہ میں صراط شه عبیدالله احرار اولیاء کے واسطے جام کوٹردے بلا دست محرسے مجھے

اس محمدزاہد صاحب رضا کے واسطے اور ہوں فردوس میں ہمسایۂ حضرت نبی ؓ خواجہ درولیش محمر پیرضا کے واسطے ہووے اہل اللہ میں یارب وہاں میر اشار خواجہ امکنگی ولی صاحب شفاکے واسطے بعداس کے ہووہاں دیدار رب مجھ کونصیب باقئ بالله مقبول الدعا کے واسطے آتش دوزخ كاهو مجھ كونه كچھ خوف وخطر شہ محدد الف ثانی فوالعطاکے واسطے دین ودنیامیں مجھے خوشحال رکھنا ہے خدا حضرت معصولمٌ مرشدر ہنماکے واسطے کرزبان کوسیف میری قلب کویرنور کر خواجه سيف الدينٌ تاج الاتقياكے واسطے اتباع شرع میں ثابت قدم رکھنامجھے خواجه عابد تقشبندی یارساکے واسطے نوردل سے ہوہدن روش میر افانوس واد شہ محمل فورالہدیٰ کے واسطے نورعرفال سے میرادل کرمنور اے خدا حضرت نور محمد اولیاء کے واسطے جو ميري اولاد ہوسب ہو تقی ويارسا میر زائے جان جانال ؓ پیشواکے واسطے باب رحت کھول دے مجھ پرخداوندغفور

شہ غلام یاعلیؓ صاحب ہداکے واسطے ذکرحق ہوروزوشب مونس میرااے ذوالمنن بوسعید ؓ اولیاء نجم الہدیٰ کے واسطے جزخیال نور حق کیچھ دل میں گنجائش نہ ہو شاہ مولانا شریف الاولیاء کے واسطے حافظ حاجي محمد شاه محمود اللقت آرزو برلا میری اس پارساکے واسطے شاہ قادر بخش خواجہ خواجگاں حق کے شہید بخش دے مجھ کوخدااس مقتداکے واسطے تیرے در یر آیراہوں اپناکرلےاب مجھے شہ توکل شاہؓ پیر رہنما کے واسطے دوجہاں کی کل مرادیں میری برلااے خدا خواجئر محبوب عالم پیشوا کے واسطے اینے بندوں میں مجھے مقبول کرنا سے خدا خواجۂ اصغر علی تورالہدیٰ کے واسطے مبتدی ہوں کر میری شکمیل اےرب رحیم عاجز و مسكيس بشارت باحياك واسط رکھ نظر مجھ پر کرم کی توہمیشہ اے کریم صوفی عبد الکریم اصفا کے واسطے حشر کے دن رحم کرنا میرے حال زاریر صوفی نور محراث بے ریا کے واسطے214

---- حواشی ------

<sup>214 -</sup> وسیار نجات ص۲ تا ۴ شجر وسلسار نقشبندیه مجد دیه توکلیه بشارتیه کریمیه ، البته اس میں اخیر کاایک شعر اس حقیر نے اضافه کیاہے

چیثم دل کو معرفت کے نورسے معمور کر حضرت احمد حسن صاحب ضیائے واسطے

\_\_\_\_\_

 $(\mathsf{\Lambda})$ 

# سلسله شاذليه

# تعارف، افكار وتعليمات اور خصوصيات

سلسلهٔ شاذلیه اسلامی تاریخ کے مشہور بزرگ حضرت شیخ ابوالحسن علی شاذلی (ولادت:اے ہے ص پاسوم مطابق ۱۸/ نومبر ۱۵۸م، وفات:۲۰/ ذی قعد و ۱۵۲ مطابق ۱۸/ نومبر ۱۳۵۸، وکائے، کا طرف

215 - حضرت شیخ ابوالحن شاذلی کی ولادت مغربی مراکش کے علاقہ غمارہ میں الے چھ میں اوج ھر کرے اباء یا 190 ہے میں ہوئی، صاحب طبقات الشاذلیۃ الکبری نے اول الذکر تاریخ کو درست قرار دیاہے، اس وقت وہاں مؤحدین کی حکومت تھی، آپ حسنی النسب سے ماٹھار ہویں پشت میں آپ کانسب حضرت امام حسن ٹک پہونچتا ہے، شجر وکنسب سے ہے: ابوالحن علی بن عبد الله بن عبد الجبار بن تمیم بن هر مز بن حاتم بن قصی بن یوسف بن یوشع بن ور دبن بطال بن علی بن احمد بن محمد بن عیسی بن ادریس ابن عبد الله بن الحسن المثنی بن الحسن المن عبد الله بن الحسن المن طالب ہے۔ بن الحسن المن علی بن الحسن المن طالب ہے۔ بن الحسن ابن المومنین سید ناعلی بن ابی طالب ہے۔

شجر وُ نسب میں تھوڑااختلاف ہے لیکن مذکورہ بالا شجرہ زیادہ معروف اور مستند ہے۔

درسیات کی تعلیم فقہ ماکئی کے مطابق اپنے وطن میں حاصل کی ، فقہ و عربی ادب کے اساتذہ میں شیخ نجم الدین اصفہائی اور علم الا خلاق کے اساتذہ میں صوفی کبیر عبد اللہ بن ابوالحین بن حرازم تلمیذر شید سید ابو مدین غوث خاص طور پر قابل ذکر ہیں ، آپ کا شار فقہاء مالکیہ میں ہو تا ہے ، علم باطن کے لئے آپ نے تطوان کاسفر کیا، اور جبل عالم میں حضرت شیخ عبد السلام بن مشیش (م ۱۲۵٪ عصر محل کے شار فقہاء مالکیہ میں ہو تا ہے ، علم باطن کے لئے آپ نے تطوان کاسفر کیا، اور جبل عالم میں حضرت شیخ عبد السلام بن مشیش (م ۱۲۲۸ میر بر ہے صفر کی رہنمائی آپ کو حضرت شیخ ابوالفتح واسطی ؓ نے کی تھی ، وہ مغارہ کے بہاڑ پر رہتے سخے ، آپ نے حضرت ابن مشیش ؓ کی صحبت میں رہ کر علم باطن میں کمال حاصل کیا، تکمیل سلوک کے بعد اجازت و خلافت سے مشرف ہوئے ابن مشیش ؓ کے حکم پر شاذ لہ کی طرف رخت سفر باندھا، شاذ لہ تیونس میں واقع ہے ، اس علاقے میں قیام کی نسبت سے آپ شاذ لی کی نسبت سے مشہور ہوئے ، یہاں زہدوریاضت کے بعد آپ نے ۱۲۲۸ ھے اس تیونس میں ایک

روحانی خانقاہ قائم کی، یہ وہ دورہے جب حفصی سلطنت کابانی ابوز کریا گورنر کی حیثیت سے تیونس آیاتھا،وہ شیخ ابوالحسن ؑ سے خاص ارادت رکھتاتھا، آپ کی خانقاہ کافیض بیہال بہت عام ہوا،اور عوام وخواص اور طبقۂ امر اءسب متأثر ہوئے، آپ کی بے پناہ مقبولیت نے آپ کے بہت سے حاسدین بھی پیدا کر دیئے، آپ کوبڑی اذبیتیں دی گئیں ،اورلو گوں کو آپ سے ملنے سے روکا گیا، بالآخر ۲۴۲ ہے / الم ۱۲۴۷ ء میں آپ نے وہاں سے مصر کارخ کیا، لیکن حاسدین نے ان کے اسکندریہ پہونچنے سے قبل ہی بادشاہ مصر اور اسکندریہ کے لو گوں تک بیہ خبر پہونجادی تھی کہ ایک زندیق آپ کے ملک میں آرہاہے، جس کوہم نے اپنے ملک سے نکال دیاہے،اس نے پچھ جنات مسخر کرر کھے ہیں، چنانچہ وہاں بھی اذیتوں کاسلسلہ شر وع ہو گیا،اورآ خرایک دن ایک مجرم کی حیثیت سے آپ کو باد شاہ مصر کے حضور پیش کیا گیا، لیکن بادشاہ آپ کے علم اور روحانیت سے متأثر ہوا،اور باعزت اسکندر یہ واپس بھیج دیا، پھر بذات خود آپ سے ملنے کے لئے اسکندریہ حاضر ہوا، جس سے بوری صورت حال ہی تبدیل ہوگئی،بادشاہ کوبتایا گیاتھا کہ آپ کوعلم کیمیاحاصل ہے، اس نے کیمیاحاصل کرنے کی خواہش ظاہر کی ، توشیخ نے کہا "ہمارا کیمیا تقویٰ ہے، تم اللہ کا تقویٰ اختیار کرو ، اللہ یاک تمہیں وہ علم بخشیں گے کہ جوتم کرناچاہوگے ہو جائے گا ، بادشاہ اس جواب سے متأثر ہو ااورآپ کے حلقۂ ارادت میں داخل ہو گیا، اس نے اسکندر پیر میں آپ کے نام بیش قیمت اراضی وقف کی، اورآپ نے یہاں با قاعدہ ایک خانقاہ کی بنیادر کھی، تیونس کی طرح مصرمیں بھی آپ کو کافی پذیر ائی حاصل ہوئی ،عوام کے علاوہ بڑے بڑے علاء وامراء حلقۂ عقیدت میں داخل ہوئے، شیخ عزالدین بن عبدالسلام (کے کیھ /۱۸۱۱ء-۲۲۴ هر/۲۲۲ ء)، شیخ علی بن دقیق العید (۱۸۴ هر/۲۸۴ ء – ۱۸۸۴ هر/۲۸۲ ء)، شافعی محدث شیخ عبد العظیم منذری ( ا ٨٩ هـ / ١٨٥] و- ٢٥٦ هـ / ٢٥٨] و)، ابن الصلاح ، ابوالحسن ابن عصفور الحضر مي الاشبيلي (١٩٥٤ هـ / ٢٠٠ و- ٢٦٩ هـ / ٢٠١) ، ابن الحاجب ﴿ ٤٤﴾ ه / ١٤٢٤ - ٢٨٩ ه / ٢٨٩ ء ) اور شيخ شمس الدين اصفها في جيسے مشائخ آپ كے دامن تربيت سے وابستہ ہوئے۔ ابن دقیق العید فرماتے تھے کہ میں نے شیخ ابوالحن شاذلی سے بڑاعارف کسی کونہیں دیکھا،لیکن اسکے ماوجود لو گوں نے ان کو بہت ستایا، اپنے وطن سے نکلنے پر مجبور کیا، اور ہجرت کے بعد بھی ساز شیں کیں۔

شیخ نہ صرف مجاہد ہُ نفس پرزور دیتے تھے بلکہ عملاً جہاد میں بھی شریک ہوئے، آپ نے مصری سپاہ کے ہمراہ منصورہ کی جنگ میں عملی طور پرشر کت کی، یہ جنگ بنیادی طور پر فرانس کے سینٹ لوئس کی زیر قیادت ساتویں صلیبی جنگ تھی ۔۔۔۔ کئ بار سعادت جج سے بہرہ ورہوئے۔

شیخ ابوالحسن شاذ لی سے دریافت کیا گیا کہ آپ کے شیخ کون ہیں؟ فرمایاماضی میں میرے شیخ حضرت عبدالسلام بن مشیش تھے لیکن آج کل دس سمندرسے یانی پی رہاہوں، یانچ آسانی اور یانچ زمینی۔

شخ کی وفات تریسٹھ سال کی عمر میں ۲۰/ ذی قعد و۲۵۲ ھے مطابق ۱۸ / نومبر ۲۵۸ یاء کو ہوئی، آپ جج کے ارادے سے مکہ مکر مہ کے لئے روانہ ہوئے تھے، کہ راستے میں بیار پڑگئے،اور بحیر ہُ احمر کے قریب مصر کے مشر قی صحراء "عیذاب "میں حمیثرا کے قریب وفات پاگئے۔اور وہیں مدفون ہوئے۔

کہاجاتا ہے کہ وہاں ایک کھارا کنوال تھاجو آپ کی برکت سے میٹھاہو گیا، آپ نے بوقت وفات اپنے اصحاب کو حزب البحریڑھنے کی تاکید کی اور فرمایا کہ اس میں اسم اعظم ہے،اور شیخ ابوالعباس المرسی کو اپناجانشین مقرر کیا۔

منسوب ہے،اس کا آغاز ساتویں صدی ہجری میں تیونس اوراسکندریہ مصر میں ہوا،اور آہستہ آہستہ پورے بساط عالم میں پھیل گیا۔

# سلسلهٔ شاذلیه کی مقبولیت - خصوصیات وامتیازات حزب البحر اور دلائل الخیرات

ہاں سلسلے میں بہت جذب اور تا ثیر ہے، اس لئے ارباب معرفت کے یہاں بے حد مقبول ہے، خاص طور پر اس کی حزب البحر اور دلائل الخیرات کوبڑی شہرت و مقبولیت حاصل ہوئی، ہر سلسلہ کے اکابر نے اس کو اپنے معمولات کا حصہ بنایا، اس طرح سلسلۂ شاذلیہ کا فیض ہر سلسلہ کو پہونچا، یہ وہ خصوصیت ہے جو اس کو تمام سلاسل میں ممتاز کرتی ہے۔

## فقه اور تصوف كاامتزاج

کابتدائی شاذلی صوفیاء تصوف کے ساتھ اسلام کے قانونی اور کلامی مباحث میں بھی خاص دلی شاذلی صوفیاء تصوف کے ساتھ اسلام کے قانونی اور کلامی مباحث میں بھی خاص دلی ہے۔ وہ امام ابوالحسن اشعری (م ۲۲۳ھ مطابق ۹۳۵ء) کے ساتھ امام غزالی ﴿م ۵۰۵ فِی اِیش نظر رکھتے تھے، خصوصاً وہ توجیہات اور اضافے جوامام غزالی ﴿ اِللَا اِلْهُ عَلَمُ عَلَمُ مِنْ لَكُ تھے۔ فاشعری نظام فکر میں کئے تھے۔

شخ نے با قاعدہ کوئی کتاب تصنیف نہیں کی ،لیکن آپ کے جوا توال و معارف مختف کتابوں میں نقل کئے گئے ہیں ان سے آپ کے گہرے علم اور بصیرت کا اندازہ ہو تاہے، آپ کے اکثرا قوال قرآن و حدیث سے ماخوذ ہیں، جو بے حدعار فاخہ اور انسانی زندگی کے لئے مینارہ نور ہیں ،علاوہ آپ نے چندا حزاب مرتب کئے تھے جو کہ قرآنی آیات پر مشمل ہیں، ان میں سے حزب البحر اور حزب الانوار خاص طور پر قابل ذکر ہیں ، یہ احزاب سلسلۂ شاذلیہ کے پیروکاروں میں خاص طور پر مقبول ہیں، کئی مشاک نے ان کی شروحات بھی لکھی ہیں ، ان احزاب واوراد کا بنیادی موضوع خدا کی و حدانیت کا اثبات ہے، تمام مسلمان چاہے وہ روحانی طور پر کسی درجہ پر فائز ہوں ان اوراد سے مستفید ہوتے ہیں (طبقات الشاذلیۃ الکبری (المسمی جامع الکرامات العلیۃ فی طبقات السادۃ الشاذلیۃ )ص ورجہ پر فائز ہوں ان اوراد سے مستفید ہوتے ہیں (طبقات الشاذلیۃ الکبری (المسمی جامع الکرامات العلیۃ فی طبقات السادۃ الشاذلیۃ العلیۃ بیر وت، بیر وت بیر وت، بیر وت بیر و

#### توحيد، اساء حسني اوروحدة الوجو د

ﷺ ابوالحن شاذلی نے اپنے طریقہ کی بنیاد خاص طور پر نظریۂ توحید پرر کھی ،اور اس کا مقصد ذات الہی کاعرفان تھا، جس کے لئے وہ عقل اور نزہت روح کے اوپر خصوصی توجہ دیتے تھے ، معرفت کے حصول کے لئے وہ شریعت کو بنیادی وسیلہ قرار دیتے تھے ،عقیدہ کے لحاظ سے ان کے یہاں اشعری نظام عقائد کور ہنما حیثیت حاصل تھی۔

# شیخ اکبر ابن عربی ٔ اوران کے ناقدین کے بارے میں شاذلیہ کاروبیہ

شیخ ابوالحسن شاذ کی اپنے ہم عصر حضرت شیخ اکبر محی الدین ابن العربی (م ۱۳۸ ہے / ۲۳۰ ہے)
کے نظریۂ وحدۃ الوجود کے برعکس ذکر اساء الحسنی کوروحانی ارتقاء کا اہم ترین ذریعہ سمجھتے تھے، شیخ ابوالحسن شاذ کی تقیمہ کی تصبح پر سب سے زیادہ زور دیتے تھے۔۔۔۔

لیکن وہیں یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ شاذلی مشاکُے نے شیخ اکبر ابن عربی گاد فاع کیا ہے، اور ان کے خلاف لکھنے والول خصوصاً علامہ ابن تیمیہ (م ۲۸ کے ھ / ۲۳۲۸ء) کی تر دید کی ہے ، شیخ ابن العربی آشیخ ابوالحسن شاذلی ؓ کے معاصر تھے، گو کہ ان دونوں مشاکُے کی باہم ملا قات پر کوئی تاریخی ثبوت موجود نہیں ہے، تاہم شیخ اکبر کے شاگر دصدرالدین محمد قونوی ؓ (م ۲۵٪ ہے / ۵۵٪ اوروہ سے ابوالحسن شاذلی ؓ سے ملا قات کے لئے آئے تھے، اوروہ اپنے استاذشیخ اکبر ؓ کے نظریۂ وحدۃ الوجود کے حامی تھے، اس موضوع پر ان کی کئی تصانیف موجود ہیں گا۔

محسوس یہ ہوتا ہے کہ شاذلی مشاک اس بارے میں بہت زیادہ مخاط ہیں، شیخ ابن العربی کے بیل بارے میں بہت زیادہ مخاط ہیں، شیخ ابن العربی کے بیل بارے میں وہ کوئی بھی رائے دینے سے اجتناب کرتے ہیں، وہ شیخ کے خلاف کسی قسم کی بحث کی بھی تائید نہیں کرتے، شیخ احمد زروق (م ۱۹۹۹ھ میل ۱۹۳۹ھ) نے اس کی توجیہ یہ کی ہے کہ "شیخ اکبر کے کلام میں بہت زیادہ مبہات پائے جاتے ہیں، لہذا اس بات کا امکان ہے کہ عام آدمی ان کونہ شمجھ پائے اور گر اہی کا شکار ہوجائے، جبکہ دوسری طرف شیخ اکبر پر تنقید و تنقیص کی صورت میں اس بات کا قوی امکان ہے کہ عام آدمی ان بات کا قوی امکان ہے کہ

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> - الكواكب الدرية للمناويُّ ج٢ص١٩٣ –١٩٦

ابن عربی ؓ کے بارے میں غلط رائے قائم کرے جبکہ ان کامقام اس سے بہت بلندہے جس کی طرف ان کے مخالفین اشارہ کرتے ہیں "۔

"این بصارت ایمان کو جلا بخشو تا که تم الله کوپاسکو ہر شے میں ، ہر شے کے پاس، ہر شے کے باس، ہر شے کے ساتھ ، اور ہر شے کے قریب، اس کی ذات نے احاطہ کیا ہواہے ہر شے کا ، قرآن کریم میں ہے "الاول والآخر والظاهر والباطن" (الحدید: ۳) 218

یہی وجہ ہے کہ شاذلیہ نے شیخ ابن عربی گی تعلیمات کی نہ مجھی تر دید کی، اور نہ ہی اس کی تبلیغ کی ، تاہم اگر کسی نے شیخ اکبر پر تنقید کی تواس کو نابسند کیا، شیخ ابن عطاء اللہ اسکندری کا علامہ ابن تیمیہ (جوشیخ اکبر آئے نظریات کے بڑے نقاد تھے) کے ساتھ قاہرہ کے قلعہ میں مناظرہ اس سلسلے کی اہم کڑی ہے، ابن عطاء اللہ آئے شیخ اکبر گاد فاع کیا، اور اس بات پر زور دیا کہ ابن تیمیہ محافیم دین صرف الفاظ کے ظاہری عواقی

218 - طبقات الثاذلية الكبرى (المسمى جامع الكرامات العلية في طبقات السادة الثاذلية ) ص ٣٥، مؤلفه ابو على الحن بن – محمد بن قاسم الكوهن الفاسى المغربي (م ٢٢٧ إه/ )، تتحقيق وتحشيه: محمد على ، ناشر: دارا لكتب العلمية ، بيروت ، ٢٢٧ إه/ ١٥٠٠ ع

معانی پر مبنی ہے۔

علامہ ابن تیمیہ ی نیوالحسن شاذلی کی کتاب "حزب البحر" کا بھی رد لکھاتھا، اس بات کاذکر شیخ احمد زروق نے شرح حزب البحر میں کیاہے، زروق نے ابن تیمیہ کے رد کونا قابل اعتنا قرار دیاہے، اور لکھا ہے ، اور لکھا ہے کہ ابن تیمیہ اپنے حفظ واتقان کے حوالے سے ایک مسلم شخصیت کے مالک ضرور ہیں، لیکن ان کے عقیدہ پر طعن کیا گیاہے، اور عقلی لحاظ سے اس میں کئی نقائص موجود ہیں۔

لیکن متأخرین شاذلیہ کے یہاں ابن تیمیہ ؓ کے تعلق سے بعد اور شدت میں تخفیف پیدا ہوئی، مثلاً شیخ محمہ بن علی سنوس ؓ (کے ۸کے اور ۱۸۵۹ء)، جو شیخ احمہ بن ادریس ؓ (م ۲۵۳اء محملیوں) کے طریقۂ محمہ بیہ سنسلک تھے، جو کہ شاذلیہ کی ہی ایک شاخ شار کی جاتی ہے، یہ دونوں حضرات ایک طرف ابن محمہ بیہ سنسلک تھے، جو کہ شاذلیہ کی ہی ایک شاخ شار کی جاتی ہے، یہ دونوں عظمت کے بھی قائل ہیں اوران کے علوم سے استفادہ کرتے ہیں ، تو دو سری طرف ابن تیمیہ ؓ کی عظمت کے بھی قائل ہیں اوران کے علوم سے استفادہ کرتے ہیں <sup>219</sup>۔

# ذات رسالت مآب صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِمْ سے رابطہ اور فنائبت

ہمیت ہے، احزاب ﷺ شاذلیہ میں توحید و معرفت کے ساتھ فنافی الرسول کی بھی بڑی اہمیت ہے، احزاب شاذلیہ، قصیدہ بر دہ، دلائل الخیرات وغیرہ کے مطالعہ سے بیہ بات مزید آشکاراہو جاتی ہے، شیخ ابوالحسن مرسیؓ سے منقول ہے کہ:

"چالیس برس سے ایک لمحہ کے لئے رسول اللّه صَلَّاتِیَّ میری نظروں سے پوشیدہ نہیں ہوئی نظروں سے پوشیدہ نہیں ہوئے،اورا گروہ ایک لمحہ کے لئے بھی میری آئکھول سے او جھل ہو جائیں تومیں خو د کو مسلمانوں میں شارنہ کروں "<sup>220</sup>

ـــ حواثی ـــــــ

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> - تواعد التصوف ص ۴۸ مؤلفه شیخ احمد زروق، تحقیق: ابر ابیم الیعقوبی، مطبعة الملاح، ۱۹۲۸ء، ﷺ شرح حزب البحرص ۳۴ مؤلفه شیخ احمد زروق، تحقیق ابر ابیم الیعقوبی، مطبعة الملاح، ۱۹۲۸ء، ﷺ شرح حزب البحرص ۳۴ مؤلفه شیخ احمد زروق، تحقیق احمد فرید البزیدی، ناشر: دارجوامع الکلم قاہره - مأخو ذا زالا حیان، شعبهٔ علوم اسلامیه وعربی، شاره نمبر اگور نمنت کالج یونیورسیٹی، فیصل آباد ص ۱۵۲ تا۱۹۲۴ مقاله نگار: ڈاکٹر غلام شمس الرحمن ایسوی ایٹ پروفیسر شعبهٔ علوم اسلامیه، بہاء الدین زکر مایونیورسیٹی، ملتان -

<sup>220 -</sup> طبقات الثاذلية الكبري ص ٦٨، مؤلفه ابوعلى الحسن بن مجمد الفاسي الكوهن،

## اتباع نثر يعت اور طريقت وشريعت كاامتزاج

ہے۔ کشف و مشاہدہ شریعت کے مقابلے میں معتبر نہیں، اس لئے کہ کتاب وسنت کی عصمت و تقدیس کی عضمت اللہ پاک نے دی ہے۔ کشف و مشاہدہ شریعت کے مقابلے میں معتبر نہیں، اس لئے کہ کتاب و سنت کی عصمت و تقدیس کی عضمت اللہ پاک نے دی ہے۔ حضات اللہ پاک نے نہیں دی ہے۔ ضانت اللہ پاک نے دی ہے، جب کہ کشف و الہام کے صحیح ہونے کی ضانت اللہ پاک نے نہیں دی ہے۔ شیخ یہ بھی فرماتے تھے کہ جو فقیر ننج وقتہ نماز باجماعت کا پابند نہ ہواس کا کوئی مقام نہیں ہے۔ نیز کہتے تھے کہ جمسلمانوں کی جماعت (سواداعظم) کے ساتھ رہوخواہ وہ فاسق ہی کیوں نہ ہو، اور انفرادی آراء پر عمل نہ کر و 221۔

نثر یعت کو بہت زیادہ اہمیت دینے کی بناپر فقہاء و محد ثین کے یہاں اس سلسلہ کو بڑی قبولیت حاصل ہوئی۔

# اوراد مأثوره كاابهتمام

کاس سلسلہ کی بڑی خوبی ہیہ ہے کہ اس کے اکثر اورادوو ظائف اور معمولات قر آن کریم اور سنت نبویہ سے ماخو ذہیں، غیر ماثور دعائیں اس سلسلے میں بہت کم ملتی ہیں۔

# عام طر ززندگی کی روش

کاس سلسلہ کے سالکین کا کوئی امتیازی خرقہ یالباس نہیں ہے،اس کے اکابر ہمیشہ عام لو گوں کی طرح زندگی گذارتے ہیں،خودشیخ ابوالحن شاذ کی مجرح زندگی گذارتے ہیں،خودشیخ ابوالحن شاذ کی مجرب نفیس لباس زیب تن فرماتے تھے۔

یہ حضرات دنیاوی زندگی سے بھاگ کر مشاہداتی زندگی کی طرف نہیں آئے تھے بلکہ معاشرہ میں رہتے ہوئے اپنی زندگی کے معمولات بجالاتے تھے،اوراسی کے ساتھ وہ روحانی مشاہدہ ومراقبہ بھی کرتے تھے،شاذلیہ کے یہاں میلمان بغیر کسی امتیازی معاشرہ سے ماخوذہے،جہاں مسلمان بغیر کسی امتیازی

<sup>221 -</sup> طبقات الشاذلية الكبرى (المسميٌّ جامع الكرامات العلية في طبقات السادة الشاذلية )ص ۲۵،۲۲ ،مؤلفه ابوعلى الحسن بن –محمد بن قاسم الكوهن الفاسي المغربي (م ٢٣٠٠ هـ / )، تحقيق وتحشيه: محمد على ،ناشر : دارا لكتب العلمية ، بير وت ، ٢٦ م إهر م ٢٠٠٤ ع

نشانات کے عام زندگی گذارتے تھے ،اوروزمرہ کے ساجی امور کی بجاآوری کے ساتھ ساتھ روحانی ارتقاکے لئے ذکر الہی میں مشغول رہتے تھے 222۔

شیخ ابوالحسن شاذ کی گا قول ہے کہ شیخ وہ ہے جو تمہارے لئے راحت کاسامان پیدا کرے نہ کہ تھاوٹ کا،اس لئے کہ حضور صَّالِیَّا کِمَّا کُلِیْمِ کا فرمان ہے:

يسرواو لاتعسروا 223

شیخ ابوالحسن فرماتے ہیں کہ میں نے اس حدیث کامطلب اپنے پیر طریق شیخ عبدالسلام ابن مشیش سے دریافت کیاتوانہوں نے فرمایا کہ مطلب یہ ہے کہ لوگوں کواللہ کی طرف رہنمائی کرواس کے علاوہ کسی اور چیز کی طرف انہیں راغب نہ کرو"<sup>224</sup>

#### اسقاط تدبير

﴿ شاذلیہ کے یہاں ایک اہم ترین صوفیانہ ریاضت اسقاط تدبیر ہے، ابن عطاء اللہ اسکندری میں موضوع پر مستقل کتاب تحریر کی ہے: التنویر فی اسقاط التدبیر "اسقاط تدبیر کا مطلب حضرت شیخ ابوالحن شاذلی کے الفاظ میں یہ ہے کہ "کوئی عالم اس وقت تک مقام علم میں مکمل نہیں ہو سکتا، جب تک وہ چار آزما کشوں میں نہ ڈالا جائے:

ا-دشمنول کاگالی دینا،۲-دوستول کاملامت کرنا،۳-جابلول کاطعنه دینا،۴-علماء کا حسد کرنا،۳-جابلول کاطعنه دینا،۴-علماء کا

<sup>222 -</sup> الاحسان، شعبهٔ علوم اسلامیه و عربی، شاره نمبر اگور نمنٹ کالج یونیورسیٹی، فیصل آبادص ۱۹۳۲ تا ۱۹۳۷ مقاله نگار: ڈاکٹر غلام سمس الرحمن ایسوی ایٹ پروفیسر شعبهٔ علوم اسلامیه، بهاءالدین زکریایونیورسیٹی، ملتان۔

<sup>223 -</sup> صحيح مسلم، كتاب الاشربة، باب بيان ان كل مسكر خمر \_\_\_ حديث نمبر: ٢١٦٦

<sup>224 -</sup> لطائف المتن في مناقب الشيخ ابي العباس و شيخه ابي الحسن، للشيخ تاج الدين بن عطاء الله احمد بن محمد الشاذلي الاسكندري ً (م و و بير ص) م ٢٥٥،٢٥٣

<sup>225 --</sup> طبقات الشاذلية الكبرى (المسمى جامع الكرامات العلية في طبقات السادة الشاذلية ) ٣٢ موَلفه ابو على الحن بن - محمد بن قاسم الكوهن الفاسى المغربي (م ٢٣٠ إه / ٢٠٠٩)، تحقيق وتحشيه: محمد على ، ناشر : دارا لكتب العلمية ، بيروت ، ٢٢٨ إه / ٢٠٠٤ على الكوهن الفاسى المغربي (م ٢٣٠ إه / ٢٠٠٤) م

#### سلسلة الذهب-سلسلة قطبيت

حضرت شخ ابن مشیش نے اللہ پاک سے یہ دعاما نگی تھی کہ قطب میرے گھر (خاندان شاذلیہ ) میں پیدافر ما، اور آپ کی بید دعاقبول کی گئی 226 چنانچہ ہر دور میں قطبیت اس سلسلہ میں موجو در ہی ہے۔

کا مدعی ہو، توان علامات کو ظاہر کرنا چاہئے <sup>227</sup>۔

#### اصول خمسه

ﷺ ابوالحسن شاذلی کی تعلیمات کومد نظر رکھتے ہوئے اس طریقہ کے مشاکُے نے اس کی تعلیمات کے پانچ (۵) بنیادی اصول بیان کئے ہیں، جن کوسلسلۂ شاذلیہ کے "اصول خمسہ" کہاجا تا ہے، جو مندرجہ ذیل ہیں:

ا- ظاہر وباطن دونوں میں اللہ کا تقویٰ اختیار کرنا ۲-ا قوال اورافعال دونوں میں سنت کی اتباع کرنا۔ ۳- توجہ اور عدم توجہ ہر دوصورت میں مخلوق سے اعراض کرنا ۴- قلیل اور کثیر ہر دوصورت میں اللہ سے راضی رہنا۔ ۵-خوشحالی اور تنگی ہر حالت میں اللہ کی طرف رجوع کرنا 228۔

<sup>226 -</sup> طبقات الثاذلية الكبرىٰ (المسمیٰ جامع الكرامات العلية فی طبقات السادة الثاذلية) ص ۴، مؤلفه ابو علی الحسن بن – محمد بن قاسم الكوهن الفاسی المغربی (م کے ۱۳۲۷ هر / ۱۸ میٰ جامع الكرامات العلية فی طبقات السادة الثاذلية ) ص ۲۷، مؤلفه ابو علی الحسن بن – محمد بن قاسم الكوهن الفاسی المغربی (م کے ۱۳۲۷ هر کی جامع الكرامات العلية فی طبقات السادة الثاذلية ) ص ۲۷، مؤلفه ابو علی الحسن بن – محمد بن قاسم الكوهن الفاسی المغربی (م کے ۱۳۲۷ هر کی جامع الكرامات العلية فی طبقات السادة الثاذلية ) ص ۲۷، مؤلفه ابو علی الحسن بن علی ماشر : دارالكتب العلمية ، بير وت ، ۱۲۷۱ هر کومن بئوم میں الکوهن الفاسی المغربی (م کے ۱۳۲۷ هر کی شاره نمبر اگور نمنٹ کالج یونیور سیٹی ، فیصل آباد ص ۱۵۲ تا ۱۲۴ مقاله نگار: ڈاکٹر غلام مشس الرحمن ایسوی ایٹ پروفیسر شعبهٔ علوم اسلامیه ، بهاء الدین زکریا یونیور سیٹی ، ملتان \_ بحواله اصول الطریقة شخ احمد زروق \_

# سلسلهٔ شاذلیه کی پچیس (۲۵)اہم خصوصیات

کے صاحب طبقات الشاذلیۃ علامہ الکوہن الفاسیؒ نے عارف ربانی ابوعبراللہ محد بن محمد المدغری الحاجی الفاسیؒ کی ایک تالیف لطیف کے حوالے سے سلسلۂ شاذلیۃ کی پچپیں (۲۵) خصوصیات تحریر کی ہیں، وہ اختصار کے ساتھ درج ذیل ہیں:

ا-اکابر شاذلیہ کے اساء گر امی لوح محفوظ میں موجو دہیں۔

۲- اس سلسله کامجذوب بھی حالت صحومیں ہوتاہے، تبھی مغلوب الحال نہیں ہوتا۔

س-ہر دور میں قطب سلسلئہ شاذلیہ ہی سے ہوتے ہیں۔

۴-ان کی نسبت سلب سے محفوظ ہوتی ہے۔

۵- یہاں مرید کواسم اعظم کی تلقین کی جاتی ہے،اور یہی اسم ذات بھی ہے،اس لئے شاذلی کوذاتی بھی کہاجا تاہے۔

۲-اس کے شیخ تربیت کافیض تبھی منقطع نہیں ہو تا۔

۷- کسی ولی کی ولایت اس وقت تک مکمل نہیں ہوسکتی جب تک کہ اس کااختتام طریق شاذلیہ

يرنه ہو۔

۸-اس کے باطنی مقامات کی بنیاداسی توحید خالص پرہے جس پر صحابہ کاعلم باطن مبنی تھا۔

۹- یہاں مبتدی بھی سلسلہ میں داخل ہوتے ہی حالت بیداری میں زیارت نبوی سے مشرف ہوجا تاہے، بشر طیکہ صدق نیت اور خلوص کے ساتھ داخل ہو، اور مقامات کی ترقی کے ساتھ اس میں دوام پیداہو تاہے، بیراس سلسلہ کی بڑی خصوصیت ہے۔

• ا- مشرق ومغرب کے جملہ علماء واولیاء ہر دور میں اس سلسلہ کے مداح ومعترف رہے ہیں۔ ۱۱ – اہل دیوان ہمیشہ شاذ لی اکابر میں سے ہوتے ہیں ،اس لئے کہ بیہ سلب اور سوء خاتمہ سے محفوظ ہیں۔

۱۲ – مریداگراس سلسلہ میں پوری میسوئی اور صدق وخلوص کے ساتھ داخل ہو، تو بہت

حلداس کا فتح باب ہو جاتا ہے۔اس کئے کہ بیہ طریقۂ اجتباء ہے۔

سا-اس طریق میں ہمت ،حال اور قال سب کے ذریعہ تربیت ہوتی ہے۔

۱۳۰ - یہ سلسلہ شریعت و حقیقت دونوں کا جامع ہے ،اس کا ظاہر اتباع سنت اور باطن انوار ذات کے مشاہدہ سے معمور ہو تاہے ، جمع و تفریق کسی حالت میں یہاں حجاب نہیں ہے ، یہاں ہر چیز کواسی طرح ادا کیاجا تاہے جواس کا حق ہے ،یہ عارفین کا ملین کی شان ہے۔

۱۵-اکابر سلسلہ کے علوم ومعارف کتاب وسنت سے مأخو ذہیں۔

١٦- بانی سلسله حضرت شیخ ابوالحن شاذلی خصوصی فیوض ذاتیه اور صفات ربانیه کے حامل

\_25

کا-اسی لئے آپ کوامام مہدیؓ کاعکس جمیل کہاجا تاہے،اس لئے کہ وہ بھی خلیفۃ اللہ ہو نگے۔
۱۸-اس سلسلہ میں کبھی اس درجہ انجذاب اور فنائیت نہیں ہوتی کہ انسان مغلوب الحال ہوجائے اور خلاف شریعت چیزوں کاار تکاب کرنے لگے،اس لئے کہ یہ چیزعرفان کی کمی اور مشاہدہ کی کمزوری سے بیداہوتی ہے،اور یہ سلسلہ اس سے پاک ہے۔

19- اہل اللہ کے نزدیک سلسلۃ الذہب کااطلاق صرف طریقۂ شاذلیہ پر ہو تاہے، اس کئے کہ یہ سلسلہ اول سے آخر تک اقطاب کاسلسلہ ہے، غیر قطب یہاں سلسلۂ مشیخت پر فائز نہیں ہو سکتا، یہ اس سلسلہ کابڑاامتیازہے۔

• ۲ - اس سلسلہ کے اکابر اپنی ذات یاولایت کا اخفانہیں کرتے۔

۲۱- یه غنابالله اور فقر الی الله کاراسته ہے۔

۲۲-اس سلسلہ کے قطب کامل شیخ ابن مشیش تھے ، قیامت تک کے مشائخ سلسلہ کوان کافیض ملتارہے گا،ان کاامتیازیہ ہے کہ یہ عالم روحانیات میں تین اقطاب کے استاذہیں:

ا-سيدابوالحسن الشاذلي ٢-سيدابرا بيم الدسو في سا-اورسيداحمه البدوي ً-

۳۲۰ یہاں شدت وخشکی نہیں ہے ،اس سلسلہ کے اکابر اپنے دشمنوں کے ساتھ بھی دوستوں حبیبامعاملہ کرتے ہیں۔

۲۴ – قضائے حاجت اور دفع بلایا میں اس سلسلہ کے اوراد واشغال اکسیر کا در جہ رکھتے ہیں ، جس سے ہر سلسلہ کے لوگ فائدہ اٹھاتے ہیں۔

محض سے محض سے محض سے کئے زندہ شیخ ہونا ضروری ہے، گذرے ہوئے لوگوں سے محض روحانی استفادہ شکیل سلوک کے لئے کافی نہیں ہے، ہال کمال حاصل کرنے کے بعد نسبت اویسیت سے مشرف ہوسکتے ہیں 229۔

# سلسلهٔ شاذلیه کی بنیادی کتابیں

تاہم سلسلۂ شاذلیہ کی تعلیمات کاخلاصہ شیخ ابن عطاء اللہ کی کتب میں پایاجا تاہے،جو مندرجہ زیل ہیں:

ا-كتاب الحكم ، ٢-التنوير في اسقاط التدبير ،٣-لطائف الممنن ، ٣-القسط المجر د في معرفة اسم المفر د ،۵-مقتاح الفلاح ومصباح الارواح\_

ان میں خاص طور پر کتاب الحکم اور لطائف المنن بنیادی اہمیت کی حامل ہے، لطائف المنن حضرت شیخ ابوالعباس المرسی کی حیات وافکار پر مشمل حضرت شیخ ابوالعباس المرسی کی حیات وافکار پر مشمل ہے، ان کے علاوہ شیخ ابن صباغ نے "درة الاسرارو تحفقہ الابرار "کے نام سے شیخ ابوالحسن شاذلی کے افکار وحالات پر کتاب لکھی ہے، ان کتابوں سے اس سلسلے کے مز اج ومذاتی اور بنیادی تعلیمات پر روشنی پر تی ہے <sup>230</sup>۔

<sup>229 -</sup> طبقات الشاذلية الكبرىٰ (المسمیٰ جامع الكرامات العلية في طبقات السادة الشاذلية) ص ۵۴ تا۵۹،مؤلفه ابوعلى الحن بن –محمد بن قاسم الكوهن الفاسي المغربي (م ٢٣٣إه/)، تحقيق وتحشيه: محمد على ، ناشر : دارا لكتب العلمية ، بيروت ، ٢٢٨إه / ١٠٠٨ع

### سلسلة شاذليه كانفوذوشيوع

سلسلۂ شاذلیہ کو اپنی تعلیمات و خصوصیات کی بناپر ہر حلقہ میں قبول عام حاصل ہوا، ہر سلسلۂ تصوف کے علاء ومشائخ نے اس سے خوشہ چینی کی، مغرب الاقصل سے پروان چڑھنے والا یہ سلسلہ آہتہ آہتہ ہورے شالی افریقہ کا ہم ترین روحانی سلسلہ بن گیا، اس وقت شالی افریقہ میں پائے جانے والے تمام صوفی سلاسل کسی نہ کسی حوالے سے شاذلیہ کے ساتھ جڑے ہوئے ہیں، مغرب کے مشہور صوفی مل صوفی سلاسل کسی نہ کسی حوالے سے شاذلیہ کے ساتھ جڑے ہوئے ہیں، مغرب کے مشہور صوفی طرق خصوصاً حنفیہ ، جزولیہ ، در قاویہ ، بوزیدیہ ، دفاعیہ ، زروقیہ ، عسیاویہ ، سنوسیہ سلسلۂ شاذلیہ کی شاخیں ہیں، عصر حاضر میں اس سلسلہ نے بورپ اور امریکہ میں بسے والے مسلمانوں اور مستشر قین کو بہت متاثر کیا ہے ، بلکہ اس کے فیوض پورے عالم میں بہونچ کے ہیں 231۔

# قطب د ہلی حضرت مولاناشاہ محمر برکت الله د ہلوی الشاذ لیّ

ہندوستان میں سلسلۂ شاذلیہ کی نمائندہ شخصیات میں ایک بڑی شخصیت عارف باللہ قطب دہلی حضرت مولاناشاہ محمد برکت اللہ دہلوی الشاذلیؒ (ولادت کے۲۸ ایھ / محکم ایم تقریباً – وفات ۲۷ / شعبان المعظم ۱۳۸۲ ہے مطابق ۲۴ / جنوری ۱۹۲۳ ء ) 232کی گذری ہے ،جواپنے دور میں طاقتورروحانیت

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> - طبقات الثاذلية الكبرى (المسى جامع الكرامات العلية في طبقات السادة الثاذلية) ص 19 تا29، مؤلفه ابو على الحسن بن محمد بن قاسم الكوهن الفاسى المغربي (م <u>حسم ال</u>هر /)، تتحقيق وتحشيه: محمد على ، ناشر : دارا لكتب العلمية ، بيروت ، ٢٦ سايره م <u>حسير</u>ء

على المسلم المس

<sup>232 -</sup> اسم گرامی "محمربرکت الله" ہے، استاذبرکت الله، برکت الله خوش نویس، اور منتی برکت الله کے ناموں سے بھی مشہور تھے ، والد ماجد کانام محمد نجف تھا، ولادت غالباً کے ۲۸ اپھ مرکباء میں ہوئی، وطن مالوف د ہلی ہی تھا، سندھی مسلمانوں کی بے پناہ عقیدت اور پھرانہی کے قبرستان میں مدفون ہونے کی بناپر بیہ شبہ نہیں ہوناچاہئے کہ آپ باہر سے تشریف لائے تھے، آپ کانرم ونازک اور منحنی وجود اور ششتہ وشگفتہ اور لطیف پیرا یہ کہیان آپ کے دہلوی ہونے کی غمازی کرتا ہے، آپ خود اپنام کے ساتھ دہلوی کھتے تھے (دیکھئے آثار البرکۃ ص ۲۸ مؤلفہ حضرت مولانا شاہ محمد برکت الله دہلوی سوداگر آئینہ، مطبوعہ جید برقی پریس بلی ماران دہلی، ۱۳۲۵ ہے کو دہلوی تحریر کیا ہے کہ ایک میں آپ نے اپنے کو دہلوی تحریر کیا ہے کہ ایک میں آپ نے اپنے کو دہلوی تحریر کیا ہے )

نیز آپ کے کتبہ مزار پر بھی آپ کو" تہذیب دلی کا میں ،اشراف د ، بلی باو قار " کھا گیاہے۔

خطاطی آپ کاذوق تھا، اس پر اجرت نہیں لیتے تھے، محض فن کی خدمت کے طور پر ہیہ کام انجام دیتے تھے، آپ کاذریعۂ معاش شیشہ کی تجارت تھا، اپنی کتابیں خودہی کتابیں خودہی کتابیں خودہی کتابیں خودہی کتابیں خودہی کتابیں خودہی کتابیں خودہ کتابیں کرتے تھے، اور پھاٹک حبش خان کوچہ مولوی قاسم (موجودہ نام تلک بازار) میں شیشہ کی دکان بھی تھی، جس میں آپ شیشہ فروخت کرتے تھے، اور اسی نسبت سے آپ "سوداگر آئینہ " بھی کہلاتے تھے، آپ کی کتابوں " آثار البرکة ، اور ستون دین " پر آپ کے نام کے ساتھ بید لاحقہ موجودہے۔

آپ نے علم ظاہر کہاں سے حاصل کیا؟ نیز خطاطی میں آپ کے استاذ کون تھے؟ یہ سب با تیں پر دہ خفامیں ہیں، لیکن آپ کی تصنیفات آپ کے گہرے علم کی عکاس ہیں، آپ کی کتابیں علوم ومعارف کا گنجینہ اور معلومات کا بحر بے کراں ہیں، ان کی زبان صاف ستھری، تروتازہ ، اورر وحانیت و نورانیت سے معمور ہے ، خاص طور پر "آثارالبر کة "انتہائی وقیع اوراہم تصنیف ہے، یہ شاذلی افکارو نظریات کی نمائندہ کتاب ہے، وہ اس لا کُل ہے کہ ارباب تصوف اس کو اپنے مجلسی افادات و تعلیمات میں بطور نصاب داخل کریں، ماضی قریب میں برصغیر کی کسی خانقاہ سے شاذلیہ کے افکار و تصورات پر اتنی معیاری کتاب شائع نہیں ہوئی۔

فن خطاطی میں آپ نے بے نظیر شہرت حاصل کی ، بر صغیر کے مشہور خطاط "مولانایوسف دہلوی " جنہوں نے بعد میں پاکستانی کر نسی کی ڈیزائنگ کی تھی ،وہ آپ کے تلمیدر شیر سے ، ظاہر ہے کہ ان کے علاوہ بھی بہت سے تلامذہ رہے ہوئگے ، خطاطی کی شہرت میں آپ کی روحانی شخصیت عام لوگوں کی نگاہوں سے مستور ہوگئی ،وہ اپنے وقت میں دہلی کے قطب سے ،لیکن روحانی طور پر آپ سے استفادہ کرنے والے افراد شاید اس دور میں بھی انگلیوں پر گئے جاسکتے تھے ، عقیدت مندوں کی کمی نہیں تھی ، لیکن آپ کاروحانی سلسلہ منور واشریف کے علاوہ کہیں نظر نہیں آتا۔

روحانی تعلیم آپ نے کس سے حاصل کی ؟ اور آپ کے ظاہر کی پیر طریق کون تھے؟ یہ بھی واضح طور پر معلوم نہیں ہے، لیکن آپ نے اپنی کتاب "آثار البرکة "میں حضرت مولانا شاہ فضل رحمٰ گنج مراد آبادی گوشیخنا لکھا ہے (آثار البرکة صالامؤلفہ حضرت مولانا شاہ محمد برکت اللہ دہلوی سوداگر آئینہ ، مطبوعہ جید برقی پریس بلی ماران دہلی ، ۱۳۲۵ ہے ) اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ آپ نے روحانیت کے اسباق حضرت گنج مراد آبادی سے حاصل کئے تھے ، البتہ سلسلۂ شاذلیہ کی نسبت اولیی طور پر براہ راست حضرت شخ ابوالحن شاذلی آسے ملی تھی ، اور یہی نسبت آپ پر غالب رہی ، آپ اپنام کے ساتھ شاذلی کالاحقہ لگاتے تھے ، اس دور میں آپ شاذلی افکارہ نظریات کے مضبوط علمبر دار تھے ، آپ کی کتاب آثار البرکة اس موضوع پر شاہ کار حیثیت رکھی ہے۔

تاعمر آپ نے شادی نہیں کی تھی، مدیر شمع جناب مولوی محمدیوسف صاحب ؓ نے (جو آپ کے مرید بھی سے) اولاد کی طرح آپ کی خدمت کی، آخری عمر میں آپ پھاٹک جبش خان چھوڑ کر "کڑا" چلے گئے سے، غالباً وہاں کوئی ارادت مندرہاہو گا، جناب مولوی محمدیوسف صاحب مدیر شمع کی کو ششوں سے آپ دوبارہ د، ہلی تشریف لائے، اور شمع کمپنی کی ایک کرایہ کی عمارت کے ایک کمرہ میں آپ نے اقامت اختیار کی ،یہ گلی رنگ محل خور دمیں جناب اخلاص احمد کلکتوی ؓ کامکان تھا، جس کو شمع کمپنی نے کرایہ پر لے رکھا تھا، مکان نمبر تھا: ۲۲۷ سے مقیر نے اس مکان کی زیارت کی ہے۔

لیکن جس زمانے میں حضرت منورویؓ کی آپ سے ملا قات ہوئی تھی اس زمانے میں آپ کا قیام غالباً محلہ فراش خانہ، گلی میر مداری میں تھا، جیسا کہ حضرت دہلویؓ نے خو داپنے ہاتھ سے ایک کاغذ پر بید پیۃ لکھ کر حضرت منورویؓ کے حوالے کیا تھا۔

آپ نے لمبی عمر پائی، آخری عمر میں جھک گئے تھے، دیلے پتلے اور نحیف ونزار تھے، دس (۱۰) نمبر کاموٹا چشمہ پہنتے تھ ، آواز بہت نرم اور دھیمی تھی، لیکن ہمت کے دھنی تھے، بڑھا پے میں کہتے تھے کہ "اگر میں نظام الدین پیدل جاناچاہوں تو جاسکتا ہوں ، یعنی "نرم دم گفتگو اور گرم دم جستجو" کی بہترین مثال۔

آپ کی بہت سی کر امتیں مشہور ہیں،مثلاً:

کے جناب موسی بٹلہ صاحب (ولادت ۱۹۳۵ء) ساکن پھاٹک جبش خان (انہوں نے شاہ برکت اللہ صاحب کی زیارت کی تھی، اس وقت شاہ صاحب کی عمر قریب نوے (۹۰) سال تھی ) نے اپنی بہن کا قصہ بیان کیا، کہ وہ بہت غصہ وراور چڑچڑے مزاج کی تھیں، اس وقت شاہ صاحب کی عمر قریب نوے (۹۰) سال تھی ) نے اپنی بہن کا قصہ بیان کیا، کہ وہ بہت غصہ وراور چڑچڑے مزاج کی تھیں ،ان کے والد حافظ یسین صاحب (م ۱۹۷۸ء) ان کولے کر حضرت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوئے، حضرت نے پوچھا، اس کانام کیا ہے؟ بتایا گیار بیانہ کی گذری ہیں، نام بدل دو ٹھیک ہوجائے گی، چنانچہ ایسانی کیا گیا اور وہ ٹھیک ہو گئیں، یہ ایم ایم بات ہے۔

کے بٹلہ صاحب ہی کابیان ہے کہ ایک غیر مسلم (ہری) کی آ تکھ چلی گئی تھی ،سارے علاج ومعالجہ سے مایوس ہو کر حضرت شاہ صاحب گی خدمت میں حاضر ہوا، آپ کی دعاہے اس کی آ تکھ واپس آ گئی،وہ حضرت کا ایسامعتقد ہوا کہ ساری زندگی آپ کی خدمت کر تار ہا، بٹلہ صاحب نے اس غیر مسلم کو دیکھا تھا۔

کے آپ کی ایک خاص کرامت بیہ تھی، کہ مریض کاسمت معلوم کر کے اپنی قیام گاہ پر ہی زمین پر انگلی رکھ کر دعائیں پڑھتے تھے، مریض کولانے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی،اوروہ اپنے گھر میں شفایاب ہوجا تاتھا۔

ہ مجھ سے جناب حکیم محمد احمد صاحب (عمر 24 سال، شاہ صاحب کی زیارت سے مشرف ہیں) ساکن پھاٹک حبش خان دہلی تلمیز حکیم عبد السلام و سنویؓ نے بتایا کہ کسی جادو کے اثر سے ان کو ہر جمعر ات کو پیشاب میں خون آنے لگاتھا، لوگوں کے مشورہ پر ان کے والد جناب حکیم محمد شفیق صاحب (م 19۸۸ء) نے حضرت سے جاکر تکلیف عرض کی، تو حضرت نے فرمایا کہ گھر جاکر گر دہ کے مقام پر ہاتھ رکھواور پانچ منٹ کے بعد ہٹالینا، والد صاحب نے ایساہی کیا، اور حضرت نے اپنی رہائش گاہ پر ہی دعا پڑھی، اور شفانصیب ہوگئی۔

علیم صاحب نے بتایا کہ حضرت کے وصال کے بعدوہ مرض پھرعود کر آیا، تووالدصاحب نے حضرت مولانازید ابوالحسن فاروقی سُیجادہ نشیں خانقاہ شاہ ابوالخیر دبلی کی خدمت میں حاضر ہو کر ساری کیفیت بیان کی اور تعویذ کی درخواست کی، حضرت مولانا گئے فرمایا، تعویذ تومیں کسی کو دیتا نہیں ہوں لیکن آپ کے کہنے پر دیتا ہوں، مگروہ باقی نہیں رہے گی، چنانچہ حضرت مولانا گی تعویذ کی برکت سے بیاری ختم ہوگئی، اور تعویذ بھی اپنے آپ غائب ہوگئی۔

کے مذکورہ دونوں حضرات نے بیان کیا کہ حضرت انتہائی نفیس پریس کئے ہوئے کپڑے پہنتے تھے ،مجھے حضرت کی ایک تصویر بھی دکھائی ،جو حکیم محمد احمد صاحب کے والد حکیم شفق صاحب مرحوم کے مطب پر اکثر علماء

، مشائخ اوراصحاب فن کی مجلس ہوتی تھی ، میں نے دیکھا کہ واقعی حضرت شاہ صاحب اُنتہائی قیتی اور عمدہ جوڑا پہنے ہوئے ہیں ،ان حضرات کا بیان ہے کہ حضرت کے پاس ایک بکس تھاجس میں ہمیشہ چند جوڑے کپڑے صاف ستھرے پریس کئے ہوئے موجو درہتے سخے، لیکن آج تک کسی نے نہیں دیکھا کہ وہ کپڑے کون لاتا ہے ، کون دھو تا اور پریس کر تاہے ، حضرت کے پاس تو بیوی بچے نہیں سخے ، اور نہ حضرت کو کپس تو بیو کے دیکھا گیا، لوگوں کا احساس تھا کہ یہ کپڑے بھی ان کے پاس غیب سے آتے تھے ، واللہ اعلم مالصوا ۔۔

موسیٰ بٹلہ صاحب کا بیان ہے کہ آخری عمر میں حضرت کا کھانا تینوں وقت کامیرے گھرسے جاتا تھا،اور میری والدہ کھانا تیار کرتی تھیں۔

جی کی سعادت سے بھی آپ سر فراز تھے، جیسا کہ آپ کے کتب مزار پر"آپ کو حاجی حرم" کھا گیا ہے۔

آپ کی وفات ۲۷/ شعبان المعظم ۱۳۸۳ ہے مطابق ۲۴/ جنوری ۱۹۲۳ء کوبروز جمعرات میچ آٹھ نیچ کر پینتیس منٹ پر ہوئی، تجہیز و تکفین کا انتظام جناب موسی بٹلہ صاحب کے والد ماجد حافظ یسین صاحب نے کیا، اور عید گاہ سے قریب سندھی مسلمانوں کے قبر ستان میں مدفون ہوئے، اس قبر ستان میں سوائے سندھی پنجابیوں اوراان کی مسجد کے امام اور موَذن کے کسی کو دفن کرنے کی اجازت نہیں ہے، لیکن حضرت چونکہ ان کے پیراور معلم روحانی تھے، اس لئے آپ کی قبر شریف وہاں تیار کی گئی، سر ہانے میں کتبہ لگاہوا ہے جس پر آپ کا اسم گر امی، والد ماجد کانام اور تاریخ وفات درج ہے، دوسری جانب درج ذیل قطعات تاریخ وفات کندہ ہیں:

#### مز ارخورشیه صداتت (۱۹۲۳ء)

اپنےرب سے جاملاتحریر کے فن کارئیس آہ سے صوفی منش اہل طریقت کا جلیس المخاطب خوش رقم فن کتابت کا امام البخاطب کامل ہر قلم جس کانفیس البیاتھاخطاط کامل ہر قلم جس کانفیس تہذیب دلی کا امیں اشراف دہلی باوقار فرم تھی گفتار جس کی سلیس کی اورزباں جس کی سلیس

\_\_\_\_\_\_

بست وہفت شعبان ہجری تیرہ سوہ شاددو (۱۳۸۴ھ) وقت صبح آٹھ پینیٹیں اور تھالیوم الخمیس ہائے میہ حاجی حرم اللہ کو پیارا ہوا وائے آغوش لحدہے برکت اللہ خوش نویس

\_\_\_\_\_

(حضرت شاہ صاحب ؓ کے تعلق سے مذکورہ بالا معلومات جناب موسیٰ بٹلہ صاحب اور جناب حکیم محمد احمد صاحب سے اور کچھ آپ کے کتبات مزارسے حاصل ہوئیں، کچھ چیزیں آپ کی کتابوں سے بھی اخذکی گئی ہیں) اور بے نظیر خطاطی کے لئے پورے ملک میں مشہور تھے،استاذ ہرکت اللہ، یابرکت اللہ خوش نویس یا منتی برکت اللہ کے نام سے آپ جانے جاتے تھے،ملک کے طول وعرض میں آپ کے تلامذہ تھیلے ہوئے تھے، ملک کے طول وعرض میں آپ کے تلامذہ تھیلے ہوئے تھے، برصغیر کے مشہور خطاط بوسف دہلوی 233 (۴/ ستمبر ۱۹۸۴ء - ۱۱/مارچ کے 191ء پاکستان ) جنہوں نے بعد میں پاکستان کے روپیہ کی ڈیزائنگ کی، آپ کے شاگر دیتھے،مشہور زمانہ شمع کمپنی کے مالک جناب مولوی محمد بوسف صاحب میر شمع (مدفون قبرستان پنجابیان دہلی) آپ کے مرید تھے،اس زمانہ میں دہلی کی اکثر مساجد میں بلکہ بیرون دہلی بھی آپ کی خطاطی کے بہترین نمونے آویزاں ہوتے تھے، شمع والوں کی اکثر مساجد میں بلکہ بیرون دہلی بھی آپ کی خطاطی کے بہترین نمونے آویزاں ہوتے تھے، شمع والوں نے بھی آپ کی خوشنولی کے بعض نمونے شائع کئے تھے،ان میں سجان ربی الاعلی،اور"ان اللہ علی کل شی قدیر" وغیرہ کے طغر ہے بہت دنوں تک مسجد وں کے محرابوں کی زینت رہے،سند تھی پنجابی مسلمان بزاروں کی تعداد میں آپ سے وابستہ تھے 234ء ،اورآپ کو اپنامر شدور ہنما تصور کرتے تھے، آپ ایک

233 - خط نستعلق کے معروف خطاط اور دہلوی طرز نستعلیق کے موجد تھے ،ان کی پیدائش ۴ /ستمبر ۱۸۹۴ ۽ کو دہلی میں ہوئی،لیکن تقسیم کے بعدوہ پاکستان منتقل ہو گئے تھے اور کراچی میں سکونت اختیار کی ،ان کا آبائی علاقہ ڈھاب والانزد وزیر آباد ہے، کراچی میں ایک سڑک حادثہ میں ۱۱ /مارچ کے 194ء کوان کی وفات ہوئی ،ان کے والد منتی محمد الدین جنڈیالوی اپنے زمانہ کے معروف خطاط کے سخے،انہوں نے ۱۹۳۲ء میں غلاف کعبہ کی خطاطی کی تھی۔ (ماخوذ از دائر ۃ المعارف و کی پیڈیا)

234 - کہاجاتا ہے کہ آج سے تین سو( • • س) سال قبل ان سند ھی مسلمانوں کو ایک بزرگ حضرت سمس تبریز گی بدولت نعمت اسلام نصیب ہوئی ، واقعہ اس طرح ہوا کہ بیر پوراایک ہی خاندان ہی خاندان قبل از اسلام کسی مذہبی رسم کے مطابق ندی میں نہانے کے لئے جارہاتھا، اور لیٹ ہو گیاتھا، راستے میں حضرت شمس تبریز سے ملاقات ہوئی، حضرت نے ان کو اسلام کی وعوت دی ، ان لو گوں نے کہا کہ ہم تواپنے مذہب کے مطابق نہانے جارہے ہیں ، اور دیر ہورہی ہے ، آپ نے فرمایا کہ اگر میں وقت پر پہونچادوں تو اپنی میں میری بات مان لوگے ؟ ان لوگوں نے وعدہ کیا کہ اگر ایساہوجائے توہم مان لیس گے ، غالباً ان کو امید نہیں رہی ہوگی کہ اتن ور در رز کاراستہ وقت پر طے ہو سے گا، حضرت شمس تبریز نے کہا کہ سب لوگ اپنی آئکھیں بند کریں ، پھر تھوڑی دیر کے بعد فرمایا کہ کھول لیس ، آئکھ کھولی تووہ آن کی آن میں اپنی منزل پر پہونچ چکے تھے ، وہ بہت جیران ہوئے ، انہوں نے وہاں اشان کیا ، اور پورے کا فیلے کے ساتھ واپس ہوئے ، واپس ہوئے وگئے۔ آخ وہ ہز اروں کی تعداد میں ہیں ، اور باہم نظم وضبط ہے ، ہزرگوں کے ہمیشہ کے سب حسب وعدہ حضرت کے اتھ پر مسلمان ہوگئے۔ آخ وہ ہز اروں کی تعداد میں ہیں ، اور باہم نظم وضبط ہے ، ہزرگوں کے ہمیشہ معتقد رہے ، ان کاقبر میں بہت منظم ہے ، ایسا نظم وضبط ہندوستان کے بہت کم قبر سانوں میں ملے گا ( بیہ تاریخی واقعہ مجھے جناب موسی بائلہ اور حکیم مجمد احداد میں ہیں ، اور باہم نظم وضبط ہندوستان کے بہت کم قبر سانوں میں ملے گا ( بیہ تاریخی واقعہ مجھے جناب موسی بائلہ اور حکیم مجمد احداد میں ہیں اور کا بائم نظم وضبط ہندوستان کے بہت کم قبر سانوں میں ملے گا ( بیہ تاریخی واقعہ مجھے جناب موسی بائلہ اور حکیم مجمد احداد میں معروز کی میں بائلہ اور حکیم مجمد احداد میں بائلہ میں بائلہ ب

نستعلیتی شخصیت کے مالک تھے، جس طرح آپ کا خط نفیس تھا آپ کی شخصیت بھی اس طرح بلکہ اس سے کہیں زیادہ نفیس تھی، ہاتھ میں عمرہ اسٹیل کی چیٹری ہوتی تھی، اور امام الطریق حضرت شخ ابوالحسن شاذ کی گرح انتہائی نفیس لباس زیب تن فرماتے تھے، اپنے دور میں دبلی کی قطبیت پر فائز تھے، اور اس وقت کے اہل دل آپ کے اس منصب ومقام سے خوب آگاہ تھے، بظاہر آپ شیشہ و آئینہ کی سوداگری کرتے تھے، لیکن حقیقت میں آپ اس پر دے میں سودائے دل بیچ تھے، اور دلوں کو آئینہ بنانے کا کام کرتے تھے، جامع مسجد کی سیڑھیوں پر کتابوں کی فروخت کے ساتھ وہ اپنی ذمہ داریاں نبھانے کے لئے جسی وہاں موجو دہوتے تھے جو ان کے منصب کے مطابق ان پر عائد ہوتی تھیں، قطب اکثر عام انسانوں کی دسترس سے بالاتر ہوتا ہے، اس لئے اس کے حالات بھی زیادہ تر پر دہ راز میں رہتے ہیں، شاید جس وقت دسترس سے بالاتر ہوتا ہے، اس لئے اس کے حالات بھی زیادہ تر پر دہ راز میں رہتے ہیں، شاید جس وقت زندگی کے اکثر پہلو آج تک تشیر شخصیت سے واقف تھے، اس لئے ان کی اصل شخصیت سے واقف تھے، اس لئے ان کی

# ظاہری پیر طریق

آپ اس مقام تک کیسے بہونچے اور آپ کے ظاہری پیر کون تھے، اس کا بھی علم نہیں ہے، البتہ آپ نے این کتاب "آثار البرکة "میں حضرت مولانا شاہ فضل رحمن گنج مر ادآبادی گو "شیخناو مولانا" (
یعنی ہمارے شیخ ) لکھاہے <sup>235</sup>، اس سے اندازہ ہو تاہے کہ آپ کے ظاہری پیر طریق حضرت مولانا گنج مراد آبادی تھے۔

#### نسبت شاذليه

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> - آثارالبر كة ص ۲۱ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمر بركت الله د بلوى ٌسوداگر آئينه ، مطبوعه جيد برقی پريس بلی ماران د بلی ،<u>۱۳۲۵؛</u> هر /۱۹۳۷ء

للاسل تصوف 271

در جئہ کمال تک پہونچ جاتا ہے، تواس پر حسب مقام براہ راست بالا بالا فیضان شر وع ہو جاتا ہے، اور اس کی نسبت عالی ہو جاتی ہے، حضرت شیخ ابوالحسن شاذ لی ؒ کے حالات میں لکھا ہے کہ:

"ان سے دریافت کیا گیا کہ آپ کے شیخ کون ہیں؟ توانہوں نے جواب دیا کہ میں پہلے حضرت شیخ عبدالسلام بن مشیش کی طرف نسبت کر تاتھا، لیکن اب سی کی طرف نسبت نہیں کرتا، بلکہ دس سمندروں میں غوطہ زن رہتاہوں، وہ دس (۱۰) سمندریہ ہیں: حضورا کرم مُنگی لیڈیم ، حضرت ابو بکر اللہ حضرت عمراً، حضرت عثمان اللہ حضرت علی اللہ حضرت عمراً، حضرت عثمان اللہ حضرت عرائیل مضل اللہ علی اللہ حضرت میکا ئیل مضرت عزرائیل مضل اللہ کی سمندرہیں) حضرت جبر ئیل اللہ حضرت میکا ئیل محضرت عزرائیل مضرت اسرافیل ، اورروح اکبر (یہ یانج آسانی سمندرہیں)

غالباً اس کے بعد ہی مرتبۂ قطبیت عطاکیاجاتا ہے، کہ اس سلسلہ میں مشیخت کے لئے قطبیت لازم ہے، بلکہ اصحاب شاذلیہ کے بقول دنیا کے اکثر خطوں کے اقطاب بھی اسی سلسلے سے چنے جاتے ہیں، شاذلیہ کابی بھی کہناہے کہ کسی ولی کی ولایت کی شکمیل کے لئے بھی نسبت شاذلیہ ضروری ہے، خواہ وہ کسی سلسلہ کاولی ہو، اسی لئے ہم دیکھتے ہیں کہ تمام سلاسل کے اولیاء اللہ بلکہ عام سالکین بھی التزاماً حزب البحر اور دلائل الخیرات کاور در کھتے ہیں، جو کہ سلسلۂ شاذلیہ کاخاص سرمایہ ہے۔

#### نسبت شاذليه

حضرت شاہ برکت اللہ دہلوگ کے علم ظاہر کے اساتذہ کی تفصیل معلوم نہیں ہے، لیکن ان کی کتابوں سے لگتاہے کہ وہ علماء دیو بندسے بہت قریب سے ، بالخصوص حضرت حاجی امداداللہ مہاجر کلی ، ججة الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم نانو توگ اور حضرت مولانا یعقوب نانو توگ سے وہ بہت متأثر نظر آتے ہیں ، ان کے بہت سے اقوال کتاب کی زینت ہیں ، ممکن ہے کہ اسی چشمہ علم کی کسی شاخ سے آپ فیضیاب ہوئے ہوں

<sup>236 -</sup> طبقات الثاذلية الكبرى (المسمى جامع الكرامات العلية في طبقات السادة الثاذلية) ص٢٦، مؤلفه ابو على الحن بن – محمد بن قاسم الكوهن الفاسى المغربي (م ٢٤٠سياه /)، تتحقيق وتحشيه: محمد على، ناشر: دارا لكتب العلمية ، بيروت ، ٢٦٠ إه

## و قع تصنیفات

آپ کی تصنیفات آپ کے پختہ علم اور گہری بصیرت کے آئینہ دار ہیں، آپ صوفی اور عارف کے ساتھ بہت بڑے عالم ربانی بھی تھے ،اور آپ علم کی روح اور اشیاء کے حقائق تک دسترس رکھتے تھے، آپ کی دو کتابیں میرے پیش نظر ہیں، ممکن ہے کہ آپ کی اور بھی تصنیفات ہوں،ان میں ایک مخضر رسالہ "ستون دین" (۱ اصفحات) ہے، جو رکسیا ھے اور اور بھی تا کی برنٹنگ ورکس دہلی سے شائع ہوا ہے، یہ کلمہ، نماز،روزہ،رویت ہلال وغیرہ دین کی ضروری معلومات ومسائل پر مشتمل ہے۔
"آثار البرکۃ "سلسلہ شاذلیہ کی ایک شاہ کار کتاب

دوسری کتاب آثارالبرکۃ (صفحات ۱۱) ہے،جو ۱۳۷۹ھ کر ۱۹۳۱ھ کر ۱۹۳۱ء میں جیدبر تی پریس، بلی ماران دبلی سے شاکع ہوئی ہے، یہ کتاب علم و حکمت کا گئج گر انمایہ ہے، اوراس کی مستحق ہے کہ علماء وصوفیاء اس کتاب کو اپنے درس و مطالعہ میں شامل رکھیں، اس کی سطر سطر اسر ارومعارف سے لبریز ہے، اور خاص بات یہ ہے کہ ہر بات کے لئے قر آن و حدیث سے استدلال واستیناس کیا گیا ہے، جو بڑے عالم ہی سے ممکن ہے ،اسی طرح کتاب کا بڑا حصہ سلسلۂ شاذلیہ کے علوم وافکار پر مشتمل ہے، جو سلسلہ کی کتابوں سے آپ کے ،اسی طرح کتاب کا بڑا حصہ سلسلۂ شاذلیہ کے علوم وافکار پر مشتمل ہے، جو سلسلہ کی کتابوں سے آپ کے گہرے اشتغال اور مطالعہ کی علامت ہے، اس ضمن میں بہت سے عار فین و کا ملین کے اقوال نقل کے گئے ہیں، اس کے ایک حصہ کو کشکول کانام دیا گیا ہے، اس میں اقوال کے علاوہ بہت سے اوراد واشغال اور مجرب نسخے بھی شامل ہیں۔

" آ ثارالبر كة " ہے چند علمی ،روحانی اور فکری تراشے

بطور نمونہ کتاب کے چنداقتباسات پیش کئے جاتے ہیں ، تا کہ جن کی رسائی اصل کتاب تک نہیں ہے وہ ان لہروں سے اس بحر مواج کی وسعت و گہر ائی کا اندازہ کر سکیں:

علم مكاشفه اور علم معامله

المعلم كى حقيقت بيان كرتے ہوئے لكھتے ہيں:

"ا ہے بھائی! علم دوقشم کا ہے،ایک علم مکاشفہ دوسر اعلم معاملہ،علم مکاشفہ اس نور کا

نام ہے جو قلب میں ظاہر ہو تاہے اوراس کے ذریعہ سے غیب کامشاہدہ کیا کر تاہے، اور بہ علم موجود و متحقق ہے اور تا قیامت رہے گا،۔۔۔۔اس علم مکاشفہ کو بجز اشارہ اور رمز و کنابہ صاف طور پر ظاہر نہیں کیاجاسکتا کیونکہ اس کے اظہار کی اجازت میں کوئی فعلی ما قولی روایت نہیں مل سکی،اور حدیث میں آیاہے کہ۔۔۔ بعض علوم کی پیہ شان ہے جیسے پوشیدہ چیز کہ بجزاہل معرفت کے اس کو کوئی نہیں جانتا،اوریہی علم افضل ہے،اس کئے کہ مقصود بالذات ہے اور علم معاملہ اس کاوسیلہ ہے،اور علم معاملہ ان امور کی واقفیت کانام ہے جواللہ تعالیٰ سے قریب کریں یاجواللہ سے بعید بنادیں ،اور بیہ علم مقدم ہے کیونکہ علم مکاشفہ کے لئے اس کا حصول شرطہے ، کہ حق تعالی فرماتے ہیں والذین جاهدوا فیناننهدینهم سبلنا، جولوگ مجاہره کرتے ہیں ہمارے متعلق ہم ضروراینے راستے بتادیتے ہیں، پس جب مجاہدہ مقدم اور شرط ہواہدایت طریق یعنی مکاشفہ کے لئے تومجاہدہ کاعلم جس کوعلم معاملہ کہتے ہیں بدرجۂ اولی مقدم ہوا،اور حدیث میں آیاہے کہ جب حارثہؓ نے دنیاسے بے رخی واعراض کرنے کے بعدا پنی حالت آنحضرت مَلَّالِیْزِمِّ سے عرض کی کہ امور غیبیہ مجھ یر منکشف ہوتے ہیں ، توجناب رسول الله صَلَّاللَّهُمُّ نے فرمایا کہ تم حقیقت تک بہونچ گئے ہوپس اس پر قائم رہو،البتہ اگر عنایت خداوندی بندہ کو تھینچ لے توعلم معاملہ کے بغیر ابتداءً ہی علم مکاشفہ نصیب ہو جا تاہے ، حبیبا کہ جادو گر ان فرعون میں ہوا کہ سجدہ میں گرتے ہی ان کو جنت کے اپنے مکانات اخروی نظر آ گئے اور علم شریعت کے بغیر طریقت نصیب ہوئی ، سوبہ علم معاملہ علم مکاشفہ سے جدانہیں ہو تا چنانچہ حدیث شریف میں آیاہے کہ جب آنحضرت مَلَّا لَیْا ﷺ سے اس نور کی علامت دریافت كى كئ توآپ نے فرمایا التجافى عن دار الغرور، یعنی سرائے دنیاہے دل بر داشتہ ہونااس کی شاخت ہے کہ قلب میں علم مکاشفہ کانورآ گیا، پس بیہ دوعلم ہیں

جن کی شریعت میں فضیلت آئی ہے،ان کے سواتمام علوم فضیلت سے خالی ہیں "<sup>237</sup> ور ثیر انبیاء کا اصل مصداق

اسی ضمن میں ور ثرہ انبیاء کی بیہ تحقیق انیق اور کلتہ لطیف بھی خاص طور پر قابل توجہ ہے:

"تفسیر بحر مواج کے مصنف شخ شہاب الدین دولت آبادی ؓ نے شخ بدیع الدین شاہ
مدارؓ کی خدمت میں لکھا کہ اس حدیث کی شخقیق کیا ہے: المعلماء ور شنہ الانبیاء
، یعنی عالم لوگ پنجمبروں کے وارث ہیں ،اس میں ہماراطا گفہ (یعنی علماء ظاہر) مراد
ہے یا تمہارا گروہ (یعنی علماء باطن) شاہ مدارؓ نے اس کے جواب میں لکھا کہ تمہاراعلم
اکتسانی ہے جس کو کسب اور کو شش سے حاصل کیاجائے،اس کو میراث نہیں کہہ سکتے
، لیکن ہماراعلم مو ہی ہے (یعنی خداکی بخشش ہے اور خو دبخو ددل میں القاہو تا ہے) اس
لئے حدیث کو اسی پر محمول کرناچاہئے، کیونکہ یہی لوگ تمام انسانوں کے سردار اور
تمام مخلوق سے اشرف ہیں اور حق تعالیٰ کاراستہ بنانے والے ہیں "238

#### علماءاور صوفياء سے خطاب

کتاب میں جگہ بہ جگہ علماء ظاہر اور صوفیاء کو قیمتی ہدایات کی گئی ہیں ،اور بہت مؤثر پیرایۂ بیان اختیار کیا گیاہے ، مثلاً ایک جگہ علماء کو مخاطب کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"اے شخص تو مہندی سے اپنے بالوں کو سرخ کرکے خودہی دھوکے میں پڑگیا، اور دعویٰ کرنے فودہی دھوکے میں پڑگیا، اور دعویٰ کرنے لگا کہ میرے بال تو سرخ ہیں سفید نہیں ، حالا نکہ جانتا ہے کہ دراصل تیرے بال سفید ہیں ، جن کو ہر ہفتہ مہندی سے لال کرتا ہے، اسی طرح تواپنی عملی

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> - آثارالبر کة ص۲۳٬۲۲ موّلفه حضرت مولاناشاه محمد بر کت الله د ہلوی ٌسودا گر آئینه ، مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ،<mark>۳۱۵ یا</mark> ھر /<u>۱۹</u>۴۷ء

سلاسل تضوف

و قلبی حالت سے خوب واقف ہے کہ تیرے اندر علم کاذرااثر نہیں، مگر زبانی تقریر ول سے جیسادو سروں کو دھو کہ دیا تھا خو ددھو کہ میں پڑ گیا، اوراپنے کو پچ مچ عالم سمجھنے لگا، تو سیجائی کی سواری پر مضبوطی کے ساتھ سوار ہو کر ہمت کے لشکروں سے وسوسہ اور وہم کی صفوں کو در ہم بر ہم کر تاہوا مخلوق کے چکرسے نکل کرخالق کے دھیان میں لگتا ہوا اس کی رسی کو مضبوط تھا متاہوا تا کہ ہاتھ سے رسی چھوٹ کر توالگ نہ ہوجائے احتیاج کا حجنڈ ااٹھا کر اس کے سامنے اپنی ذلت کا نقارہ بجا تاہوا ہوی بچوں ، مال اور اپنی مستی اور اپنی عبادت ، اپنی بیداری اور اپنی غفلت کے پر دوں سے الگ ہٹتا ہوا بارگاہ قرب کی طرف توجہ کر ، تیر ااپنے آپ کو بیدار سمجھنا ہڑی غفلت ہے ، تیر ااپنے کو منور سمجھنا گہری تاریکی ہے۔۔۔

# تذكرو تفكر

تذکرو تفکر کے عنوان سے مختلف عبادات واعمال کا دقیق اور عالمانہ جائزہ لیا گیاہے، اس کا بھی ایک اقتباس ملاحظہ کریں:

"ایک عبادت کی قسم تفکر ہے، حدیث ہے تفکر ساعۃ خیر من عبادۃ سنۃ ایک ساعت کا فکر سال بھر کی عبادت سے بہتر ہے، اور تفکر معرفت ووا تغیت حق کی طلب کانام ہے، اور تفکر سے پہلے تذکر ہواکر تاہے، یعنی اشیاء معلومہ کا قلب کے لئے حضور، مثلاً معلوم ہے کہ پائیدارشے بہتر ہوتی ہے ناپائیدارسے، اور یہ بھی معلوم ہے کہ آخرت پائیدار ہیں ان دونوں مقدمات کی یاد کانام تذکر ہے، اب لا محالہ یہ نتیجہ نکلے گاکہ آخرت بہتر ہے دنیا سے اور اس تحصیل نتیجہ کا نام تفکر ہے اور تفکر کافائدہ تین چیزیں ہیں، اول علم، یعنی معرفت وآگاہی کاحاصل نام تفکر ہے اور تفکر کافائدہ تین چیزیں ہیں، اول علم، یعنی معرفت وآگاہی کاحاصل

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> - آثارالبر کة ص ۳۳ مؤلفه حضرت مولاناشاه محد بر کت الله د ہلوی ٌسودا گر آئینه ، مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ، <u>۴۳۹ میلیم</u> / <u>۱۹</u>۳۷

ہونا، جس سے حال پیداہو، دوم حال ، یعنی قلب کامتائر ہونا جس سے عمل پیداہو، سوم عمل، یعنی اعضائے جسمانی کی خدمت۔۔<sup>240</sup>

### ذكركي حقيقت

ذكر كى حقيقت يرروشني ڈالتے ہوئے لکھتے ہيں:

"حروف کاذکر بغیر حضور قلب کے ذکر لسانی ہے اور حضور و توجہ ذکر قلبی ہے، اور حضور سے بھی غائب ہو جانا اور مذکور میں محو ہو جانا ذکر سرہے، پس ذکر کے وقت اگر ذکر کرنے والا شخص ذکر کو سمجھتا ہے توا یک درجہ تنزل رکھتا ہے، اور اگر حضور بھی نہیں ہے، تو دو درجہ نیچ ہے، اور اس ذکر بلا حضور کو لقلقہ کہتے ہیں ، اور خلاصہ ذکر کا مذکور میں اتنامستغرق ہو جانا ہے کہ اثناء ذکر میں اگر ذکر کو بھی سمجھے گاتو ہے بھی جاب مذکور میں اتنامستغرق ہو جانا ہے کہ اثناء ذکر میں اگر ذکر کو بھی سمجھے گاتو ہے بھی جاب ، اور اس مرتبۂ محویت کو فناسے تعبیر کیا کرتے ہیں، اور فنا ہے ہے کہ اپنے نفس سے ، اوپناء سے ، اپنے حواس باطنی سے اور نیز جملہ اشیاء خارجی سے غائب ہو جائے اور میں کوحق تعالیٰ میں فناکر دے اور جب بھی ہوش میں آئے اسی کو پائے ، پس اس حالت میں اگر اتناعلم بھی باقی ہو گا کہ میں ہمہ تن فانی ہو گیاتو ہے بھی کدورت ہے بلکہ کمال ہے ہے کہ فناسے بھی فانی ہو جائے ایت فنا ہے حق کمال ہے ہے کہ فناسے بھی فانی ہو جائے ، کیونکہ فناسے بھی فانی ہو جاناغایت فنا ہے حق تعالیٰ ہمیں اور جملہ طالبین کو بہ مرتبہ نصیب فرمادے "241

## فقر، زېداور قناعت وغير ه در جات

فقر، زہداور قناعت وغیرہ کے درجات کی تعیین کرتے ہوئے رقمطراز ہیں: "فقر کی تعریف ہے ہے کہ ضرورت کے قابل بھی نصیب نہ ہو،اگراس ناداری پر

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> - آثارالبر کة ص۵امؤلفه حضرت مولاناشاه محمد برکت الله د ہلوی ُسوداگر آئینه ، مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ، ۱۳۲۵ هے <sup>241</sup> - آثارالبر کة ص ۴۴ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد برکت الله د ہلوی ٌسوداگر آئینه ، مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ، <u>۳۲۹ ہے ۔</u> /۱<u>۳۲۲ ع</u>

مسرور ہوا اور ضرورت سے زیادہ کوناپسند سمجھاتواس کوزاہد کہیں گے، اوراگر زائد سے نہ کراہت ہے نہ رغبت تواس کانام رضاہے، حدیث میں آیاہے کہ اے گروہ فقراء! اپنے دلول سے رضاعطا کرو، زائد کی رغبت وکراہیت دونوں کو نکال دو کہ اپنے فقر پر ثواب پاؤاوریہ نہیں تو پچھ بھی نہیں ، اوراگر زائد کی طلب تو چھوڑ دی گرمجوب یہی ہے کہ زائد ملے تواس کو قانع کہیں گے، اوراگر زیادہ کی رغبت ہو گراس کی طلب کوعا جز ہونے کی وجہ سے چھوڑ اتواس کانام حریص ہے، اوراگر ضروریات کا مختاج ہواور میسرنہ آئے تواس کانام مضطربے اور سب سے اعلی درجہ یہ ضروریات کا مختاج ہواور میسرنہ آئے تواس کانام استغناہے، نہ کہ غنا، کیونکہ غنانہ باری کے ساتھ مخصوص ہے۔۔

#### وحدة الوجو د

متقد مین شاذلیہ کے طرز پر شیخ اکبر محی الدین بن عربی ؓ کے وحدۃ الوجود کی عکاسیاں بھی کتاب میں موجود ہیں، شیخ کے اقوال بھی بکثرت نقل کئے گئے ہیں، <sup>243</sup>

# كرامات اولياء كى حقيقت

کرامات اولیاء پرالیی لطیف بحث فرمائی ہے جوشاید کم جگہوں پرمل سکے،اس کا عنوان ہے"
کرامت سے دل کوخوش نہ ہونا چاہئے" یہ تفصیلی بحث ہے،اس کا ابتدائی حصہ ملاحظہ سیجئے:
"اے درویشو!اگرتم سے کسی کرامت کا ظہور بھی ہو تووہ خوشی کامقام نہیں،یادر کھو
اولیاءاللہ کرامت کوابیاچھیاتے ہیں جبیاعورت حیض کے خون کوچھیایا کرتی ہے،اب

<sup>242 -</sup> آثارالبركة ص۲۰ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد بركت الله دبلوي سوداگر آئينه ،مطبوعه جيد برقی پريس بلی ماران دبلی ،۱۳۲۵ هر ۱۹۳۷ - آثارالبركة ص۲۰ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد بركت الله دبلوي سوداگر آئينه ،مطبوعه جيد برقی پريس بلی ماران دبلی ،۱۳۲۵ هر

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> - آثارالبر کة ص۲۳،۲۲ وغیره مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد برکت الله د ہلوی سوداگر آئینه ، مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ، معربی مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ، معربی موربی معربی موربی میربی میرب

سنئے، کرامت کے دو پہلوہیں، اس کو دو کے ساتھ نسبت ہے، ایک کرم سے جس نے کرامت عطاکی، یعنی اللہ تعالیٰ شانہ، دوسری ہم سے کہ ہمارے ہاتھ سے اس کا ظہور ہوا، اب سمجھو کہ کرامت مکرم کی نسبت سے توبڑی قیمتی اور پیاری چیز ہے مگر ہماری نسبت پر نظر کرتے ہوئے وہ کچھ نہیں، کیونکہ قاعدہ ہے کہ جس وقت کریم کے دروازہ سے اکرام وانعام آتا ہے بڑامعظم ومعزز ہوتا ہے، تمام درباری لوگوں کے دل تعظیم کے ساتھ اس کا استقبال کرتے ہیں، اور جب اس کی نسبت غلام کی طرف منتقل ہوگئی اب وہ چیز سب کی نظروں میں ہکی ہوجاتی ہے۔

مقام نبوت،مقام صدیقیت اور مقام ولایت پر بھی معتدل اور محققانہ گفتگو کی گئی ہے <sup>245</sup>۔

## ساع کی حقیقت

ساع کی حقیقت پر کئی صفحات میں انتہائی منصفانہ، مدلل اور جامع کلام کیا گیا ہے، اور بحث کو فیصلہ کن انداز میں اس طرح ختم کیا گیاہے کہ:

"حضرت حاجی امد اداللہ مہاجر کلی تتحریر فرماتے ہیں: عشق ساع عشق معائنہ سے زیادہ قوی ہے ، کیونکہ معائنہ صرف آنکھوں سے ہے اور ساع دل سے متعلق ہے ، اور اسلم صورت ساع سے پر ہیز کرناہی ہے اور بات تویہ ہے کہ منتہی کوضر ورت نہیں اور مبتدی کو نقصان ہے ۔ 18

غرض پیر کتاب بیش قیمت علمی، فکری اورر وحانی مباحث پر مشتمل ہے اور مصنف کی شریعت و

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> - آثارالبر کة ص۲۹ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد برکت الله د ہلوی ٌسوداگر آئینه ،مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ،۱۳۲۹ هے /۱۳۹۲ء

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> -- آثارالبر کة ص۲۹ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد بر کت الله د ہلوی ٌسودا گر آئینه ، مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران د ہلی ،۱۳۱۵ بے ص /۱۹۳۲ء

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> - - آثارالبر کة ص۲۹ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد بر کت الله دہلوی ٌسوداگر آئینه ، مطبوعه جید برقی پریس بلی ماران دہلی ،۱۳۳۹ م /۱۹۳۷ء

للاسل تصوف

طریقت کی جامع شخصیت کی عکاس ہے۔

حضرت شاہ صاحب اپنی تحریر کے آخر میں اپنانام عموماً اس طرح لکھتے تھے:
"حررہ راجی الی اللّہ الحقیر الفقیر سر اپا تقصیر محمد برکت اللّہ غفر لہ دہلوی "<sup>247</sup>
اور مجھی صرف محمد برکت اللّہ ،اس کتاب میں کئی جگہ اختیام بحث پر آپ کانام مر قوم ہے ،اس
سے اندازہ ہو تاہے کہ شاید یہ آپ کے مختلف افادات کا مجموعہ ہے یا مختلف مجلسوں میں لکھی گئی تحریریں ہیں ، جن کو آثار کے نام سے آپ نے خود مرتب کر دیا تھا، واللّہ اعلم بالصواب۔

\_\_\_\_\_

# شجرة مباركه سلسلة شاذليه

حضرت مولاناشاہ برکت اللہ صاحب گوسلسلۂ شاذلیہ کی نسبت اولیں طور پر براہ راست امام الطریق حضرت مولاناشاہ ابوالحسن الشاذلی گی روحانیت سے حاصل ہوئی تھی،اس لئے شجرہ کا آغاز حضرت شاہ ابوالحسن شاذلی کے اسم گرامی سے ہواہے، شجرہ کا ابتدائی حصہ عربی میں ہے، پھر شجرہ کے اختتام پر اردوزبان میں سالک کے لئے ضروری ہدایات دی گئی ہیں، جن میں پوری طرح متقد مین شاذلیہ کے طرز پر توحید اور فنافی الذات کارنگ نمایاں ہے۔ شاہ صاحب آکے اپنے ہاتھ کا لکھا ہوایہ شجرہ ہے، ان کی عادت شریفہ تھی کہ سب کے نام کے ساتھ میاں لکھتے تھے، جیسا کہ شجرہ سے ظاہر ہو تا ہے، شجرہ کا آغازاس طرح ہواہے:

#### الله اكبر

هذه اسماء رجال الطريقة الشاذلية المعروفين بسلسلة الذهب في اصطلاح الصوفية

اعوذبالله من الشيطان الرجيم



<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> - آثارالبر کة ص ۱۸ مؤلفه حضرت مولاناشاه محمد برکت الله دہلوی ٌسوداگر آئینه ،مطبوعه جیدبر قی پریس بلی ماران دہلی ،۱۳۳۹ ہے /۱<u>۹۳۷ء</u> نیز حضرت منوروی ؓکے شجر ۂ شاذلیہ پر آپ نے اسی طرح دستخط فرمایاہے ،البته اس میں "الشاذلی" کااضافہ ہے۔

امابعدفيقول العبدالفقير المقربالعجز والتقصير من الله المدد العظيم ،عبده محمدبركت الله انى اخذت الطريقة والحقيقة عن شيخى واستاذى الولى الكبير والعلم الشهير العارف الغارف من بحر المعارف خليفة الخلفاء وقدوة العرفاء حضرت مولاناميان شيخ ابى الحسن الشاذلى رضى الله عنه وقدس الله سره وهوعن شيخه الشيخ القطب الشريف مولاناميان عبدالسلام ابن مشيش الخ

اس شجرہ کے مطابق اس سلسلۂ شاذلیہ کی ترتیب اس طرح ہے:

(۱) قطب دہلی حضرت مولانا شاہ محمد برکت الله دہلوی الشاذ لی (ولادت کے ۲۸ اِھ / مے ۸ اِء تقریباً -وفات ۲۷/شعبان المعظم ۱۳۸۲ ِھ مطابق ۲۴/ جنوری ۱۹۲۳ ِء)

(۲) امام الطريق حضرت شيخ ابوالحسن على شاذلى "(ولادت:اكه هريا ١٩٩٣هـ مركا! ويا ١٩٩٤ -وفات:۲۰/ذى قعد و ١٤٨٢هـ مطابق ۱۸/نومبر ٢٥٨ إو)

(۳) امام الا قطاب حضرت عبد السلام ابن مشيش "(م٢٢٢هه يا٢٢٥ه /٢٢٥ يا ٢٢٨، عام ٢٢١٠)

(4) حضرت عبد الرحمن المد ني العطار الزياتي (متو في يانچويں صدى ہجرى) 248

248 - اسم گرامی عبدالر حمن ہے اور "الزیات" لقب ہے، کہاجاتا ہے کہ مدینہ منورہ میں تیل فروشوں کے محلہ میں رہائش کی بناپران کا یہ لقب پڑا، اکا براولیاء اللہ اور رجال غیب میں سے تھے، غوثیت کا ملہ کے مقام پر فائز تھے، حضرت عبدالسلام ابن مشیش جب سات کا یہ لقب پڑا، اکا براولیاء اللہ اور رجال غیب میں سے تھے، غوثیت کا ملہ کے مقام پر فائز تھے، حضرت عبدالسلام ابن مشیش جذب کا ظہور ہوا، تو حضرت "زیات" جلوہ افروز ہوئے اوران کو مخاطب کر کے ارشاد فرمایا کہ "میں تمہارا اُشیخ ہوں ، اور ان کے تمام مقامات کی آپ نے خبر دی ۔۔۔۔ بعد میں حضرت عبدالسلام بن مشیش سے دریافت کیا گیا کہ شیخ آپ کے پاس آتے تھے یا آپ خود جاتے تھے، تو انہوں نے جواب دیا کہ دونوں عبدالسلام بن مشیش نے فرمایا کہ طے الارض صور تیں ہوتی تھیں ، پھر پو چھا گیا کہ طے الارض کے طور پر آتے تھے یا چل کر، تو حضرت ابن مشیش نے فرمایا کہ طے الارض ہو تا تھا۔ آپ کی وفات یا نچویں صدی ہجری میں ہوئی، متعین تاریخ معلوم نہیں ہے (طبقات الشاذلیة الکبریٰ – المسمیٰ جامع الکر امات العلیة فی طبقات السادۃ الشاذلیة – ص ۲۱، مؤلفہ ابو علی الحسن بن – مجمد بن قاسم الکوھن الفاسی المغر بی (م کے ۱۹۲۸ء)، شخین و تحشید: مجمد علی ، ناشر: دارالکتب العلمية ، بیر وت ، ۲۲۲ بیاھ / ۱۹۲۸ء)

سلاسل تصوف سلاسل تصوف

حضرت شیخ عبد القادر جیلانی کے خلیفہ تھے، پھر شیخ سے اوپر سلسلۂ سندوہی ہے جو سلسلۂ قادریہ کے تحت بیان کیاجا چکاہے۔

(۵) حضرت سيد تقى الدين الفقير النهروندي الواسطى العراقي لرم <u>٩٩</u>٩هـ <u>[ 19</u>٩]ء)<sup>250</sup>

(۲)حضرت سيد فخر الدين ً

(2)حضرت نورالدين ابوالحن عليّ

(٨) حضرت محمد تاج الدين ً

(9)حضرت محمد سنمس الدين<sup>ت</sup>

(١٠)حضرت زين الدين القزوينيُّ

(۱۱)حضرت ابراہیم البصری ؓ

(۱۲)حضرت ابوالقاسم احمد بن مروانً

(۱۳)حضرت ابو محمد سعید ۳

(۱۴)حضرت ابو محمر سعد

249 - حضرت ابومدین شعیب گی ولادت ۱۳۳۸ میل او کی محضرت ابوالحسن بن حزبهم ابوالحسن بن غالب اور شیخ ابویعزی ملاور محضرت ابوالحسن بن حزبهم ابولیمن ابوالحسن بن غالب اور شیخ ابویعزی ملاور محصرت شیخ عبدالقادر جیلانی شیخ میدالقادر جیلانی شیخ میدالقادر جیلانی شیخ میدالقادر جیلانی شیخ می اور شیخ ابویعن می ابوتا تھا، خاص طریق ، اور شریعت و حقیقت کے آپ جامع شیح ، قطب ربانی کے نام سے آپ مشہور شیح ، آپ کا شار حفاظ حدیث میں ہوتا تھا، خاص طور پر آپ ترمذی کے حافظ سیح ، مذہب مالکی کے مطابق فتوی دیتے تھے، اور آپ کی طرف لوگوں کا کافی رجوع تھا، بہت سی کرامات آپ کی طرف منسوب ہیں ، آپ کی وفات ۲۲۹ مولفہ محمد بن مربن قاسم مخلوف (منسوب ہیں ، آپ کی وفات ۲۲۹ مولفہ میں ہوئی (شیحرة النور الرائية فی طبقات المالکية ج اص ۲۳۲۱ مولفہ محمد بن محمد بن قاسم مخلوف (منسوب ہیں ) دار الکتب العلمية ہیروت ، ۲۰۰۳ ہے / ۱۲۳۲ مولفہ محمد بن قاسم مخلوف (منسوب ہیں ) دار الکتب العلمية ہیروت ، ۲۰۰۳ ہے / ۱۲۳۲ مولفہ محمد بن قاسم مخلوف (منسوب ہیں ) دار الکتب العلمیة ہیروت ، ۲۰۰۳ ہے المسلم کا مولفہ محمد بن قاسم مخلوف (منسوب ہیں ) دار الکتب العلمیة ہیروت ، ۲۰۰۳ ہے المسلم کا مولفہ میں مولئم کا مولئم کی کا مولئم کے مولئم کا مولئم کے مولئم کا مولئم کا مولئم کی مولئم کا مولئم کا مولئم کا مولئم کی کر مولئم کی کا مولئم کی مولئم کی کو مولئم کی کر مولئم کی کر مولئم کا مولئم کا مولئم کی مولئم کی کر مولئم کر مولئم کی کر مولئم کر مولئم کر مولئم کی کر مولئم کر مولئم کر کر مولئم کر مولئم

ملاسل تصوف

(١٥)حضرت ابو محمد فتح السعور ً

(١٦)حضرت سعيد الغزواني ْ

(۱۷) حضرت ابو محمد جابر"

(١٨) اول اقطاب هذه الامة حضرت سيرناامام حسن بن علي أ

(١٩) امير المؤمنين سيد ناحضرت على ابن ابي طالب الم

( • ٢ ) سير الاولين والآخرين حضرت محمد مصطفع صَلَّى عَيْمِهُمْ

اس شجرہ کے مطابق یہ سلسلہ انیس (۱۹) واسطوں سے سر کار دوعالم صَلَّا لَیْنِمْ مِلَ کَیْنِوْمْ مِلَ کِیْوْنِچَاہے۔

\_\_\_\_\_

(9)

# سلسلهٔ چشتیه صابر بهرز اقبه تعارف اور خصوصیات

سلسلهٔ چشتیه

چشتیه سلسله کی داغ بیل توحضرت شیخ ابواسحاق شامی ٔ (م۱۴/ریج الثانی ۲۹سیره مطابق مطابق بیا بیا توحضرت معین الحق ۲۰/ جنوری ۱۹۴۱ء) <sup>251</sup>نے ڈالی تھی ، لیکن اس کی شہرت واشاعت خواجہ کنواجه کنواجه کنواجه معین الحق حواثی

251 - لقب شرف الدین یاشریف الدین تھا، کہاجاتا ہے کہ آپ شام کے رہنے والے تھے، جب بیعت کاارادہ ہواتو چالیس (۴۰) دن تک استخارہ کیااور پھر غیبی اشارہ پر بغداد میں حضرت خواجہ ممشاد دینوری (م ۲۹۸ ہے سلام) کی خدمت میں حاضر ہوئے، خواجہ ممشاد دینوری کر میں استخارہ کیااور پھر غیبی اشارہ پر بغداد میں حضرت خواجہ ممشاد دینوری کے بارے میں اصحاب سیر نے لکھا ہے کہ وہ عموماً اپنی خانقاہ کا دروازہ بندر کھتے تھے، جب کوئی آتاتو پوچھتے کہ مسافر ہو تا ہے کہ وہ عموماً اپنی خانقاہ تمہاری جگہ نہیں ہے، چونکہ جب تم چندروز یہاں رہوگے اور مجھے تم سے انس ہو جائے گااور پھر تم جانا چاہوگے تو مجھے اس کی تکلیف ہوگی اور مجھ میں فراق کی طاقت نہیں ہے۔

جب خواجہ ابواسحاق ان کی خانقاہ میں حاضر ہوئے تو پوچھا، تمہارا کیانام ہے؟ عرض کیا: ابواسحاق شامی، فرمایا: "آج سے
لوگ تجھے ابواسحاق چشتی کہہ کر پکاریں گے، اور چشت اوراس کے نواح کے لوگ تجھ سے ہدایت پائیں گے اور ہروہ شخص
جو تیرے سلسلہ ارادت میں داخل ہوگا، اس کو قیامت تک چشتی کہہ کر پکاریں گے "

آپ سات (2) سال شیخ کی خدمت میں رہے، اور صاحب اجازت وخلافت ہوئے، شیخ کے ایماء پر آپ نے چشت کو اپنام کزر شدوہدایت بنایا، آپ خواجۂ چشت کے نام سے مشہور ہوئے۔

آپ علم ظاہر وباطن کے جامع اور بڑے عابد وزاہد تھے، اور فقر وفاقہ کی زندگی بسر کرتے تھے، کہاجاتا ہے کہ آپ سات دن کے بعد افطار کرتے تھے، آپ ہی سلسلۂ چشت کی اولین خشت ہیں ، آپ کے بعد بھی مسلسل کئی مشاکح چشتی کے نام سے ہوئے ہیں، اس لئے یہ سلسلہ "سلسلۂ چشتیہ" کے نام سے مشہور ہوا، بڑے صاحب تصرف تھے، آپ ساع سنتے تھے، نظر کی تاثیر کاعالم یہ تھا کہ کوئی گنہ گار آپ کی مجلس میں حاضر ہو تا تو ہمیشہ کے لئے اس دل میں گناہ سے نفرت بیٹھ جاتی، کوئی بیمار آتا تو شفا یاب ہو جاتا۔۔۔ طے الارض کی کرامت اکثر صادر ہوتی تھی ، جب سفر کاار ادہ فرماتے تو سود و سو آدمیوں کے ساتھ آنکھ بند کر کے فوراً منزل

والدین حسن سجزی چشتی اجمیری (ولادت ۱۴ /رجب المرجب <u>۱۳۳۵ مطابق ۸ فروری ۱۳۳ ا</u>ء-وفات ۲ /رجب المرجب یوم دوشنبر ۲۳۲ چه مطابق ۲ / اپریل <u>۱۲۳۵ ا</u>ء)<sup>252</sup>کی مر ہون منت ہے۔

#### مقصو دیریہونچ جاتے۔

ایک مرتبہ قبط کے موقعہ پربادشاہ وقت اور ہزاروں لوگ دعاکے لئے حاضر ہوئے، حضرت مجلس ساع میں ہے، وجد میں آئے اور دعا فرمائی اور بارش ہوگئ ، دوسرے دن پھر کسی ضرورت سے بادشاہ آیاتو آپ رونے گئے، اس نے عرض کیا کہ حضرت کے ملال کا باعث کیا ہے؟ آپ نے فرمایا کہ بادشاہ کے بار بار آنے سے یہ ڈرہے کہ مجھ سے کوئی گناہ تو ایساصادر نہیں ہواجس کی وجہ سے امراء کی مصاحبت سے اتناوقت کم ہوگیا، مبادا میر احشر بجائے مساکین کے امراء کے ساتھ نہ ہو جائے۔

آپ کی وفات ۱۲/ رئیج الثانی ۲۹ جنوری ۱۹۴ و کوہوئی، آپ کامز ارعکہ میں ہے جوشام کے نواح میں ہے، آپ کے خلفاء میں خواجہ ابواحمہ ابدال، خواجہ ابو محمہ، خواجہ تاج الدین مشہور ہوئے (تاریخ مشائخ چشت ص ۱۵۱، ۱۵۱ مؤلفہ حضرت شیخ الحدیث مولانا محمہ زکریا کاند هلوئ آ، ناشر: مکتبہ شیخ زکریا، سہارن پور، ۱۹۳۰ هے خزینة الاصفیاء ۲۰ ص ۱۸۵، ۱۸۵ مؤلفہ مفتی علام سرورلا ہوری کے تاریخ مشائخ چشت ص ۱۲۱ تا۱۲۳ مؤلفہ خلیق احمد نظامی بحوالہ سیر الاولیاء (فارسی مطبوعہ چر نجی ، ہلی علام سرورلا ہوری کے شائع چشت ص ۱۲۱ تا۱۲ مؤلفہ خلیق احمد نظامی بحوالہ سیر الاولیاء (فارسی مطبوعہ چر نجی ، ہلی میں ۴۵، ۱۹۳۰ و تذکر قالا ولیاء ص ۱۸۵۳، ۱۸۵۳ (اردوتر جمہ عبدالرحمن شوق امر تسری)

252-اسم گرامی "معین الدین " ہے اور سلطان الہند، ہند الولی، اور خواجہ غریب نواز کے القاب سے مشہور ہیں، والد ماجد کا اسم گرامی غیاث الدین ہے، وہ عراق میں مد فون ہیں، والدہ ماجدہ کا اسم گرامی " خاص الملکہ " تھا، جو اصفہان کی رہنے والی تھیں، آپ کی پیدائش باتفاق اہل تاریخ ۱۳ / رجب المرجب مے ۱۳ ھے مطابق ۸ فروری ۱۳۲۳ء میں ایران کے علاقہ سیتان کے قصبہ سنجر میں ہوئی باتفاق اہل تاریخ ۱۳ / رجب المرجب مطابق ۸ فروری ۱۳۲۳ء میں ایران کے علاقہ سیتان کے قصبہ سنجر میں ہوئی (مختصر حالات بزرگان چشت اہل بہشت المعروف بہ سرکار غریب نواز ص ۱۳ مؤلفہ حضرت مولانا الحاج حکیم احمد حسن منوروئ مطبع اول ۱۹۲۱ء) بعض کتابوں میں ۱۳۹۰ھ بھی لکھا ہے۔

شخ زکریا نے تاریخ مشائے چشت میں "سنجر" لکھاہے (ص۱۲۵) لیکن جناب خلیق نظامی صاحب کی تحقیق یہ ہے کہ صحیح لفظ "سجزی" ہے، سنجری نہیں، خواجہ صاحب کاوطن سجتان تھا، اسی کی نسبت سے "سجزی" کہے جاتے تھے، کا تب کی غلطی سے یہ لفظ "سنجری" مشہور ہو گیا، رسالہ "احوال پیران چشت "غالباً پہلا قدیم مسودہ ہے، جس میں یہ لفظ صحیح لکھا ہوامیری نظر سے گذرا ہے۔

فقری السلاطین (تصنیف محصل ہے ہے مطبوعہ مدراس ۱۹۴۸) کے اشعار بھی "سجزی" ہی سے موزوں ہوتے ہیں، ایک شعر ہے:

معین الدین آل سجزی دیں پناہ کہ خفت است بہ اجمیر آل مر دراہ

علامہ عصامی کی فتوح السلاطین ہندوستان کے مذہبی اور غیر مذہبی لٹریچر میں پہلی کتاب ہے جس میں مشائخ چشت کا شجرہ نظم کیا گیاہے(دیکھئے: تاریخ مشائخ چشت ص۱۹۵،۱۲۴مؤلفہ خلیق احمد نظامی)

آپ کانسب گیار ہویں پشت پر حضرت امام حسین ﷺ سے ملتا ہے، سلسلۂ نسب اس طرح ہے:

"خواجه معین الدین چشتی بن حضرت غیاث الدین حسن چشتی بن حضرت سید کمال الدین حسن چشتی بن حضرت سید نجم الدین طاهر نبین حام رئین حضرت سید ناامام با قرقبن سید ناامام با قرقبن سید ناامام با قرقبن سید ناامام با قرقبن سید ناامام بعفر صادق بن سید ناامام با قرقبن سید ناامام بعضر صادق بن سید ناامام بعضرت سید ناامام حسین بن مولائے کا کنات علی کرم الله وجهه بن ابی طالب (خزینة الاصفیاء بح ۲ص ۱۲ مولفه مفتی غلام سر ور لا موری نهم مختصر حالات بزرگان چشت الل بهشت المعروف به سرکار غریب نواز ص ۱۲ مولفه حضرت مولاناالحاج حکیم احمد حسن منوروی معلی مطاول ۱۹۲۱ع)

پندرہ (۱۵) سال کی عمر تھی کہ والد صاحب نے انتقال فرمایا، آپ تین بھائی تھے ،والد کے ترکہ سے آپ کے حصہ میں ایک وسیع و عریض باغ آیا، آپ اسی میں مشغول رہتے تھے، کہ ایک مر د قلندر ابراہیم مخذوب قہنذری (یا قندوزی) باغ میں تشریف لائے، حضرت شیخ نے ان کی بڑی تعظیم و تکریم کی ،اوران کے لئے کچھ انگوراور کچھ کھل لے کر آئے، قلندر نے اپنے دانتوں سے چبا کر حضرت خواجہ گودیا، کھاتے ہی آپ نے اپنے دل میں انوارالہی اترتے ہوئے محسوس کیااور دنیا کی خواہشات ختم ہونے لگیں، آپ نے باغ وغیر ہسب فروخت کرکے فقراء میں تقسیم کر دیااور سفر میں نکل گئے، پہلے سمر قندیہونچے، وہاں حفظ قر آن اور علوم ظاہری کی تکمیل کی،ان سے فراغت کے بعد عراق تشریف لے گئے،اوروہاں قصبہ ہارون پہونچ کر حضرت خواجہ عثمان ہارونی ﷺ بیعت ہوئے اورایک ہی دن میں تمام منازل سلوک طے کر لئے،اور تمام علوم باطن سے بھی سر فرازہو گئے،لیکن امتثال امر شیخ میں بیس (۲۰)سال حضرت کی خدمت میں رہے، پھر حضرت شیخ نے آپ کو ہندوستان کی ولایت پر مامور فرمایا، حضرت شیخ سے رخصت ہو کر آپ اینے عہد کے مشاہیر مشائخ: حضرت شیخ نجم الدین کبری ؓ (سنجان )،حضرت غوث الاعظم شیخ محی الدین عبدالقادر جیلانیؓ (جيلان)، حضرت شيخ ضياءالدين (پيرومر شد حضرت شيخ الشيوخ شهاب الدين سهر ورديٌّ)، حضرت شيخ الشيوخ شهاب الدين سهر ورديٌّ ، حضرت خواجہ محبوب سبحانی خواجہ او حدالدین کرمانی (ان سے آپ کوخر قۂ خلافت بھی حاصل ہوا) حضرت خواجہ بوسف ہمدانی ً ( جمدان )، حضرت ابوسعید تبریزی ٌ ( تبریز) (پیرومر شد شیخ جلال الدین تبریزی ؓ)، حضرت محمود اصفهانی ؓ (اصفهان )،خواجه ابوسعید مهندی ؓ،خواجہ ناصر الدین استر آبادی ؓ (جو حضرت خواجہ بایزید بسطامی ؓ کی اولاد میں تھے،اوران کی عمر ایک سوستائیس ہو چکی تھی،ان كي صحبت ميں حضرت ابوسعيد ابوالخير اور شيخ ابوالحسن خر قاني ؟، اور شيخ العار فين شيخ عبدالواحد غزنوي ٌ (غزنين، پير شيخ نظام الدين ابوالمؤيد)وغيره كي زيارت وصحبت سيمستفيض ہوئ، اور ان مقامات سے ہوتے ہوئے آپ لاہور پہونچ،راستے ميں بے شار کر امات کا ظہور ہوا، اور لوگ حلقۂ ارادت میں داخل ہوئے،لاہور میں دس ماہ تک حضرت مخدوم علی ہجویری ﴿ ولادت غالباً ٨٣ هي المعمر عيا ١٠٧ ه مطابق ١٩٩١ عيا ١٠٠ عيا ١٠٠ على ١٠٠ ه وفات ١٩٢٨ ه ١٩٢٨ هر ١٠٠ عاد ١٠٠ ع پراعتکاف فرمایا،لا ہورسے روانہ ہو کر د ہلی تشریف لائے، کچھ دن د ہلی میں قیام فرماکر آپ دس محرم الحرام ۲۱ بھ ھے مطابق ۲۲ / نومبر ١٦٤]ء کواجمير شريف رونق افروز ہوئے،اجمير ميں سب سے پہلے جس نے شرف ارادت حاصل کياوہ سيد حسين خنگ سوار تھے،جو یہلے شیعہ تھے، حضرت کے ہاتھ پر توفیق تو بہ نصیب ہوئی اور حلقۂ عقیدت میں داخل ہوئے،ان کے بعد ہز ار ہاخلقت خدا داخل سلسلہ ہوئی، جن میں اکثر غیر مسلم تھے،اسلام قبول کرکے وہ داخل سلسلہ ہوئے، کہاجا تاہے کہ اجمیر کاامتخاب سر کار دوعالم مَثَاثَیْتُم کی طرف سے کیا گیاتھا، حضرت نے اجمیر میں آبادی سے باہر ایک جگہ مناسب دیکھ کرایک درخت کے نیچے پڑاؤ ڈالا،ان دنوں دلی کاراجہ

پتھورارائے بھی اجمیر آیا ہواتھا، ساربان نے آکر کہا کہ بیر راجہ کے اونٹوں کی جگہ ہے، اس جگہ سے کہیں اور چلے جائیں، آپ وہاں سے اٹھ کرراناساگر تالاب کے کنارے قیام فرماہوئے، وہاں بہت سے بت بنے ہوئے ، دوسری طرف راجہ کے اونٹ پچھلے مقام پر بیٹے تو بیٹے تو بیٹے تو بیٹے ہی رہ گئے، اٹھ نہ سکے، ساربان سمجھ گئے کہ اسی فقیر کی بددعاکا اثر ہے، ان لوگوں نے جاکر حضرت سے معافی مانگی توہ اونٹ کھڑے ہوگئے، یہ خرسارے شہر میں جنگل کی آگ کی طرح پھیل گئی، تمام اسلام وشمن جمع ہوئے اور راجہ سے شکایت کی اور کہا کہ یہ ایک بیگانہ آدمی ہمارے بت خانے کے پاس سکونت پذیر ہے، جب تک وہ ہال سے نہ ہے گاہم وہال نہیں جاسکتے، اس کے بعد راجہ کے مظالم کاسلسلہ شروع ہوگیا، اس نے آپ کوہر طرح تنگ کیا، جن اور دیو کو آپ کے مقابلے میں لائے، بہت سے جادوگروں نے آپ پر جادو چلایا، واقعات مشہور ہیں مگر راجہ کی ساری تدبیریں ناکام ہو گئیں، یہاں تک کہ اللہ پاک کی طرف سے جادوگروں نے آپ پر جادو چلایا، واقعات مشہور ہیں مگر راجہ کی ساری تدبیریں ناکام ہو گئیں، یہاں تک کہ اللہ پاک کی طرف سے جادوگروں نے آپ پر جادو چلایا، واقعات مشہور ہیں مگر راجہ کی ساری تدبیریں ناکام ہو گئیں، یہاں تک کہ اللہ پاک کی طرف سے جادوگر وی نے زریعہ راجہ کاکام تمام کر دیا گیا، وہاں کاسب سے بڑا مہنت رام دیواور اس علاقہ کاسب سے بڑا مہنت رام دیواور اس علاقہ کاسب سے بڑا مہنت رام دیواور ہوگی کانام عبد اللہ بیابی رکھا گیا۔

اللہ پاک نے آپ کوفیاض فطرت کے ساتھ دست غیب سے بھی نوازاتھا، حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا گ<sup>ا</sup> فرماتے ہیں کہ میں بیس (۲۰)سال حضرت کی خدمت میں رہا، کسی مانگنے والے کو محروم نہیں کیا، مصلے کے پنچے ہاتھ ڈالتے اور جوہاتھ میں آتا اسے مرحمت فرمادیتے، ان کابیہ بھی بیان ہے کہ اس دوران میں نے ان کو بھی غصہ کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔

آپ کی رہائش ایک چھوٹی سی جھو نپڑی میں رہتی تھی، لباس بہت سادہ تھا، دو تہی میں لیٹے ہوئے بیٹے رہتے تھے، آپ کی غذایا نچ مثقال سے زیادہ کی روٹی نہیں ہوتی تھی۔

آپ کی وفات سلطان شمس الدین التمش کے دور میں ہوئی، تاریخ وفات جمہور اہل تاریخ کے نزدیک ۲/رجب المرجب یوم دوشنبه ۲۳۲ ہے مطابق ۲/اپریل ۱۳۳۹ ہے، بعض نے ۳۰۰/ ذی الحجہ بھی لکھاہے، مگر پہلا قول صحیح ہے، البته سن وفات میں سخت اختلاف ہے، ۲۳۲ ہے وہ ۱۳۳ ہے وہ ۱۳۳ ہے کئی اقوال ہیں، عمر میں بھی کئی اقوال ہیں، بعض نے چھیانوے (۹۲) سال، بعض نے ایک سویاد (۱۰۴) سال، بعض نے ایک سویاد (۱۰۴) سال، بنائی ہے، مز ار مبارک اجمیر شریف مرجع خلائق ہے۔

مشہورہے کہ آپ کی وفات کے بعد آپ کی پیشانی پریہ نقش ظاہر ہوا"حبیب الله مات فی حب الله"(الله کا حبیب الله کی محبت میں دنیاہے گیا)

خلفاء اور مریدین کی تعداد بے شارہے، آپ سے اسلام کواس ملک میں فروغ ہوا، کہاجا تاہے کہ نوے (۹۰)لا کھ آدمی آپ کے دست مبارک پر مسلمان ہوئے، سلسلۂ چشتیہ پورے برصغیر میں آپ ہی کے ذریعہ پھیلا، اور آپ ہی اس سلسلہ کے امام الطریق بھی ہیں۔

حضرت خواجہ کی دواہلیہ تھیں ،ایک توسیدوجیہ الدین جو حضرت خنگ سوار کے ماموں تھے، کی بیٹی تھیں ، ان کااسم گرامی "بی بی عصمت " تھا، ان کے بطن سے تین بیٹے پیداہوئے،۔۔۔ حضرت خواجہ کی دوسر ی بیوی ہندوستان کے راجاؤں میں سے ایک راجہ کی بیٹی تھیں ، وہ مسلمان ہو گئی تھیں ،ان کا اسلامی نام "امۃ اللّٰد"ر کھا گیا، ان کے بطن سے ایک بیٹی "حافظہ جمال" پیداہوئیں ،ان کے شوہر کانام شیخ تقی الدین تھا، (اخبار الاخیار ص ۵۹ تا ۲۵ مؤلفہ حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی ﷺ خزینۃ الاصفیاء ص ۲۱ تا ۲۷ "چشت "خراسان کے ایک مشہور شہر کانام ہے، اسی نسبت سے سلسلۂ چشتیہ مشہور ہوا، مطرت خواجہ ابواسحاق چشتیہ مشہور شہر کانام ہے، اسی خواجہ ابواسحاق چشتی شامی " رقرم مما / ربیج الثانی ۲۹ سے مطابق ۲۰ جنوری ۱۹۴۱ء) پہلے بزرگ بیں جن کے اسم گرامی کے ساتھ تذکروں میں چشتی لکھا ہوا ملتا ہے، حضرت ابواسحاق چشتی سے حضرت خواجہ معین الدین چشتی تک مسلسل کئی اکابر کا تعلق اسی خطئہ چشت اہل بہشت سے رہا، حضرت خواجہ معین الدین اجمیری سے قبل بھی سلسلۂ چشت کے بعض اکابر ہندوستان تشریف لائے شھے ، جیسا کہ حضرت جامی آئے خواجہ ابو محمہ بن ابی احمہ چشتی اولادت کیم محرم الحرام اسم ہو مطابق ۱۹ / ستمبر ۲۸ ہوء۔ وفات ۱۸ / ربیج الاول ۱۱ ہم ہم مطابق ۱۳ / جولائی ۲۰ باء یا بھی رجب ۱۱ ہم ہم مطابق ۲۱ / اکتوبر ۲۰ باء وفات ۱۸ / ربیج الاول ۱۱ ہم ہم مطابق ۱۳ / جولائی ۲۰ با یا بھی رجب ۱۱ ہم ہم مطابق ۲۲ / اکتوبر ۲۰ باء وفات کا ذکر کیا ہے کہ وہ سلطان محمود غرنوی آئے ہمراہ ہندوستان (سومنات) آئے تھے، اوران کی دعا سے لشکر اسلام کو فتح نصیب ہوئی تھی کھی۔

مؤلفه مفتی غلام سرور ﷺ تاریخ مشائخ چشت ص۱۲۵ تا۱۷۰ مؤلفه حضرت شیخ الحدیث مولانا محمدز کریاکاند هلوی ٌ، ناشر: مکتبه شیخ زکریا، سهارن پور، ۳۹۳اِه ﷺ تاریخ مشائخ چشت ص۱۲۸ خلیق نظامی )

253 - آپ کالقب ولی الدین یاناصح الدین تھا، پیدائش ولی تھے، کہاجاتا ہے کہ حمل کے زمانہ میں والدہ کے پیٹ سے ذکر اللہ کی آوازآتی تھی، نسباً سید حسنی تھے، آپ کی ولادت کیم محرم الحر ام اسین مطابق 19/ سمبر ۲۹۹ء میں ہوئی، پیداہوتے وقت سات مرتبہ کلمہ پڑھا، ایام رضاعت میں بھی ذکر جاری رہتاتھا، کئی غیر مسلم یہ دیکھ کر مسلمان ہوگئے، خرقۂ خلافت اپنے والد ماجد خواجہ ابواحمد سے حاصل کیا، سات (کے) سال کی عمر میں بیعت ہوئے، اور بارہ (۱۲) سال کی عمر تک ایک حجرہ میں تنہار ہے، روزہ رکھتے اور مجاہدے کرتے تھے، والد کے وصال کے بعد چو میں (۲۲) سال کی عمر میں سجادہ نشیں ہوئے، بہت می کرامات آپ سے منسوب ہیں، ایک مرتبہ دریائے کنارے اپنی گدڑی میں رہے تھے کہ ادھر سے بادشاہ وقت کاگذر ہوا، اس نے دینار کی ایک تھیلی ہدیہ کی ، آپ نے انکار کیا، لیکن جب اس نے اصر ار کیا، تو آپ نے دریا کی طرف رخ کیا اور سیڑوں محجلیاں دینار لئے ہوئے کنارے پر آگئیں ، حضرت شیخ نے فرمایا کہ جس شخص کے پاس اس قدر خزانہ غیبیہ موجود ہووہ تمہاری تھیلی کی قدر کیا کرے۔

ستر (۷۰)سال کی عمر میں باشار ہُ غیبی محمود غزنوی کے ساتھ سومنات کے جہاد میں شریک ہوئے، آپ کی وفات اسی متر (۸۰)سال کی عمر میں ۱۲ / رکیج الاول یا کیم رجب ۱۱ میر مطابق ۱۳ / جولائی یا ۲۷ / اکتوبر ۲۰۰ او کو ہوئی، "امام برحق "سے تاریخ وفات نکلتی ہے، مز ار مبارک چشت میں ہے (خزینۃ الاصفیاء ج۲ص ۲۳ تا ۲۲ مولفہ مفتی غلام سرور لاہوری ﷺ تاریخ مشاکخ چشت صدی ۱۵۵ تا ۱۵۵ شیخ زکریا کا ند هلوئی ً)

<sup>254</sup> - نفحات الانس للجامی ص ۴ ۵۲، ترجمه سنمس بریلوی، ناشر دانش پیاشنگ سمپنی، دریا شنج د بلی، <del>۱۰ ب</del> ع

ہندوستان میں سلسلۂ چشتیہ حضرت خواجہ غریب نوازؓ سے جاری ہوا

لیکن سلسلۂ چشتیہ کو ہندوستان میں جاری کرنے کا نثر ف حضرت خواجہ معین الدین چشی گو حاصل ہوا،وہ پر تھوی راج کے عہد میں ہندوستان تشریف لائے،اوراجمیر کواپنامستقر بناکر تبلیغ واشاعت کاکام نثر وع کیا،میر خور دنے ان کو "نائب رسول الله فی الهند" لکھاہے 255،

اجمیر شریف کی تاریخی اور مذہبی اہمیت

ان دنول اجمیر راجپوت سامر اج کامضبوط مر کزاور ہندؤں کامضبوط گڑھ تھا، دور درازسے ہندومذ ہبی رسومات کے لئے وہاں حاضر ہوتے تھے <sup>256</sup>، حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی اُجمیر کی تاریخی ومذہبی اہمیت پر روشنی ڈالتے ہوئے لکھتے ہیں:

"پرانے زمانہ میں ہندوستان پرایک راجہ حکر ال تھا، جس کی سلطنت برہماسے لے کر غرنی تک پھیلی ہوئی تھی، اس راجہ کانام "آ جا" تھا، جسے ہندی زبان میں آ فتاب کہا جا تاہے، اور میر ہندی زبان میں پہاڑ کے معنی میں ہے، اس طرح اس شہر کانام "اجامیر "رکھا گیا، ہندی میں اس شہر کانام آج میریا آ جامیر ہی ہے، مگر مرورزمانہ کے ساتھ یہ اجمیر سے مشہور ہو گیا"

ہندؤں کی تاریخ میں لکھاہے:

کہ ہندوستان میں پہاڑوں پر تغمیر ہونے والی دیواروں میں سب سے پہلے یہی دیوار تغمیر ہوئی ،جواجمیر کے پہاڑ کے اوپر ہے،اسی طرح سرزمین ہندمیں جو سب سے پہلاحوض بنایا گیاوہ پھکر کاحوض ہے،جواجمیر سے آٹھ میل پر ہے،اور ہندواس کی بوجاکرتے ہیں،اور ہر سال چھ روز کے لئے تحویل عقرب کے وقت وہاں جمع ہوکر عنسل کرتے ہیں،ان میں سے جو قیامت کے قائل ہیں ان کاعقیدہ یہ ہے کہ قیامت

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> -سير الاولياء (فارسي) ص ۴۵، مأخو ذازتاريخ مشائخ چشت ص ١٦٥ خليق نظامي ـ

<sup>256 -</sup> تاریخ مشائخ چشت ص۱۹۵ خلیق نظامی

بھی اسی حوض سے شروع ہوگی،اورآ جانام جواس ملک میں ہندو تھے پہلے سے رکھتے ۔ تھے،، پتھوراسب سے آخری راجاہے جس سے مسلمانوں نے ملک ہند حاصل کیا" 257

چشتیہ سلسلہ آپ کے زمانے میں ہی کافی دور دراز تک پہونچ گیاتھا، بعد میں یہ آپ کے خلفاء اور خلفاء کے خلفاء کے ذریعہ پورے بر صغیر میں پھیل گیا۔

#### سلسلهٔ چشتیه کی خصوصیات وامتیازات

#### جذب وتا ثير

ہونیت ہوئی معنویت جذب اور تا ٹیرہے، یہ قول سے زیادہ عمل کی معنویت کے قائل ہیں، ان کی کوشش ہوتی ہے کہ زبان سے کھے کے بغیر ان کے عمل کی کشش خود بخو دلوگوں کو کھینچ لے، شیخ نظام الدین اولیا یُحاقول ہے:

"هرچه علماء بزبان دعوت كنند،مشائخ بعمل دعوت كنند "258

(علاء جس بات کی دعوت زبان سے دیتے ہیں مشائخ عمل سے دیتے ہیں)

ا یک دن ایک مسلمان ایک ہندو کو لے کر شیخ نظام الدین اولیاء گی خدمت میں حاضر ہو ااور کہا

کہ یہ میر ابھائی ہے، حضرت شیخ نے پوچھا:

"ایں برادر توہیج میلے بمسلمانی دارد؟

(تیرابه بھائی مسلمانی سے بھی کچھ رغبت رکھتاہے؟)

اس شخص نے عرض کیا: میں اسی غرض سے اسے یہاں لایاہوں کہ جناب کی نظر النفات سے وہ مسلمان ہو جائے، شیخ کی آئکھوں میں آنسو بھر آئے، فرمایا:

"اس قوم پرکسی کے کہنے کااثر نہیں ہو تا، ہاں اگر کسی صالح مر دکی صحبت میں آجایا

<sup>257</sup> - اخبارالا خيار ص ٦٣ مؤلفه حضرت شيخ عبد الحق محدث د ہلوی

<sup>258</sup> - تاریخ مشائخ چشت ص ۹ ۲۰۰ خلیق نظامی بحواله سیر الاولیاء ص ۳۲۱

کریں توشایداس کی برکت سے مسلمان ہو جائیں "<sup>259</sup>

کرامات ان کے یہاں بھی ثانوی درجہ کی چیزہے، بلکہ مشائخ سلسلہ نے اظہار کرامات کی مذمت کی ہے، اور اس کو "حیض الرجال" سے تعبیر کیاہے <sup>260</sup>۔

يرتوجمال

ﷺ چشتی اکابرا کثر جمال کے پر توہوتے ہیں ،ان کے اخلاق کی ٹھنڈک لوگوں کواپنی طرف کھینچتی ہے،حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء تفرماتے تھے کہ حسن اخلاق کی بنیاد تین چیزوں پر ہے:

ا-لوگوں سے خندہ پیشانی کابر تاؤ۲-کسب حلال ۳-بندگان خدا پر توسع <sup>261</sup>
ہندوؤں کے لئے وسیع النظری

<sup>259</sup> - تاریخ مشائخ چشت ص **۴۰۰** خلیق نظامی بحواله فوائدالفوادص ۱۸۲ ـ

(نوٹ) حضرت شیخ کا یہ جملہ ہندو قوم کی نفسیات کابالکل صیحے تجزیہ ہے، نفسیحتیں اور تقریریں اس قوم پراثر انداز نہیں ہو تیں، وعظ کی محفلیں ان کے لئے مؤثر نہیں ہیں، یہ شکتی اور طاقت کی پوجا کرنے والی قوم دل و دماغ اور سوچنے سیجھنے کی صلاحیتوں سے محروم ہے، دلا کل سے ان کو مطمئن کرنا ہے سود ہے، یہ قوم صرف کرامات اوراچھی صحبتوں سے متاثر ہوتی ہے، اسی لئے ہندوستان میں اسلام زیادہ تر مشاکخ اور صوفیاء سے پھیلا، جن کی زبانیں خاموش اور دل طاقتور ہوتے تھے، اگریہ لوگ و عظ و تقریر کی محفلوں سے مسلمان ہوتے تو سار اہندوستان مسلمان ہو چکاہوتا، لیکن ان صفات کے حامل مشاکخ جمیشہ کم ہوئے اس لئے اس قوم کے اسلام قبول کرنے کی شرح بھی کم رہی، جب تک صوفیاء کی طاقت اسلامی معاشرہ میں موجود تھی ہندو قوم مسلمان اور اسلامی شعائر کا بہت احترام کرتی تھی، بلکہ روحانی طور پر خوفزدہ رہتی تھی، لیکن آج ہمارے یہاں ایسے مشاکخ اور صوفیا نہیں رہے اسی لئے آج اس قوم کی جرات مسلمانوں کے مقابلے میں بڑھتی جارہی ہے، آج اس ملک میں مسلمانوں کے قومی اور ملی تحفظ اور اشاعت اسلام کے لئے پھراسی خانقابی نظام کی ضرورت ہے جس کولوگ چھوڑتے جارہے ہیں۔

خراب جان کر جس کو بجھادیاتم نے وہی چراغ جلاؤ تو روشنی ہوگی

> 260 - تاریخ مشائخ چشت ص۲۵۲ خلیق نظامی 261 - تاریخ مشائخ چشت ص۲۵۲ خلیق نظامی بحواله سیر الاولیاء ص۴۵۰

سلسلے میں وسیع النظر واقع ہوئے ہیں ، نافع السالکین کے حوالے سے جناب خلیق نظامی صاحب نے نقل کیاہے کہ:

> "ہمارے سلسلہ کا بیہ اصول ہے کہ مسلمان اور ہندود نوں سے صلح رکھنی چاہئے: حافظا گروصل خواہی صلح کن باخاص وعام با مسلماں اللہ اللہ با برہمن رام رام 262

> > \_\_\_\_\_

وہ ساری مخلوق کواللہ کاکنبہ قرار دیتے ہیں ، اس لئے خلق خداکے در میان وصل کی بات کرتے تھےنہ کہ فصل کی ،ایک شخص نے بابافرید گنج شکر گی خدمت میں قینچی پیش کی ، تو فرمایا: مجھے توسوئی دو، میں کاٹمانہیں، جوڑ تاہوں 263۔

کایک دن صبح کے وقت حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء ،امیر خسر و کے ساتھ اپنے جماعت خانہ کی حبجت پر چہل قدمی کررہے تھے ، دیکھا کہ پڑوس میں کچھ ہندوبتوں کی پوجا کررہے ہیں ، فرمایا:

"ہر قوم راست راہے دینے و قبلہ گاہے"

(ہر قوم کا اپنا یک راستہ، دین اور قبلہ گاہ ہے)

امیر خسر ونے فوراً ہی دوسر امصرعہ کہا:

من قبله راست كر دم جانب كح كلاب

(میں نے تواپنا قبلہ ایک کج کلاہ کی طرف ٹھیک کرلیاہے)

کہتے ہیں کہ اسوفت شیخ نظام الدین اولیاء کے سر پر ٹوپی ٹیڑ ھی رکھی ہوئی تھی۔

یہ مکالمہ ان اکابر کے افکار کاتر جمان اور چشتیہ سلسلہ کے اصولوں کا بہترین آئینہ دارہے<sup>264</sup>

المريد تنج شكر كى خانقاه ميں جو گى اكثر حاضر ہوتے تھے، دومریتبہ شنخ نظام الدین اولیاء كى 🖈 بابا فرید تنج شکر تكی خانقاه میں جو گى اكثر حاضر ہوتے تھے، دومریتبہ

262 - تاريخ مشائخ چشت ص ۲۰۰ خليق نظامي بحواله نافع السالكين ص ۲۷ ا

263 - تاريخ مشائخ چشت ص ٧٠٠ خليق نظامي بحواله فوائد الفواد

<sup>264</sup> - تاریخمشائخ چشت ص۸ ۲۰۰۰ خلیق نظامی بحواله انوارالعیون ( قلمی ) نیز تزک جهانگیری

ملاسل تصوف

ان سے وہاں گفتگو ہوئی، ایک بار عالم علوی اور سفلی پر بات چپٹر گئی، جو گی نے اپنے خیالات کی جو وضاحت کی تو شیخ نظام الدین ً پر بڑاا تر ہوااور فرمایا: "مر اسخن اوخوش آمد" (مجھے اس کی بات اچھی لگی)<sup>265</sup> حضرت امیر خسر وگایہ شعر بھی ان کے انہی جذبات کا ترجمان ہے:

اے کہ زبت طعنہ بہ مندوبری

ہم زوے آموز پرستش گری

(اے ہندو کوبت کاطعنہ دینے والے شخص!اس سے پرستش کاطریقہ سیکھ لے)

فوائد الفواد میں لکھاہے کہ:

"کے از حاضر ان پرسید کہ ہندوے کہ کلمہ می گوید وخدائے رابو حدانیت یاد می کندر سول رابر سالت، اما ہمیں کہ مسلمان می آئند ساکت می شود عاقبت اوچہ باشد" حاضرین میں سے ایک شخص نے بوچھا کہ ایک ہندو کلمہ پڑھتا ہے، اللہ کی وحدانیت اور رسول کی رسالت پر اعتقادر کھتا ہے، لیکن جوں ہی مسلمان آتے ہیں خاموش ہوجا تا ہے، اس کا انجام کیا ہوگا؟"

حضرت نظام الدين اولياءً نے جواب ديا كه:

"معاملة او بحق است تاحق حيد كند، ان شاء عفاو ان شاء عذب"

یعنی اس کامعاملہ حق تعالیٰ کے سپر دہے، چاہے تومعاف کر دے اور چاہے توعذاب

رے 266

## غير مسلموں کو ذکر کی تعلیم

مشائخ چشت ہدایت فرماتے تھے کہ اگر کوئی ہندو تمہاری صحبت سے گرویدگی یاعقیدت کی بناپر تمہارے پاس آنے جانے لگے اور تم سے ذکر وغیرہ کے متعلق بوچھے تو فوراً بتادو ،اس فکر میں نہ

<sup>265</sup> - تاریخ مشائخ چشت ص۷۰۰ خلیق نظامی بحواله فوائد الفواد ص ۸۵

266 - تاریخ مشائخ چشت ص ۱۳،۱۱۳ خلیق نظامی بحواله فوائدالفوادص ۱۳۵

رہے کہ وہ با قاعدہ مسلمان ہوجائے جب اسے روحانی تعلیم دی جائے، یہی بات شاہ کلیم اللہ دہلوگ کے ایک مکتوب میں ہے:

"صلح با هندوومسلمان سازندوهر که ازین دوفرقه که اعتقاد بشماداشته باشند، ذکروفکر مراقبه وبگویند که ذکر بخاصیت خوداورابر بقهٔ اسلام خواهد کشید "<sup>267</sup>

#### ساع ایک روحانی علاج

ہسلسلۂ چشتیہ کا ایک خاص امتیازان کا ذوق ساع ہے، ساع با قاعدہ یہاں داخل سلوک ہے،

اوراس کو کئی روحانی عوارض کاعلاج ماناجا تاہے، مولانا محمود کاشانیؒ نے مشائخ کے لئے اس کی ضرورت بیان

کرتے ہوئے لکھاہے کہ:

"اصحاب ریاضت وارباب مجابده از کثرت معاملات گاه گاه اتفاق افتد که کلالتے و ملالت در قلوب و نفوس حادث شود و قبض ویاسے که موجب فتوراعمال و قصور احوال بود طاری گردد، بس مشائخ متأخر ازبرائے رفع این عارضه و دفع این حادثه ترکیبے روحانی از ساع صوت طبیبه والحان تناسبه واشعار مهیجه مشقوقه بروجه که مشروع بود خموده اند 268

(یعنی کبھی اصحاب ریاضت کو کثرت معاملات کی وجہ سے قلب و نفس میں ضعف و اضحلال طاری ہوجا تاہے جو معمولات کی ادائیگی یاوار دات و کیفیات کی راہ میں حائل ہوتا ہے، متأخرین مشائخ نے اس طرح کے عوارض کو دور کرنے کے لئے ساع کوایک روحانی علاج قرار دیا ہے، کہ جائز طریق پراچھی آواز اور خوبصورت ترنم کے ساتھ بامعنی اشعار پڑھے جائیں، تواس سے ضعف واضمحلال دور ہوجا تاہے)

اس سے معلوم ہو تاہے کہ چشتیہ کے یہاں بھی ساع بذات خود مقصود نہیں ہے، یہ ایک علاج

<sup>----</sup> در ال المحتود المستحدد المستحد المستحدد ال

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> - تاريخ مشائخ چشت ص ۱۸۳ خليق نظامي بحواله مصباح الهدايت ص ۱۸۳،۱۸۲ ـ

ہے، جس کی ضرورت مرض کی صورت میں پیش آتی ہے، عام حالات میں اکابر چشت کے یہاں بھی ساع کی ضرورت نہیں ہے۔ یہ ایک روحانی غذاہے جس میں آداب کی رعایت ضروری ہے۔ آداب و نثر ائط سماع

یہاں ساع کے جواز وعدم جواز کی بحث غیر ضروری ہے،اس لئے کہ حبیبا کہ مذکورہ بالااقتباس سے بھی معلوم ہو تاہے کہ ساع کی صرف جائز صور توں کی گنجائش ہے، ناجائز کی نہیں، آلات کے علاوہ خود قلب کی کیفیت واحوال کا بھی ساع کے حکم پر اثریر ٹاہے،امام ابوالقاسم عبد الکریم بن ہوازن القشیری ؒ (٧٧٣ - ٩٨٧) ه / ٣٧٧) في حضرت شيخ ابوعلى د قاق ك حوالے سے نقل كياہے كه: "ساع عوام کے لئے حرام ہے اس لئے کہ ان کے نفوس اپنی حالت پر باقی رہتے ہیں ، زاہدوں کے لئے مباح وجائزہے، کیونکہ انہیں مجاہدات حاصل ہیں ،اور ہمارے مریدوں کے لئے مستحب ہے کہ ان کے دل زندہ ہوں "۔۔۔ اور شیخ مشادالدینوریؓ فرماتے تھے کہ میں نے جنید کو فرماتے سنا کہ جس نے تکلفاً سماع کو چاہا اس کے لئے بیہ فتنہ ہو گا، مگر جسے خو دبیر چیز حاصل ہو جائے ،اس کے لئے ساع راحت ہے ،<sup>269</sup> حضرت خواجه نظام الدين اولياء فرماتے ہيں كه ساع كى چار (۴) قسميں ہيں: ۱- حلال، ۲- حرام، ۳- مکروه، ۴- مباح اگرصاحب وجد کوحق کی طرف زیادہ میل ہے توساع اس کے حق میں مباح ہے، اگراس کامیلان مجاز کی طرف زیادہ ہے توساع اس کے حق میں مکروہ ہے، لیکن جس کادل بالکل مجازہی کی طرف ہواس کے لئے ساع حرام ہے،اورجب میلان طبع کلیتاً حق کی طرف ہو تو ساع حلال ہے<sup>270</sup>۔

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> -الرسالة القشيرية ص٧٠٥٠٥ مؤلفه امام ابوالقاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري (٢<u>٧٣ م / ٢٨٩ ۽ - ٢٦٩ م و سام ابوالقاسم عبدالكريم بن هوازن القشيري (٢٤ م / ٢٨٩ ۽ - ٢٥٠ م و الله ملتبه رحمانيه لاهور ترجمه: محمد عبدالنصير بن عبدالبصير العلوى، ناشر مكتبه رحمانيه لاهور 270 - تاريخ مشائخ چشت ص ١٣ سخليق نظامي بحواله سير الاولياء ص ٢٩٢، ٢٩١ -</u>

حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء نے بیہ بھی صراحت کی ہے کہ ساع کے حلال ہونے کے لئے جارچیزیں ضروری ہیں:

ا-مسمع ۲-مستمع سا-مسموع ۳-آلهٔ سماع

العنی گانے والا) مر د کامل ہو، لڑ کا یاعورت نہ ہو۔

العنی سننے والا) یاد حق سے خالی نہ ہو۔

العني جو چيز گائي جائے) فخش نہ ہو۔

☆ آلهٔ ساع (لینی مز امیر)موجو دنه ہو۔

مشائخ چشت کاخیال تھا کہ اگر ان میں سے ایک شرط بھی پوری نہ ہو توساع حرام ہے 271۔

لیکن بعد کے ادوار میں رفتہ رفتہ ان شر ائط کو نظر انداز کیاجانے لگا، یہاں تک کہ صرف رسم باقی رہ گئی، اور ساع کی روح ختم ہو گئی، اسی لئے سلسلۂ چشتیہ کے مشہور بزرگ حضرت شاہ کلیم اللہ صاحب فرماتے تھے کہ اب صرف "ہائے ہوساع "رہ گیاہے، شاہ صاحب موجودہ دور میں کثرت ساع کونالیسند کرتے تھے، اور اس کی وجہ یہ تحریر فرمائی کہ:

"امر وزقدرراگ مشائخ نمی شناسند و آداب رارعایت نمی کنند"<sup>272</sup> (یعنی آج کل مشائخ کے ساع کامعیار لو گوں کو معلوم نہیں ہے،اور لوگ آداب کی رعایت ملحوظ نہیں رکھتے)

حضرت شيخ زكرياتحرير فرماتے ہيں:

"مجلس ساع کے منعقد کرنے کے لئے علماء نے دس (۱۰) شرطیں لکھی ہیں ان شر الط کے پائے جانے کے بعد غالباً اہل افتاء بھی اس کی زیادہ مخالفت نہ کریں،وہ شر الط اکابر سلسلہ کے کلام میں بڑی تفصیل سے مذکورہیں،لیکن حضرت اقد س

<sup>271 -</sup> تاریخ مشائخ چشت ص ۱۳ خلیق نظامی بحواله سیر الاولیاء ص ۹۹۲ \_

<sup>272 -</sup> تاریخ مشائخ چشت ص ۱۳ خلیق نظامی بحواله مکتوبات کلیمی ص ۸۳ ـ

تھانویؓ نے ایک مستقل رسالہ "حق الساع" کے نام سے تحریر فرمایا ہے اوراس میں امام غزالیؓ کی کتاب احیاء العلوم سے پانچ شر ائط اور پانچ موافع تحریر فرمائے ہیں"

اس کے بعد شیخ زکر یاصاحب ؓ نے حضرت تھانویؓ کے مذکورہ رسالہ سے کئ صفحات میں اس کے اقتباسات نقل فرمائے ہیں، جس کا آخری پیر گراف ہے ہے:

"اب اینے زمانے کا حال دیکھ لیجئے کہ جولوگ اس میں مبتلا ہیں، انہوں نے اس کو دال روٹی کرر کھاہے، اور ذراسا بہانہ مجلس منعقد کرنے کئے کافی ہوجا تاہے، یہاں تک شرکط وعوارض کی تفصیل اور اینے زمانہ کی حالت ہم نے دکھلا دی، اب جو از و ناجو از کا فیصلہ خو د ناظرین کرلیں، ہمارے عرض کرنے کی ضرورت نہیں "<sup>273</sup>

اس تفصیل سے ساع کے بارے میں اکابر چشت کانقطۂ نظر واضح ہوتا، ساع کے موضوع پر متعددمشائخ نے تفصیلی بحثیں ملتی ہیں، مثلاً مولانا فخر الدین زراوی ؓ نے رسالہ "اصول الساع "میں، امام غزالی ؓ نے کیمیائے سعادت "میں، حضرت شخ بجویری ؓ نے کشف المحجوب میں، اور حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی ؓ نے اپنے رسالہ "قرع الاسماع باختلاف اقوال المشائخ و احوالہم فی السماع "وغیرہ میں مفصل روشنی ڈالی ہے، تفصیل کے لئے ان کتابوں کی طرف رجوع کیا جاسکتا ہے۔ سلسلۂ چشتیہ صابر یہ رزاقیہ

حضرت منوروی گونسبت چشت سب سے اول اپنے نانابزر گواراور پیر طریق حضرت مولانا امیر الحسن قادری سے حاصل ہوئی ،اس لئے کہ حضرت امیر گوبانسہ شریف کی مجموعی نسبت حاصل تھی ،اور حضرت بانسوی گو چشتیہ کی اجازت و خلافت بطریق اویسیت حضرت خواجهٔ خواجهان معین الدین چشتی اجمیری سے اور نیز مخدوم العالم حضرت شخ احمد عبد الحق ردولوی (ولادت ۲۷٪ مرح / ۱۲۷٪ مرح العالم حضرت شخ احمد عبد الحق ردولوی (ولادت ۲۷٪ مرح / ۱۲۷٪ مرح العالم حضرت شخ احمد عبد الحق ردولوی (ولادت ۲۰٪ مرح العالم حضرت شخ احمد عبد الحق ردولوی (ولادت ۲۰٪ مرح العالم حضرت شخ احمد عبد الحق ردولوی (ولادت ۲۰٪ مرح القالم مرح العالم حضرت شخ احمد عبد الحق ردولوی (ولادت ۲۰٪ مرح القالم مرح القالم مرح العالم حضرت شخ احمد عبد الحق ردولوی (ولادت ۲۰٪ مرح القالم مرح ا

<sup>273 -</sup> تاریخ مشائخ چشت ص۱۹۴ تا ۲۰۴۴ مؤلفه حضرت شیخ محمد ز کریا کاند هلوی ٌ

وفات ۱۵/ جمادی الثانیه ۲۳۷ هر پاکسیم هر مطابق ۱۴ فروری ۱۳۳۳ او پاسسیم او کسے حاصل ہوئی ---- حواثی --------

274 - اصل نام "احمد" ہے،اور عبدالحق لقب ہے،سلسلۂ نسب حضرت عمر بن الخطاب ؓ تک پہونچتا ہے، آپ کے دادا شیخ داؤدجو کہ حضرت نصیر الدین محمود چراغ دہلی سے نسبت رکھتے تھے، ہلا کو خان کے زمانے میں بلخ سے ہندوستان آئے،اس وقت ہندوستان میں علاء الدین خلجی کی حکومت تھی، خلجی نے ان کو اودھ کا گور نرمقرر کیا،

آپ کی پیدائش ایسے ہے ہیاں دبلی ہونے ، وہ ایس بوٹی ،بارہ برس کی عمر میں علوم ظاہرہ کے لئے اپنے بڑے بھائی مولانا تقی الدین صاحب کے پاس دبلی ہونے ،وہ ایس بڑے عالم اورایک دینی مدرسہ کے سربراہ تھے، وہ ایس نے دریافت کیا کہ مختقہ تھے، اور تعلیم حاصل کرتے تھے، صرف و نوکو کی کتاب شروع کی، جب یہ مثال آئی کہ ضرب زید عمروا ، تو آپ نے دریافت کیا کہ دیتے ہوئی کہ ضرب زید عمروا ، تو آپ نے دریافت کیا کہ دیتے ہوئی کہ شار از اس کا کیا تصور تھا؟ بھائی صاحب نے سمجھایا کہ یہ فرضی مثال ہے، کسی نے کسی کو نہیں بارا تو کہنے گئے کہ میں ایس نہیں آپ کو لے گئے، مگر آپ نے علم ظاہری حاصل کرنے سے صاف انکار کر دیا، وہ بھیین سے بی صاحب حال سے بڑے علاء کے پاس بھی آپ کو لے گئے، مگر آپ نے علم ظاہری حاصل کرنے سے صاف انکار کر دیا، وہ بھیین سے بی صاحب حال سے بادر سات (کے) سال عمر سے بی تبجد کی نماز پڑھنے گئے تھے نام ظاہری حاصل کرنے سے صاف انکار کر دیا، وہ بھیین سے بی صاحب حال سے علم ظاہر چھوڑ کر علم باطن سمجادی بی بیتری تالی صاحب علی حاصل کے علم ظاہر چھوڑ کر علم باطن سمجادی بہ بھی بہو نیچ ، مگر مطلب براری نہیں عوادت وریاضت کی ، بیری تالی طن میں مشغول ہو گئے اور سالہاسال تک جنگلوں میں عبادت وریاضت کی ، بیری تالا شیں مختلف علا تول کا سفر کیا ، وہال دور تھوٹ کیا ہم کیا ہو گئے ، وہال دور یو انے رہتے ، مگر مطلب براری نہیں ہوئی ، وہال سے بہار بہو نے ،وہال دور یو انے رہتے ، میری کی تلاش میں عباد کہو گئی ہوئی ، پھر ان کو حضرت شخ جالل الدین کو بھی ازراہ کشف آپ کے انے کا دیور سے آپ نے کا فرانہ اور آپ پر جو افر د کی تھی وہ وہ شاشت و خوشی میں تبدیل ہوگئی ، پھر ان کو حضرت شخ جالل الدین کو بھی ازراہ کشف آپ نے آپ کو خوال دائے ہی جو اب میں حق حق کہا، حضرت جالل نے ای نسبت سے آپ کو عبدالحق کا لقب دیا، حضرت جالل نے آپ کو خوال نے ایک میں نے اللہ سے دعائی تھی کہ وہ ہمارے سلط کو تبہارے واسط سے وہاری رکے ہے ، ان کو رکھوٹ تیاں کو خورت کی کہار کے تے ان کی دورت اسلام کو کہارے واسط سے وہاری رکھے ۔ باری رکھے ۔ باری رکھوٹ کو کر کو خلاف کو کہارے واسلام ہواری رکھے ۔ باری رکھوٹ کے آپ کو کہار کو حسوت کو کو کہارے واسلام سے وہاری رکھوٹ کو کہارے وہوں کر رکھوٹ کو خوال کو حسوت کو کہاری کو حسول کو کہاری کو کو کر کو کو کو کر کو کر کو کر کو کر کو کو کو کو کر کو کر کو کر کو کھوٹ کو کر کو کر

شیخ کے ہز اروں خلفاءاور لا کھوں مریدین ہوئے،جو عرب و عجم سے لے کر چین اور روس تک پہو کچے گئے، دنیا کا کوئی ملک ایسانہیں تھاجہاں شیخ کا خلیفہ نہیں پہونچا،سلسلۂ عالیہ صابریہ چشتیہ آپ ہی کی وساطت سے پھیلا، آپ کے ایک صاحبز ادے کانام شیخ احمد محمد عارف تھا، بڑے صاحب کمال تھے۔

شیخ کے بارے میں کہاجاتا ہے کہ انہوں نے پچاس (۵۰) سال تک اپنے محلہ کی مسجد میں جھاڑولگائے، پھر بھی مسجد کاراستہ بھول جاتے تھے، تو مریدین حق حق کہتے ہوئے آگے آگے چلتے تھے، بڑے صاحب کرامات تھے، آپ کاوصال سلطان ابراہیم مشرقی کے دور میں ۱۵/ جمادی الثانیہ ۲۳۸یے ھیا ہے ۸۳۷یے ھی مطابق ۱۲/ فروری ۱۳۳۳یاء یا ۱۳۳۳یاء کوہوا، مز ار مبارک رودولی شریف میں ہے (اخبارالاخیار ص ۱۹۲۳ تا ۲۷۸ مفتی غلام مشرقی کے داخبارالاخیار ص ۱۹۲۳ تا ۲۷۸ مفتی غلام مرور لاہوری ﷺ تاریخ مشائخ چشت ص ۱۸۲ تا ۱۹۹۵ مؤلفہ حضرت شیخ محمد ذکریا کاند ھلویؓ)

ىلاسل تصوف

، یہاں حضرت مخدوم رودولوی ؓ ہے حضرت سیدصاحب بانسویؓ تک کا شجر ہُ بیعت (جناب محمد رضاانصاری صاحب کی کتاب تذکرہ حضرت سیدصاحب بانسویؓ کے مطابق ) درج کیاجار ہاہے:

### مشائخ سلسلهٔ چشتیه صابریه رزاقیه

(۱) حضرت مخدوم شیخ احمد عبد الحق ردولوی ترولادت ۲۷<u>کھ کر</u> ۱۳۷۳ء - وفات ۱۵/جمادی الثانیه ۲۳۸ھ یا ۲۳۸ھ مطابق ۱۴/فروری <u>۳۳۳ ا</u>ء یا ۲۳۳<u>۳ا</u>ء)

(۲) حضرت کبیر الاولیاء جلال الدین پانی پتی (ولادت ۱۹۵۰ ه / ۱۲۹۲ ء - وفات ۱۳۹۸ مطابق ۲۷/ دسمبر ۱۳۳۳ ه ) <sup>275</sup> ۱۳ سا/ر بیچ الاول یاذی قعد و ۲۵ بچره مطابق ۲۷/ دسمبر ۱۳۳۳ ه و ۱۳۹۳ مطابق ۲۷/ دسمبر ۱۳۳۳ و ۱۳۳۳ و ۱۳۹۳ مطابق ۲۵ مطابق ۲

275 - اسم گرامی "محمد بن محمود یاخواجه محمود ہے، لقب "جلال الدین "ہے جو شخ کی طرف سے ملاتھا، سلسلۂ نسب امیر المؤمنین حضرت عثمان بن عفان سے ملاتھے، آپ کی ولادت (غالباً) 190٪ ھے \190٪ میں ہوئی، آپ حضرت شمس الدین ترک پانی پی آئے خلیفۂ اعظم بین ، آپ حضرت شمس الدین ترک پانی پی آئے خلیفۂ اعظم بین ، آپ نے بڑے مجاہدات کئے، اخیر عمر میں استغراق کاغلبہ ہو گیاتھا، نماز کے وقت خدام متوجہ کرتے تھے ، نماز کے بعد پھر استغراق کی حالت طاری ہوجاتی تھی۔

آپ کو بہت قبول عام حاصل ہوا، آپ کی خانقاہ کے لنگر میں روزانہ کم از کم ایک ہز ارآد میوں کا کھانا بنتا تھا، آپ کے خلفاء کی تعداد چالیس (۴۰) بتائی جاتی ہے، جن میں ہر خلیفہ سے مستقل سلسلہ جاری ہوا۔

بڑے صاحب کر امات تھے، آپ کی ایک کر امت سے متاکثر ہوکر لوگوں نے اپنے گاؤں کانام جلال آباد رکھ دیا، آپ کے حالات میں لکھا ہے کہ ایک مرتبہ آپ کا گذر دریائے کنارے ہوا، وہاں ایک ہندوجو گی آئکھیں بند کئے بیٹھاتھا، تھوڑی دیر میں اس نے آئکھیں کھولیں، اور حضرت شخ کی طرف متوجہ ہو کر بڑی مبار کباددی، کہ تم بڑے اچھے وقت پر دریاپر آئے ہو، اس لئے کہ میرے پاس ایک پارس کا پھر ہے اور میں نے اپنے دل میں یہ عہد کیا تھا، کہ آئکھیں کھولنے کے بعد جو شخص سب سے پہلے نظر پڑے گااس کو دوں گا، اب اتفاقاً تو مل گیا، یہ کہ کر بڑے احسان کے ساتھ وہ پھر آپ کی نذر کر دیا، حضرت نے کے کر اس کو دریا میں بوچین ہوا، اور شدت غم میں رونے لگا، اس نے کہا کہ تم کو نہیں لیناتھا، نہ لیتے، تم نے میری زندگی بھر کی پونجی ضائع کر دی، حضرت نے فرمایا کہ جب تم مجھے دے چکے تو جھے اختیار تھا میں جو چاہوں کروں، اگر تم کو اتناہی غم ہے تو جاؤور ریا میں سے اپنا پھر نکال لو، وہ اندر گیا تو وہاں سیکڑوں پھر نظر آئے، حضرت نے کہا کہ اپناہی پھر لانا، چوری نہ کرنا، لیکن اس نے چپکے سے ایک اور پھر اٹھالیا، وہ دونوں پھر لے کر دریا سے نکا، حضرت نے فرمایا کہ یہ بدعہدی ہے، اس نے آپ کی خدمت میں آکر سر رکھ دیا، اور مسلمان ہو گیا۔

آپ نے دوبار سفر حج کیا، حضرت شیخ گاوصال ستر (۷۰)سال کی عمر میں ۱۳ / رہیج الاول یاذی قعد و ۲۵ بچھ مطابق ۲۷ /

(۳) حضرت شمس الدین ترک پانی پتی "(م ۱۹/شعبان یا ۱۰/جمادی الاولی یا جمادی الاولی یا جمادی الاولی یا جمادی الثانیة ۱۵ کی هم بالای بالای

دسمبر ساسیاء یا ۱۹ /اگست ۱۹۳۰ و کوہوا، مز ار مبارک پانی بیت میں ہے، آپ کے پانچ صاحبزادے تھے: خواجہ عبدالقادر، خواجہ ابراہیم، خواجہ شبلی، خواجہ کریم الدین، اور خواجہ عبدالاحد، یہ بنج گئج ولایت کہلاتے تھے، تصوف کے موضوع پر "زاد الابرار" کے نام سے آپ کی ایک تصنیف کاذکر بھی ماتا ہے (خزینة الاصفیاء ج۲ص۲۳۷ تا۲۹۷ مولفہ مفتی غلام سر ور لاہوری کی تاریخ مشائخ چشت صسم۱۳۱۷ تا۱۸۹ شیخ زکریا کاند صلوی)

276 - سادات ترک میں سے ہیں، والد ماجد کانام حضرت شیخ احمد بسوی آئیں، سلسلۂ نسب چند واسطوں سے حضرت محمد بن علی المر تفنی سے ماتا ہے، علوم ظاہری کی پیکس کے بعد علوم باطن کی طلب میں ماوراء النہر ہوتے ہوئے پاک پیٹن تشریف لائے، اور وہال حضرت بابا فرید شیخ شکر سے بیعت ہوئے ، اور خلافت واجازت سے سر فراز ہوئے ، پھر آپ کے حکم پر کلیر شریف میں حضرت صابر کلیری گئی خدمت میں حاضر ہوئے، اور بیٹے کی طرح ان کی خدمت کی، حضرت صابر کلیری آپ کو بیٹائی فرماتے تھے، پندرہ سال سک آپ حضرت صابر کلیری آپ کو بیٹائی فرماتے تھے، پندرہ سال تک آپ حضرت صابر کے عشل ، وضو ، کھانا پکانے اور لکڑیاں لانے کی خدمت پر مامور رہے ، وفات سے قبل حضرت صابر آنے خرقۂ خلافت سے سر فراز فرمایا، اور کہا کہ میری وفات کے تین دن بعد چلے جانا، کلیر میں اس سے زیادہ نہ محمل ہوئے۔ اس مارح جاسکتا ہوں ؟ حضرت نے عرض کیا کہ حضرت! پانی پت کی ولایت پر ان و نوں شاہ شرف الدین بوعلی قائدر ؓ فائز ہیں ، میں وہاں کس طرح جاسکتا ہوں ؟ حضرت نے فرمایا کہ ان کی ولایت کادور ختم ہو چکا ہے، تم پہونچو گے تو وہ تہمیں شہر کے درواز سے پر آئر ملیں گے ، چنانچہ ایسائی ہوا، حضرت صابر ؓ کی وفات کے تین دن بعد حضرت شمن الدین کا قیام آپ پانی پت کے لئے روانہ ہو گئے، اور وہاں حضرت شاہ ہو علی قائد رؓ کو ان باتوں کو انکشاف ہو چکا تھا، حضرت شمن الدین کا قیام آپ پانی پت کے لئے روانہ ہو گئے، اور وہاں حضرت شاہ ہو علی قائد رؓ کو ان باتوں کو انکشاف ہو چکا تھا، حضرت شمن الدین کا قیام آپ پانی پت کے کمرے ہی میں رہا، اور دونوں بڑی محبت واتحاد کے ساتھ رہے ، تفصیل کیا ہوں میں موجود دے۔

حضرت سنمس الدین گراہے صاحب مقام اور صاحب کر امات تھے، پیرومر شدکی حیات ہی میں ان کی اجازت سے ایک بارآپ نے سلطان بلبین کے لشکر میں ملاز مت کرلی تھی، سخت سر دی کے موسم میں جس تالاب سے آپ وضو فرماتے تھے، اس میں آپ کے وضو کے مقام پر پانی گرم ہو جاتا تھا، اس سے اہل فوج آپ کے بہت معتقد ہوئے، شدہ شدہ یہ خبر بادشاہ تک پہونچی، بادشاہ کھی معتقد ہوگی، اس نے قلعہ کی فتح کی دعاکے لئے التجاکی ، چنانچہ آپ کی دعاکی برکت سے اسی دن قلعہ فتح ہوگی، بلدوستان میں اور کلیر واپس ہوگئے ، پھر شیخ کے وصال کے بعد پانی بیت چلے گئے، ہندوستان میں آنے سے قبل آپ نے ملاز مت ترک کر دی ، اور کلیر واپس ہوگئے ، پھر شیخ کے وصال کے بعد پانی بیت چلے گئے، ہندوستان میں تھیلی ہوئی ہے۔

آپ کاوصال جمہور کے قول کے مطابق ۱۵بے ھے /۱۳۱۵ء میں ہوا، بعض نے ۲ابے ھے مطابق ۱۳۱۱ء یا ۱۸بے ھے مطابق مطابق ۱۳۱۸ء مطابق ۱۳۱۸ء مطابق ۱۳۱۹ء مطابق ۱۳۱۹ء مطابق ۱۳۱۹ء مطابق ۱۳۱۹ء مطابق ۱۳۱۹ء مہینہ کی تاریخ میں بھی اختلاف ہے،۱۹ / شعبان المعظم، یا ۱۰ جمادی الاولی یا جمادی

# (۴) شیخ المشائخ حضرت خواجه علاء الدین علی احمد صابر کلیری "(ولادت ۱۹/ر سیج الاول ۲۲م) مطابق ۲۲/مارچ [۲۹۱]ء)<sup>277</sup> الاول ۹۹۲ه مطابق ۲۲/مارچ [۲۹۱]ء)

الثانيه، (خزینة الاصفیاء ج۲ص ۱۲۳ تا ۱۲۹ مولفه مفتی غلام سرور لا موری کی تاریخ مشائخ چشت ص ۱۸۲ تا ۱۸۴ شیخ زکریا کاند صلوی گیم مختصر حالات بزرگان چشت المل بهشت المعروف به سر کار غریب نواز ص ۹۸،۹۷ مؤلفه حضرت منوروی گ

277 - آپ حصرت شیخ فرید الدین گئی شکر " کے بھانے اور اکابر خلفاء میں ہیں ، آپ کی ولادت ۱۹ / رہے الاول ۱۹۳۰ ہے مطابق کم الم فروری ۱۹۲۱ ء کو ملتان کے ایک مقام "کو توال " پر ہوئی ، آپ کے والد ماجد کانام عبد الرحیم جیلانی (م ۱۷ / رہے الاول ۱۹۳۷ ہے مطابق کم جنوری ۱۰۲۱ ء ) اور والدہ ماجدہ کانام ہا جم ہیلہ خاتون (م ۲ / محرم ۱۱۴ ہے مطابق کے ابریل کے ۱۲۱ء ) ہے ، نسباً آپ سید حسی مطابق کم جنوری ۱۰۲۱ ء ) اور والدہ ماجدہ کانام ہا جم ہیلہ خاتون (م ۲ / محرم ۱۲۴ ہے مطابق کے ابریل کے ۱۲۱ء ) ہے ، نسباً آپ سید حسی ہیں ، آپ کاسلسلۂ نب بیران بیر حضرت غوث اعظم شیخ عبد القادر جیلائی تک پہونچتا ہے ، آپ اپنے مامول بابا فرید ؓ کے لئگر خانہ کے تقریباً بارہ سال تک منتظم رہے ، لیکن صرح کا اجازت نہ ہونے کی بنا پر بھی لنگر سے کچھ نہیں کھایا، ہمیشہ روزہ رہے ، اور جنگل کی جڑی بوئیوں پر اکتفافر مایا، بارہ (۱۲) سال بعد حضرت کے دریافت کرنے پر بتایا کہ غلام کی کیا بجال تھی کہ بدون ارشاد حضرت اقد س کو اس میں تصرف کر تا، حضرت نے یہ جواب س کر آپ کو صابر کا خطاب مرحمت فرمایا، اور خرقۂ خلافت سے نوازا، دہلی کی روحانی خطر ان سیر دکی ، اور علم دیا کہ پاک پٹن سے جواب س کر آپ کو صابر کا خطاب مرحمت فرمایا، اور خرقۂ خلافت نامہ پر مہر لگواؤ پھر دہلی جاؤ، چنا نچہ آپ ان کی خدمت میں بہو نچے مگر ملاقات کے بعد دونوں میں "کنی پیدا ہو گئی، اور شیخ جمال نے دہلی کی ولایت کاخلافت نامہ بھراڑد یا، آگے تفصیلی واقعات کہا کی ولایت سیر د کی اور از سر نو خلافت نامہ تیار کر واکر دیا، اس سے آگے کے واقعات بھی معروف ہیں ، جن میں رطب ویابس بھی ہیں۔

آپ بڑے صاحب مقام تھے، حضرت خواجہ فرید ؒ فرماتے تھے کہ "میرے باطنی وظاہری علوم تو حضرت نظام الدین کو ملے، مگر میرے پیروں کے ظاہری اور باطنی علوم کے سمندر علاء الدین کے حصہ میں آئے، میرے سینے کے تمام علوم خواجہ نظام الدین بدایونی ؓ نے حاصل کئے، مگر میرے دل کے تمام علوم واسر ارعلاء الدین صابر نے لئے "

حضرت صابر پراکٹر استغراق کاغلبہ رہتاتھا، نیز طبیعت پر جلال بھی غالب تھا، وصال کے بعد بھی اس کے اثرات عرصہ تک باقی رہے ، مز ار پر حاضر ہو، بہت دنوں تک یہی کیفیت رہی ، بالآخر حضرت شاہ عبد القدوس اپنے دور میں ایک بار مز اراقد س پر حاضر ہوئے، اور صاحب مز ارسے جمال کی درخواست کی ، توبیہ چک موقوف ہوئی۔

آپ کی وفات حالت سماع میں ۱۳ / رہیج الاول ۱۹۰ ہے مطابق ۲۱ / مارچ ۱<mark>۲۹۱</mark>ء چہار شنبہ کوہوئی ، مز ار مبارک کلیر شریف میں ہے ، آپ کے مز ارپر شہنشاہ ہند نورالدین جہا نگیر نے گنبر تغمیر کرایا تھا(خزینة الاصفیاءج ۲ص۱۵۳ تا۱۵۹ مولفہ مفتی غلام

سر ورلا ہور کی ﷺ تاریخ مشائخ چشت ص۱۸۰ تا ۱۸۲ شیخ زکر یا کاند هلو کی ﷺ مختصر حالات بزرگان چشت اہل بہشت المعروف بہ سر کارغریب نوازص ۸۱ تا ۹۷ مؤلفه حضرت مولاناالحاج حکیم احمد حسن منوروی ؓ)

278 - حضرت شیخ قطب الدین بختیار کاکی اگابراولیاء الله اور مستجاب الدعوات بزرگوں میں تھے، آپ کاسلسلۂ نسب چند واسطوں سے حضرت امام جعفر صادق سے متاہے، آپ کی ولادت ماوراء النہر کے ایک قصبہ "اوش" میں ۸۲۴ھ ھے /۱۸۲ اوٹی تھی رات کے وقت ہوئی ، لیکن ایک جگہ حضرت قطب شیخ خواجہ غریب نواز کے آسانہ پر حاضری کی تاریخ ۸۸۴ھ ھے /۱۸۸ او کسی ہے، اگریہ درست ہے تو مذکورہ تاریخ پیدائش درست نہیں ہوگی، واللہ اعلم بالصواب۔

حضرت مولاناالحاج حکیم احمد حسن منوروی ؓنے آپ کی تاریخ پیدائش ۱۹ /ربیج الاول <u>۳۳۵ ه</u> (مطابق ۱۹ / اکتوبر ۱۳۳<u>۱ مولفہ</u> ء )روز دوشنبہ ،وقت صبح صادق تحریر کی ہے (مختصر حالات بزر گان چشت اہل بہشت المعروف بہ "سر کار غریب نواز "ص ۱۴ مؤلفہ حضرت منوروی ؓ

آپ کو"کاکی "اس لئے کہاجاتا ہے کہ آپ کوزمانۂ غربت میں غیب سے مصلیٰ کے نیچے سے روٹی ملتی تھی ، "کاک " کے معنیٰ روٹی کے ہیں،ایک روایت ہے ہے کہ آپ نے اپنی اہلیہ سے کہہ دیا تھا کہ بوقت ضرورت فلانے طاق سے روٹی لے لیا کرو، مل جائے گی، مگر کسی سے قرض نہ لینا، مفصل واقعہ کتابوں میں موجو دہے،اور بھی کئی روایات نقل کی گئی ہیں، یہاں صرف اشارہ پر اکتفا کیا جارہا ہے۔

ڈیڑھ (یاڈھائی۔ مخضر حالات بزرگان چشت اہل بہشت المعروف بہ "مرکارغریب نواز" ص ۱۲ مؤلفہ حضرت موروی ؓ) سال کی عمر تھی کہ والدہ اجد حضرت سید کمال الدین احمد بن موسی ؓ گاانتقال ہو گیا، والدہ ماجدہ نے اپنے میٹے کی پرورش کی ، پانچ (۵) سال کے ہوئے تو آپ کی والدہ نے اپنے کسی پڑوس کے ساتھ ایک معلم کے پاس آپ کو بھیجا، راستہ میں ایک بزرگ ملے انہوں نے دریافت کیا، کہ اس لڑکے کو کہال لے جاتے ہو، پڑوسی نے جواب دیا کہ تعلیم کے لئے مکتب لے جارہاہوں، فرمایا کہ میرے حوالے کر دو، میں ایک معلم کے پاس بٹھادوں گا،وہ بزرگ خواجہ ابو حفص اوشیؓ کے پاس لے گئے اور فرمایا کہ اعظم الحاکمین کا حکم ہے، کہ اس لڑکے کو توجہ سے پڑھاؤ،اور بہ کہہ کروہ چلے گئے، حضرت استادؓ نے وست شفقت بھیر کرشاگر دسے فرمایا کہ بڑے صاحب نصیب ہو کہ حضرت خضر میں میرے حوالہ فرماگئے ہیں۔۔۔۔

کو د ہلی روانہ کیا۔

ایک روایت سے کہ جب خواجہ قطب الدین قصبہ اوش میں پہونچے توان کی عمر چار سال چار ماہ تھی، آپ حضرت شیخ کی خدمت میں علم ظاہری کی تحصیل کے لئے حاضر ہوئے، حضرت استاذ نے شختی لے کر پچھ تحریر فرمانے کا ارادہ کیا، کہ ندائے غیبی موصول ہوئی کہ خواجہ صاحب کی تحصیل ظاہری قاضی حمید الدین ناگوری کے حوالہ ہے، اس لئے حضرت شیخ نے وہ شختی رکھ دی، اس کے بعد قاضی حمید الدین میں ہے کہ ہاتف غیبی کی آواز سے قاضی حمید الدین ناگوری چیشم زدن میں آئیصیں بند کے وہاں پہونچے، شختی لے کر پوچھا، اے قطب الدین اکہاں سے شروع کروں؟ آپ نے فرمایا ناگوری چیشم زدن میں آئیصیں بند کے وہاں پہونچے، شختی لے کر پوچھا، اے قطب الدین اکہاں سے شروع کروں؟ آپ نے فرمایا دائی الدی السری بعدہ الآیۃ، قاضی صاحب نے چیران ہو کر پوچھا، کہ پچھلے پندرہ پارے؟ عرض کیا کہ میں نے والدہ سے یاد کر لئے ہیں، اس کے بعد چاردن میں آپ نے قرآن مجید ختم کر لیا، پھر باقی دیگر علوم ظاہرہ کی تکمیل بھی جلدہ ہی کر لی۔

علم ظاہری سے فراغت کے بعد حضرت خواجہ معین الدین اجمیری سے بعت ہوئے، اور سترہ (کے اسال کی عمر میں خرقہ اجازت حاصل کیا، آپ حضرت غریب نواز کے اول غلیفہ ہیں، پھر حضرت خواجہ صاحب نے دبلی کی ولایت پر فائز کر کے آپ

د ہلی میں آپ کوبڑی مقبولیت حاصل ہوئی ،اور د ہلی میں آپ کے قیام سے سلسلہ چشتیہ کو کافی فروغ ملا، وہاں حکمر ان وقت سے لے کرعام آدمی تک سب ہی آپ سے متأثر تھے ،سلطان شمس الدین التمش آپ کاایسا گرویدہ ہوا کہ اس نے آپ کی یادگار میں قطب مینار تعمیر کرایا،۔۔۔۔البتہ حاسدین کی بھی ایک بڑی جماعت موجود تھی ، جس میں بڑی بڑی شخصیتیں بھی شامل تھیں ، جس میں قطب مینار تعمیر کرایا کے د ، ہلی چھوڑد سے کاارادہ کر لیا، اور حضرت اجمیر ک آ کے ساتھ د ، ہلی سے روانہ ہو گئے ، لیکن لوگوں کی بیاہ طلب اور اصر ارپر حضرت خواجہ اجمیر گ نے آپ کوواپس کر دیا۔

آخری عمر میں آپ پر استغراق کی کیفیت رہنے لگی تھی ، کوئی شخص آپ کی خدمت میں حاضر ہو تا تودیر تک اس کی آخری عمر میں آپ پر استغراق کی کیفیت رہنے لگی تھی ، کوئی شخص آپ کی خدمت میں حاضر ہو تا تودیر تک اس کی آمد کا آپ کو علم نہیں ہو تا، ایک مرتبہ شنخ علی سکزی ؓ (جو حضرت خواجہ معین الدین اجمیر کیؓ کے رشتہ دار تھے ، اور قطب صاحب کے پڑوس میں رہتے تھے ) کے مکان پر مجلس احباب گرم تھی ، حضرت خواجہ ؓ بھی مجلس میں موجود تھے ، محفل ساع میں قوال نے شخ احمد جام گا بیہ شعر پڑھا:

کشتگان خنجر تسلیم را برزمال ازغیب جانے دیگراست (خنجر تسلیم ورضاکے شہیدوں کوہر گھڑی غیب سے ایک نئی زندگی عطاہوتی ہے)

یہ سن کر آپ چارروز حالت سکر میں رہے اوراسی حالت میں پانچویں دن انتقال فرمایا، آپ کاوصال پچاس یاباون یا چو ہتر سال کی عمر میں ۱۲ / یا۲۲ ہے۔ الاول ۱۳۳۴ ہے ہو ہتر سال کی عمر میں ۱۲ / یا۲۲ ہے۔ دوشنبہ کوہوا۔
آپ نے وصال سے قبل وصیت کی تھی کہ میرے جنازہ کی نمازوہ شخص پڑھاوے جس نے کبھی حرام کے لئے کمر بندنہ کھولاہو، کسی غیر محرم پراس کی غلط نظر نہ پڑی ہو، سنت عصر اور تکبیر اولی کبھی فوت نہ ہوئی ہو۔

(۷) امام الطريق خواجهٔ خواجهٔان سلطان الهند حضرت خواجه غريب نواز معين الدين سجزي چشتی اجمير گی (ولادت ۱۳۲۵ هر / ۱۳۲ وفات ۲ / رجب المرجب يوم دوشنبه ۱۳۲ هم مطابق ۲ / ايريل ۱۳۳۹ و

(۸) حضرت خواجه ابوالنور عثمان مارونی (ولادت ۲۲۹ هر ۱۳۲/ و-وفات ۵/شوال المکرم ۱۳۲ هر ۱۳۲ هر یا ۱۳۳ هر یا ۱۳۲ هر ای ۱۳۲ هر یا ۱۳ هر یا ۱۳۲ هر یا ۱۳۲ هر یا ۱۳ هر یا ۱۳۲ هر یا ۱۳ هر یا ۱۳

جنازہ سے قبل آپ کے خلیفہ خواجہ ابوسعید تبریزیؓ نے حضرت کی بیہ وصیت سنائی ، توبڑے بڑے لوگ جنازے میں موجود سے ،سب جیران ہوئے کہ ایسا شخص کہاں تلاش کیاجائے ، آخر کارجب لوگ مایوس ہوگئے تو مجبوراً سلطان التمش(م معبان ۱۳۳۳ ہے مطابق ۲۹/بریل ۱۳۳۱ء) آگے بڑھے اور فرمایا کہ حضرت! آپ نے میر اراز فاش کر دیا ،اور پھر انہوں نے جنازہ کی نماز پڑھائی ، مز ار مبارک مہرولی میں ہے ، پہلے قبر کچی تھی عمرہ وہی سے دہاں کچھ عمارت وغیرہ بننا شروع ہوئی (اخبار الاخیار ص ۲۷ تا ۱۹۲۹ مؤلفہ حضرت شخ عبد الحق محدث دہلوئی کے خزینۃ الاصفیاء یہ ۲۳ س ۲۹ ایا ۱۹۰ مولفہ مفتی غلام سرور لاہوری کے تاریخ مشائخ چشت ص ۱۹۱۱ تا ۱۹۹ مؤلفہ حضرت شخ عبد الحق محدث دہلوئی کے خزینۃ الاصفیاء ج۲ ص ۲۹ ایا ۱۹۰ مولفہ مفتی غلام سرور لاہوری

279 - اسم گرامی "عثان" اور کنیت ابوالنور یا ابوالمنصور ہے، آپ کی ولادت نیشا پور کے نواح میں "ہارون" کے مقام پر ۲۲ فیره کسیا ابور کے مواد کے میں ہوئی، اوروہیں سکونت بھی تھی، حافظ قر آن اور شریعت وطریقت کے جامع تھے، ہر روزایک قر آن ختم کرتے، آپ حضرت شخ حاجی شریف زندنی کے اجل خلفاء میں ہیں، شخ نے خلافت کے وقت کلاہ چارتر کی (چار کلیوں کی ٹوپی) پہنائی تھی، اورار شاو فرمایا کہ اس سے چارتر کوں کی طرف اشارہ ہے، ترک و نیا، ترک آخرت (بجرحق تعالی شانه)، ترک کھاناوسونا (مگر اتنا کہ زندگی باقی رہے) اور ترک خواہش نفس۔

ستر (۷۰) سال تک مجاہدہ فرمایا، کہتے ہیں کہ مجاہدہ میں آپ کی نظیر نہیں تھی، کبھی بھر پیٹ کھانا نہیں کھایا، ساتویں دن منہ بھر پانی پیتے تھے۔ بہت صاحب کرامات تھے، اکثر سفر میں رہتے تھے، ایک مرتبہ آتش پر ستوں کے شہر میں تنور میں ایک بچہ کو لے کر دو گھنٹے تک بیٹھے رہے اور دونوں پر آگ نے کوئی اثر نہیں کیا، یہ ولایت ابر انہیں ہے، اس پر پورا گاؤں مع سر دار مسلمان ہو گیا، سر دار کا اسلامی نام عبد اللہ رکھا گیا، اور اس نیچے کا ابر انہیم۔

حضرت خواجہ غریب نواز ًارشاد فرماتے ہیں کہ ایک بار میں شیخ کے ساتھ دریاپر پہونچاکوئی کشتی نہیں تھی، شیخ نے ارشاد فرمایا کہ آئکھیں بند کرلو، پھر تھوڑی دیر میں ارشاد فرمایا کھول دو، میں نے آئکھیں کھول کر دیکھاتو دریا کے اس پار کھڑے تھے، مجھ کچھ پیتہ نہ چلا کہ کس طرح اس پارآ گئے۔

حضرت شيخ كاوصال اكانوے (٩١)سال كى عمر ميں ۵/شوال المكرم كالبھ ياس بيھ ياك بھھ ياك 94 ھريا ہے السبيھ

#### (۹) حضرت خواجه نیر الدین حاجی شریف زندنی ٌ(ولادت ۱۹۹۲ه مر<mark>۹۹۰ا</mark>ء-وفات سیا ۱۰/رجب المرجب ۱۲ هه مطابق سیا۱۰/نومبر ۱۲ ایه ، پا۸۸ هر ۱۸۸ ایا یا ۸۸ هره هر ۱۸۸ ایا یا ۱۸۸ هر

مطابق ۹/دسمبر ۱۲۲۰ء یا ۱۷۰۷ء یا ۱۷۰۱ء یا ۱۳۷۱ء یا ۱۳۳۱ء کوہوا، مز ار مبارک مکه کرمه میں ہے، آپ کے چار خلفاء مشہور ہوئے، ا-حضرت خواجه معین الدین اجمیری "۲۰-حضرت خواجه نجم الدین صغری "۳۰-شیخ سوری منگوہی"، ۲۰-خواجه محمد ترک (خزینة الاصفیاء ج۲ص ۱۵۲ تا ۱۷۱۱ مولفه مفتی غلام سرور لاہوری ﷺ تاریخ مشاکخ چشت ص۱۵ تا ۱۷۱ شیخ زکر یا کاند هلوی مجواله خزینة الاولیاء، ملفوظات انوارالعاشقین، سفینة الاولیاء، تعلیم الدین)

280 - اسم گرامی "شریف" اور لقب "نیر الدین " تھا، ولادت ۲۹۲ ہے ہیں المقام "زندنہ "ہوئی، آپ مقتدائے مشاکخ اور پیشوائے ابدال تھے، چودہ (۱۴) سال کی عمر سے باوضور ہنے لگے تھے، خرقهٔ خلافت حضرت شیخ خواجہ مودود چشق سے حاصل کیا، بہت مجاہدے کئے، چالیس (۴۴) سال تک ایک جنگل میں رہے، اور در ختول کے پتوں اور پھلوں پر گذارا کیا، فقرو تجرید پر کاربند تھے، اکثر پرانے کپڑے پہنتے تھے، تین دن پرایک باربے نمک کی سبزی سے افطار کرتے تھے۔

خدمت خلق کے جذبہ بے پایاں سے سر شار تھے،ایک غریب شخص کی سات لڑکیوں کی شادی کے اخراجات کے لئے سات (۷) سال تک ایک یہودی کی غلامی قبول کی،اور پیشگی سات ہزار (۰۰۰) دیناراس ضرورت مند کو دلوادیئے،اور خوداس کی غلامی میں حسب وعدہ رہے،باد شاہ کو اطلاع ملی تواس نے آپ کے پاس سات ہزار بجوادیئے کہ اپنا قرضہ اداکر کے اس غلامی سے خوات پا جائیں ،لیکن آپ نے وعدہ خلافی کرنامناسب نہیں جانااور باد شاہ کی بجیجی ہوئی رقم بھی غرباء میں تقسیم کردی ،یہودی نے حضرت کے ایثارواخلاق اور جذبہ استقامت کو دکھے کر بے حد متأثر ہوا،اوراپنا قرضہ معاف کر کے آپ کو آزاد کردیا، حضرت نے بھی اللہ پاک سے دعاکی کہ پرورد گار!اس نے مجھے قرض سے آزاد کیا تواسے کفر سے آزاد فرمادے،اللہ پاک نے آپ کی دعاقبول کی اوروہ یہودی مسلمان ہو گیا،اور حضرت کی صحبت میں رہ کر کا ملین واصلین میں ہوا۔

یہ فقران کا اختیاری تھا، ایک شخص نے بطور نذرانہ کچھ رقم لے کر حاضر ہوا، تو آپ نے فرمایا مجھے اس کی ضرورت نہیں ہے، اس نے اصرار کیاتو فرمایا کہ یہ جنگل پورا بھر اہوا ہے، حضرت کے اشارہ پر اس نے دیکھاتو سونے کی نہر رواں دواں تھی۔ آپ کا پس خور دہ (بچاہوا) جو شخص کھالیتا تھاوہ مجذوب ہوجاتا تھا، اگر آپ کا ساع سن لیتاتواس قدررو تا کہ بے ہوش ہوجاتا۔

آپ پر رفت و خشیت کاغلبہ تھا، اکثر آئکھوں سے آنسوجاری رہتے، اور نعرہ مارکر بے ہوش ہوجاتے تھے۔

آپ کی وفات ایک سوہیں (۱۲۰) سال کی عمر میں ۱۳یا ۱۰ ارجب المرجب ۱۲ ھے مطابق ۱۳یا ۱۰ انومبر ۱۲۵ اور کو ہوئی البحض نے سن وفات ۸۸۴ھے مراکہ اور بعض نے ۸۸۴ء کھا ہے، آپ کے جائے مزار میں بھی اختلاف ہے، قنوج، زندنہ اور شام تینوں اقوال ہیں، آپ کے سب سے مشہور خلیفہ حضرت عثمان ہارونی جموعے (خزینۃ الاصفیاء ۲۶ ص ۵۵ تا ۵۹ مولفہ مفتی غلام سر ورلا ہوری کھتار سی خشائ خیشت ص ۱۹۲۰ تا ۱۹۲۴ شیخ زکریا کاند ھلوئی )

(۱۰) قطب الاقطاب حضرت خواجه مودود چشتی (ولادت ۱۳۳۰ ه / ۳۳۰ به - وفات کم رجب ۷۲۷ ه مطابق ۱۴/می ۱۳۳۴ و <sup>281</sup>

(۱۱) خواجه سيد ناصر الدين ابويوسف بن سمعان الحسيني الجشني (م ٣/ رجب المرجب ٢٥٩ م هـ هـ) مطابق ٢٥/ مئي ١٤-١٤)

281 - خواجہ مودود چشق گالقب "قطب الاقطاب اور قطب الدین " تھا،" شمع صوفیان وچراغ چشتیان وغیرہ خطابات سے بھی یاد کئے جاتے ہیں، پیدائش ولی، یگانئروز گار، محبوب پرورد گار، صاحب الاسر اراور مخزن الانوار تھے، آپ کی ولادت بہر ہے ہے ہیں ، پیدائش ولی، یگانئروز گار، محبوب پرورد گار، صاحب الاسر اراور مخزن الانوار تھے، آپ کی ولادت بہر ہے میں حفظ قر آن کریم عمل ہوئی، نسباً سید حتی تھے، اپنے والدما جد خواجہ ابو یوسف ؓ سے خرقۂ اجازت حاصل کیا، سات (۷) سال کی عمر میں حفظ قر آن کریم مکمل کیا، اور سولہ (۱۲) سال کی عمر میں علوم ظاہر کی تحصیل سے فارغ ہوئے، بعض اہل تاریخ کی رائے ہے کہ علم ظاہر کی تحکیل ، علم باطن کی تحصیل کے بعد حضرت شیخ احد ؓ کے مشورہ سے کی ، انیتس (۲۹) سال کی عمر میں والد کے انتقال کے بعد والد کے جانشین ہوئے، کہاجا تا ہے کہ آپ کے ایک ہز ار مشہور خلفاء تھے (شیخ زکریاکا ند ھلوی ؓ نے دس ہز ار خلفاء تحریر کیا ہے) اور مریدین کی تو گئتی تھیں تھی۔

آپ کوطی الارض کی کرامت حاصل تھی ،جب جی چاہتا کہ کررمہ پہونچ کر طواف وزیارت سے مشرف ہوجاتے ،
فضامیں اڑنے کی بھی صلاحیت رکھتے تھے ،کشف قلوب اور کشف صدور بھی آپ کوحاصل تھا، فقراء سے بہت محبت فرماتے ،معمولی لباس استعال کرتے ، آپ کی وفات ستانوے(۹۷) سال کی عمر میں کیم رجب ۲۲٪ ہے مطابق ۱۲ مئی ۱۳۳۱ ہے کوہوئی ، تجہیز و تکفین کے بعد ایک ہیبت ناک آواز آئی جس کی دہشت سے لوگ در ہم برہم ہوگئے ،یہ رجال غیب کی جماعت تھی ، نماز جنازہ پہلے رجال غیب نے بعد تابوت خود بخو داڑنے لگا، اور قبر تک جابہونچا، کہاجاتا ہے کہ اس نے پڑھی ، اس کے بعد عام آدمیوں نے اداکی ، نماز جنازہ کے بعد تابوت خود بخو داڑنے لگا، اور قبر تک جابہونچا، کہاجاتا ہے کہ اس کرامت سے قریب دس ہزار غیر مسلم مسلمان ہوگئے ، مزار مبارک چشت میں ہے ، آپ نے بڑی تعداد میں نسی اور روحانی اولاد کے علاوہ منہاج العار فین اور خلاصۃ الشرقیۃ جیسی اہم تصانیف یاد گار چھوڑیں (خزینۃ الاصفیاء ج ۲ ص ۲۹ می ۱۵۵ مولفہ مفتی غلام مرور لاہوری ہے تار بخمشائخ چشت عس ۱۵۵ می ایک دریا کا نہ حلوئ )

282 - اسم گرامی "ابویوسف" اورلقب "ناصر الدین " تھا، والد ماجد کااسم گرامی "سید محمد سمعان " تھا، نسب مبارک تیره (۱۳) واسطول سے حضرت امام حسین ٹک پہونچا ہے، ولادت چشت میں ہوئی، خرقۂ اجازت اپنے ماموں خواجہ ابو محمد چشتی سے حاصل کیا، وہ آپ کو طبیع کی طرح عزیز رکھتے تھے، آپ کی عمر چھتیں (۲۲) سال کی تھی توماموں جان کا انتقال ہوا، اور آپ سجادہ نشین ہوئے۔

آپ نے بہت مجاہدے کئے،خواجہ حاجی (خلیفہ حضرت ابواسحاق شامیؒ) کے مقبرہ کے پاس (اوربقول شخ زکر یاکاند هلویؒ اپنے مکان میں) ایک چلہ خانہ بناکر بارہ (۱۲) سال تک اس میں چلہ کھینچا، آپ جمال طریقت اور کمال حقیقت کے مالک تھے، بڑے صاحب کر امات تھے، ایک بار سفر میں پتھر پر پانی مارا تو چشمہ جاری ہوگیا، جس سے تمام رفقاء سفر سیر اب ہوئے، یہ ولایت (۱۲) حضرت خواجه ناصح الدين محمد ابو محمد بن ابي احمد چشتی "(ولادت کيم محرم الحرام ۱۳۳۱ هه مطابق ۱۹/ستمبر ۹۴/ وفات ۱۴/ريخ الاول ۱۱ هم مطابق ۱۱/جولائی ۲۰۰ وفات ۱۴/ريخ الاول ۱۱ هم مطابق ۱۳/ جولائی ۲۰۰ وفات ۱۸/ ريخ الاول ۱۱ هم مطابق ۲۱/ اکتوبر ۲۰۰ وفات ۱۸ مطابق ۲۹/ اکتوبر ۲۰۰ وفات ۱۸ مطابق ۲۹/ اکتوبر ۲۰۰ وفات ۱۸ مطابق ۱۲ مرتبط الم مطابق ۱۸ می مصابق ۱۸ مطابق ۱۸ می مصابق ۱۸

(۱۳) قطب العالمين قدوة الدين حضرت خواجه ابواحمد ابدال چشتی "(ولادت ۲/ رمضان المبارک ۲۹۰ هم مطابق ۳۱/ جون ۲۸ جون ۲

موسوی ہے، کہاجاتا ہے کہ یہ چشمہ اب تک جاری ہے،اوراس کو پینے سے بیاروں کو شفاملتی ہے،اس کاپانی گرمی میں ٹھنڈ ااور سر دی میں گرم رہتا ہے۔

آپ حافظ قرآن نہیں تھے،اس کا آپ کوبڑا قاتی تھا،ایک مرتبہ باشارہ ربانی سو(۱۰۰)مرتبہ سورہ فاتحہ پڑھی توپورا قرآن شریف حفظ ہو گیا،اس کے بعدسے پانچ (۵) ختم روزانہ کیا کرتے تھے، آپ کی وفات چوراسی(۸۴) سال کی عمر میں اکثر مؤرخین کے نزدیک ۳/رجب المرجب ۵۹ ہے مطابق ۲۵/مئ کا ۱۰۰ ہے کوہوئی، بعض نے اوائل جمادی الآخر، بعض نے کیم جمادی الاولی،اور بعض نے ۲ /ربیج الثانی بھی لکھاہے، مزار مبارک چشت میں ہے، آپ کی شادی کئک کے مقام پر ایک درولیش کی بیٹی سے ہوئی تھی ، آپ کی شادی کئک کے مقام پر ایک درولیش کی بیٹی سے ہوئی تھی ، آپ کے صاحبزادے خواجہ مودود چشتی کے علاوہ خواجہ عبداللہ انصاری تھی آپ کے مشہور خلیفہ ہوئے ہیں (خزینۃ الاصفیاء ج۲ س ۲۲ سے ۲۳ مولی مقام سر ور لاہوری ہے تاریخ مشاکخ چشت ص ۱۵۸،۱۵۷ شخ زکریا کاند صلوی گ

283 - آپ کالقب "قدوۃ الدین "تھا، نسباً سید حتی تھے، سلسلۂ نسب چندواسطوں سے حضرت حسن المثنیٰ سے ماتا ہے، صاحب اسراراورباتقاق اہل زمانہ قطب ابدال تھے، حضرت ابواسحاق شامی ؓ کے خلیفۂ اکبر تھے، ریاضت ومجاہدہ میں بے مثال اور خوارق وکرامات میں لا ثانی ، والدما جد کا اسم گرامی سیدابراہیم تھا، وہ فرغانہ کے سلطان تھے، آپ کی ولادت ۲/ رمضان المبارک ۲۲٪ ھے مطابق ۲۸/جون ۲۸٪ جون ۲۸٪ وقصبہ چشت میں ہوئی ، یہ خلیفہ معتصم باللہ کادور تھا، حسن ظاہر اور حسن باطن دونوں سے مالامال مطابق ۲۸ کی مسات (کے) سال کی عمر سے حضرت خواجہ ابواسحق شامی ؓ کی خدمت میں حاضری شروع کردی تھی، علم ظاہر اور علم باطن دونوں کر حضرت ہی سے حاصل کئے، سولہ (۱۲) سال کی عمر میں علم ظاہر سے فارغ ہوئے، اور پھر آپ ہی سے بیعت ہو گئے، بعض لوگوں کی رائے ہے کہ تیرہ (۱۳) سال کی عمر ہی میں بیعت ہو گئے تھے، ۔ ۔ ۔ بیپن سے ہی زاہدانہ مزاج تھا، والدصاحب ایک شراب خانہ کے مالک تھے، ایک دن لڑکین ہی میں شراب خانہ میں گس کر شراب کے تمام منکوں کو توڑدیا، پھر اللہ پاک نے والدصاحب کو بھی تو فیق تو یہ نصیب کی، یہ ۲۸٪ ہے گرام کی بیت ہے۔

ایک مرتبہ اپنے والد کے ہمراہ شکار پر جارہے تھے، کہ اتفاقاً ایک پہاڑی علاقے میں راستہ گم ہو گیا،اورآپ تنہارہ گئے،اد ھر اد ھر گھومتے ہوئے ایک جگہ پہونچے تودیکھاحضرت شاہ ابواسحق صاحب ٹیےالیس (۴۰) بزر گوں (پیر جال الغیب تھے)کے سلاسل تصوف معامل علم معاملات المحامل علم المحامل المحا

(۱۲) حضرت خواجه ابواسحاق شامی "رام ۱۳ اربیج الثانی ۲۹ بیره مطابق ۲۰ / جنوری ۱۸۹ء) (۱۵) حضرت کریم الدین منعم خواجه علو ممشاد دینوری (م۱۲ محرم الحرام <u>۴۹۹</u>ه مطابق ۱۵/ستمبر ۱۱۹ء یا ۴۹<u>۷م (۴۰۹ء یا ۴۹۸م مرا ۱</u>۶۹۰)

ساتھ کھڑے ہیں، یہ دیکھ کر حضرت کے قدموں پہ گر گئے، اوران کے ہمراہ چلے گئے، پھرانہی کے ساتھ تقریباً آٹھ (۸) سال رہے ، اور خرقۂ خلافت سے سر فراز ہوئے، گھر والوں کو معلوم ہوا کہ وہ فلال پہاڑ پر حضرت ابواسحات کے ساتھ رہتے ہیں، آدمی بھیجا کہ آجائیں، لیکن حضرت کی رفاقت کی لذت آپ کوالیم مل گئی تھی کہ آپ نے سلطانی پر گدائی کوتر جیجے دی، تیس (۳۰) برس تک آپ بستر پر نہیں سوئے، روزانہ دن میں دواور شب میں دو قرآن ختم فرماتے تھے، نذرانے قبول نہیں فرماتے تھے، اچھے لباس اور ایجھے کھانے سے بھی احتراز کرتے تھے۔

بڑے صاحب کر امت تھے، آپ نے آگ پر ہی اپنا مطلی بچھا یا، اورآگ سر دہوگئ، اس کر امت کود کھ کر پوراگاؤں مسلمان ہوگیا، آپ کی وفات کم میں جلادیتے تھے، آپ نے آگ پر ہی اپنا مطلی بچھا یا، اورآگ سر دہوگئ، اس کر امت کود کھ کر پوراگاؤں مسلمان ہوگیا، آپ کی وفات کم یا ۱۳ بہادی الثانیة هما بھی ہے ہوگئ ہوگئ مز ار مبارک چشت میں ہے، "قطب العالمین "سے تاریخ وفات نکتی ہے (خزینة الاصفیاء ہے ۲ ص ۱۳۲۳ مولفہ مفتی غلام سر ور لاہوری کی تاریخ مشائخ چشت ص ۱۵۳ تا ۱۵۵ شیخ زکر یا کاند هلوگ ) مفتی ہے (خزینة الاصفیاء ہے ۲ ص ۱۳۳۹ مولفہ مفتی غلام سر ور لاہوری کی تاریخ مشائخ چشت ص ۱۵۳ تا ۱۵۵ شیخ زکر یا کاند هلوگ ) مفتی ہوئے ۔ آپ کالقب کر یم الدین منعم تھا، بغد اداور ہمد ان کے در میان ایک شہر دینور کے رہنے والے ہیں ، آپ حضرت ردیم ، حضرت مفیان ورجہ جنید بغد ادی آور حضرت سفیان ثوری کے معاصر تھے ، پہلے آپ بہت مالد ارتھے ، آپ کے جو دوسخاکا دور دور تک چرچاتھا، اور اسی وجہ جنید بغد ادی آور حضرت سفیان ثوری کے معاصر تھے ، پہلے آپ بہت مالد ارتھے ، آپ کے جو دوسخاکا دور دور تک چرچاتھا، اور اسی وجہ سے آپ کالقب کر یم الدین منعم پڑگیاتھا، لیکن بعد میں فقر وفاقہ اختیار کرکے مکہ معظم چلے گئے تھے، حافظ قرآن تھے ، علم ظاہر وباطن دونوں کے امام تھے، ابن جلاء اور ان کے اکابر کی صحبت سے مشرف ہوئے، خواجہ جبیرہ گے کے علاوہ اور بھی چند سلسلوں میں آپ کو اجازت حاصل ہے۔

#### خواجه مشادد بينوري اُورخواجه دينوري دوجد ا گانه شخصيتين ياايك؟

اس میں اختلاف ہے کہ خواجہ مشادد بنوری اورخواجہ دبنوری ایک ہی شخص ہیں یاالگ الگ ، چونکہ زمانۂ وفات اور حالات میں بڑی کیسانیت ہے، اس لئے بظاہر ایک ہی معلوم ہوتے ہیں، اور چونکہ دونوں کاسلسلۂ خاندان علحدہ ہے، اس لئے بعض لوگوں نے دوجدا شخصیتیں قرار دیاہے، خواجہ علود بنوری کوسلسلۂ چشتیہ میں اور خواجہ مشادد بنوری کو سلسلۂ سہر وردیہ میں شار کیاہے، حضرت شیخ زکریا نے پہلے قول کو ظاہر قرار دیاہے، لیکن صاحب خزینۃ الاصفیاء کی تحقیق یہ ہے کہ الگ الگ والا قول ہی درست ہے، اور صاحب سفینۃ الاولیاء کی بھی بہی رائے نقل کی ہے۔

۔ شیخ ہمیشہ روزہ رکھتے تھے، چالیس (۴۶) سال تک دن میں کبھی کھانا نہیں کھایا، بیعت سے قبل حضرت خضڑ کی صحبت میں رہے، اوران کے اشارہ سے بیعت بھی ہوئے تھے، اسی لئے بیعت کے فوراً بعد ہی شیخ نے اجازت و خلافت دے دی، شیخ نے توجہ کی توبے ہوش ہو گئے، پھر ہوش میں آئے، اس طرح چالیس (۴۴) بار ہوا، آخر میں شیخ نے اپنالعاب دین منہ میں ڈالا توبالکل ہوش میں

(۱۲) حضرت خواجه امين الدين تهيره يا ابو هبيره بصرى (ولادت ١٢) حضرت خواجه امين الدين تهيره يا ابو هبيره بصرى (ولادت ١٢٥ هـ ١٩٥٠) و ١٦٥ على ١٤٥ على ١٤٥

آ گئے،اور فرمایا کہ جوبات تیں (۳۰) برس کے مجاہدہ میں حاصل نہیں ہوئی وہ شیخ کی تھوڑی توجہ سے حاصل ہو گئی۔ بڑے صاحب تا ثیر تھے،ایک مرتبہ چند بت پرستوں سے فرمایا کہ تم کوشر م نہیں آتی کہ غیر خداکو پوجتے ہواس کا اتنااثر ہوا کہ سب مسلمان ہو گئے۔

آپ کاوصال ۱۲ / محرم الحرام ۲۹۹ ہے مطابق ۱۵ / ستمبر ۱۱۹ء کوہوا، امام شعر انی نے طبقات میں ۱۹۰ ہے مواقع اور صاحب خزینۃ الاصفیاء نے سن وفات ۲۹۸ ہے کھاہے، اور اس پرو قائع نگاروں کا اتفاق نقل کیاہے، یہ مقدر باللہ کازمانۂ خلافت ہے، مز ارمبارک دینور میں ہے (خزینۃ الاصفیاء ۲۶ ص ۲۳۹ تا ۲۲ مولفہ مفتی غلام سرور لاہوری ﷺ تاریخ مشائخ چشت ص خلافت ہے، مز ارمبارک دینور میں ہے (خزینۃ الاصفیاء ۲۶ ص ۳۶ تا کہ کا کا تعلیم الدین)

285 - اکثر مشائ نے نے آپ کانام "بمیرة" لکھاہے، اور بعض نے "ابو ہمیرہ" بتایاہے، لقب "امین الدین" تھا، ولادت کالا ہوگئے۔ میں بہتام میں بہتام بھرہ ہوئی ، سترہ (۱۷) سال کی عمر میں حفظ قرآن اور تمام علوم ظاہرہ سے فارغ ہوگئے، مجاہدہ کے شروع سے خوگر تھے، روزانہ دو کلام مجید ختم کیا کرتے تھے، تمیس (۳۰) سال تک مجاہدہ کیا کہ ہدایت کاراستہ کھے، جب مایوس ہوگئے تو مغفرت کی بشارت کے ساتھ آواز آئی کہ علم باطن کے لئے خواجہ مرعثی آئے پاس جاؤ، خواجہ صاحب کے پاس حاضر ہوئے تو صرف ایک ہفتہ میں درجۂ کمال کو پہو پنج گئے، اور اجازت و خلافت سے مشرف ہوئے، طبیعت پر کیسوئی غالب تھی، پوری عمرا یک حجرہ میں گذار دی، ہمیشہ روزہ رکھتے تھے، لذائذ دنیاسے الگ تھلگ رہتے تھے، آپ کی صحبت سے بڑے بڑے کاملین پیدا ہوئے، ایک سو ہیں سال کی عمر میں کے / شوال الممرم کے ۲۸ ھر مطابق ۹/ اکتوبر ۴۰۰ ء کو وصال فرمایا، بعض نے ۲۵ پر مجاہدہ کی مزار مبارک بھرہ میں انوار العاشقین، خزینۃ الاصفیاء ج ۲ ص ۱۳۲ مولفہ مفتی غلام سرور لاہوری کہا تاریخ مشائخ چشت ص ۱۳۵ ، ۱۳۸ شخ زکر یا کاند ھلوگ بحوالہ انوارالعاشقین، خزینۃ الاولیاء، تعلیم الدین)

286 - اسم گرامی "حذیفه" اور لقب "سدیدالدین "قا،بڑے عالم، عابداور فقیہ تھے، علم سلوک کے موضوع پر صاحب تصانیف ہیں ،سات (۷) سال کی عمر میں قر اُت سبعہ کے حافظ و قاری ہو گئے تھے،اور سولہ (۱۲) سال کی عمر میں علوم ظاہر سے فارغ ہو چکے تھے،اس کے بعد حضرت خضر گی کر جنمائی میں حضرت سلطان ابراہیم بن ادہم تک رسائی ہوئی،اور چھ (۲) ماہ میں درجۂ کمال تک پہونج گئے،ہمیشہ روزہ رکھتے تھے،اور چھ (۲) دن کے بعد افطار کرتے تھے،اور فرماتے تھے کہ اہل دل کی غذ الااللہ الاللہ ہے، تیں

(۳۰) سال تک بلاوجہ بے وضو نہیں رہے، آپ پر گریہ وزاری کا غلبہ تھا، آپ کی وفات مشہور قول کے مطابق ۱۲ ایس اسلام کے مطابق ۲۸ اپریل ۱۲۸ اپریل ۱۲۸ اپریل ۱۲۸ اپریل ۱۲۸ اپریل ۱۲۸ اپریل ۱۲۸ اپریل ۱۸۸ اپریل ۱۲۸ اپریل ۱۷ اپریل ۱۳ اپریل ۱

287 - اسم گرامی ابراہیم ،اور کنیت ابواسحاق ہے،والدماجد کانام ادہم ہے،یہ مرد قلندر تھے،اوربادشاہ وقت کی اکلوتی شاہزادی کے شوہر تھے (جس کا عجیب وغریب پس منظر کتابوں میں مرقوم ہے)۔

آپ کاسلسلۂ نسب پانچ (۵) واسطوں سے حضرت عمر بن الخطاب ٹنک پہونچتا ہے، بعض لوگ آپ کوسید حسینی بھی بتاتے ہیں ، آپ کی ولادت شہر بلخ میں ہوئی، خرقۂ اجازت خواجہ فضیل بن عیاض ؓ سے ملا، ان کے علاوہ خواجہ عمران بن موسیؓ، خواجہ امام باقرؓ، شیخ منصور سلمیؓ، اور خواجہ اویس قرنیؓ سے بھی اجازت حاصل ہے، حضرت امام اعظم ابو حنیفہ ؓ کی مجالس میں بھی حاضر ہوتے تھے ، اور امام صاحب ؓ آپ کوسید ناو سندنا کے القاب سے یاد فرماتے تھے ، کثرت سے روزے رکھتے تھے، اور چار پانچ دن پر افطار کرتے تھے، بہت کم سوتے تھے اور پیوند گلے کپڑے بہنتے تھے۔

ابتدامیں آپ شاہ بلخ کے متبنیٰ ہونے کی بناپرولی عہداور پھر بادشاہ ہو گئے تھے، جس کے قصے عام طور پر مشہور ہیں، لیکن پھر آپ پر فقر کا غلبہ ہوااور آپ نے تخت شاہی چھوڑ کر صحر انور دی اختیار کرلی ،اورایک پہاڑ پر جاکر سکونت اختیار کی ،جعرات کے روزاس پہاڑ سے باہر نکلتے اور لکڑیاں کاٹ کر فروخت کرتے، اس میں آدھی رقم راہ خدا میں صدقہ کر دیتے اور باقی آدھی اپنے ہفتہ بھر کے خرج کے لئے رکھتے ،ایک زمانہ تک مجاہدات میں مشغول رہے، پھر باشارہ غیبی مکہ مکر مہ حاضر ہوئے،اور حضرت فضیل بن عیاض سے بیعت ہو کر منازل سلوک طے کئے، حضرت جنید فرماتے تھے کہ حضرت ابراہیم علوم کی کنجی ہیں۔

ترک سلطنت کے بعد امر اءووزرائے بلخ نے دوبارہ واپسی کے لئے بار ہااصر ارکیا، کیکن آپ نے اسے قبول نہیں کیا،۔۔ ۔۔۔۔ آپ سے بہت سی کرامات وواقعات منسوب ہیں۔

آپ کی تاریخ وفات کے بارے میں مختلف اقوال ہیں ،حافظ ابن حجر گی تحقیق کے مطابق آپ کی وفات ایک سودو(۱۰۲) برس کی عمر میں ۱۲۱ھ /۱۷۷ء میں ہوئی،سمعانیؒ نے ۲۱۱ھ /۱۷۷۶ء کا قول نقل کیا ہے، محد ثین کا قول تاریخی حیثیت

ىلاسل تصوف

(۱۹) حضرت خواجه ابو علی فضیل بن عیاض 'رُوفات ۳/ر بیج الاول ۸<u>۸ار</u>ه مطابق ۴/مارچ ۴۰۰۰م. عیا<u>د ۸</u>اه / ۸۰۲م) <sup>288</sup>

#### (٠٠) حضرت خواجه ابوالفضل عبد الواحد بن زيدٌ (م٢٧/ صفر المظفر • ١٠) حضرت خواجه ابوالفضل عبد الواحد بن زيدٌ (م٢٧/ صفر المظفر • ١٠)

سے زیادہ قابل اعتماد ہے، یہ بات حضرت شخ زکریا ؓ نے لکھی ہے، لیکن صاحب خزینۃ الاصفیاء نے لکھا ہے کہ سیر الاقطاب میں آپ کی وفات بروزجمعہ ۲۸/ جمادی الاولیاء میں ۲۱۱ ہے مطابق ۱۸/ اگست ۱۹۳۸ء کھی ہے، اور سفینۃ الاولیاء میں ۲۲۱ ہے / ۱۸۵۸ء ہے، مخبر الواصلین میں ۲۲۱ ہے / ۱۸۵۸ء ہے، جناب محمد رضاانصاری صاحب ؓ نے بھی قریب یہی بات لکھی ہے، آپ کامز ارشام میں بنایاجا تا ہے، اور بعض لوگوں نے مدینہ منورہ بنایاہے، آپ کے دوخلفاء سے، ایک خواجہ شقیق بلخی ؓ، دوسرے حضرت حذیفہ المرعثی ؓ بنایاجا تا ہے، اور بعض لوگوں نے مدینہ منورہ بنایاہے، آپ کے دوخلفاء سے، ایک خواجہ شقیق بلخی ؓ، دوسرے حضرت حذیفہ المرعثی ؓ (خزینۃ الاصفیاء ج ۲ ص ۱۳۲ تا ۱۳۲ ، مولفہ مفتی غلام سر ور لاہوری ﷺ تاریخ مشائخ چشت ص ۱۳۵۵، ۱۳۵ شخ زکر یا کاند ھلوی ؓ بحوالہ تعلیم الدین، انوارالعاشقین، نفحات، انوارالا تقیاء، طبقات شعر انی، تنبیہ المغترین)

288 – آپ کی کنیت "ابوعلی "،"ابوالفضل "اورابوالفیض ہے،اصل وطن کوفہ ہے، آپ کی ولادت سمر قند یا بخارا میں ہوئی، آپ کو خلافت خواجہ عبدالواحد ؓ کے علاوہ حضرت ابوعیاض بن منصور بن معمر سلمٰی عن محمد بن مسلم عن محمد بن حبیب عن ابی برالصدان ؓ ہے بھی حاصل ہے،اوراس طرح سے یہ سلمہ حضرت صدیق اکبر ؓ کے واسطے سے حضور مُنگائی ﷺ آپ ڈاکووک کے سر دار سے، لیکن نمازروزہ کا اہتمام اس وقت بھی قائم تھا، ایک باراسی طرح کے کسی سفر میں جارہے سے کہ کان میں یہ آیت کریمہ پڑی: أَلَمُ یَأْنِ لِلَّذِینَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوجُهُمْ لِلِذِكُو اللّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِيْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ لَلَهُ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ الْحَقِيدُ وَلَا یَکُونُوا کَالَّذِینَ أُوتُوا الْکِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَیْهِمُ الْاَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوجُهُمْ وَکَثِیرٌ مِنْهُمْ فَالَ عَلَیْهِمُ الْاَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوجُهُمْ وَکَثِیرٌ مِنْهُمْ وَکَثِیرٌ مِنْهُمْ اللهِ مَلْ اللهِ وَمَا لَوَلَ اللهِ وَمَا لَوَلَ اللهِ وَمَا لَوَلَ اللهِ وَمَا لَوَلُولُ کَالَانِ والی کَایابِک گئی، توبہ کی اور تمام چھنے ہوئے اللہ اس کے مالکان واپس کے،سب کی تفصیل ان فاسِقُونَ (المحدید:۱۱) یہ سنتے ہی دل کی کایابیٹ گئی، توبہ کی اور تمام چھنے ہوئے اللہ اس کے مالکان واپس کے،سب کی تفصیل ان سے حضرت خواجہ حسن بھر کی موجود تھی، توبہ کے بعد کوفہ عاضر ہوئے، اور حضرت امام ابو حنیفہ گی خواجہ عبدالواحد سے بیعت سے حضرت خواجہ حسن بھر کی سے بیعت کے خیال سے بھر ہ آئے، مگر ان کی وفات ہو چکی تھی، اس لئے خواجہ عبدالواحد سے بیعت ہوگئے، آپ کاذریعۂ معاش لو گول کے لئے بانی بھر ناتھا، اس کی اجرت سے ابنی اور تھر والوں کی ضروریات پوری کرتے تھے۔

آپ صائم الدہر سے، پانچ دن پر افطار کرتے تھے، پانچ سو( ۵۰۰ کی)رکعات نفل روزانہ اداکرتے تھے، روزانہ دوختم قر آن کرتے تھے، اتباع سنت کابڑالحاظ رہتا تھا، وقت کے اکابر علماء آپ کی خدمت میں حاضر ہوتے تھے، اوراستفادہ کرتے تھے آپ کے پانچ خلفاء ہوئے: اسلطان ابراہیم بن ادہم ؓ، ۲-شخ محمد شیر ازیؓ، ۳-خواجہ بشر حافیؓ، ۴-شخ ابور جاعطاریؓ، ۵-خواجہ عبد الباریؓ، آپ کی وفات ۳/ر بجے الاول کے اور مطابق ۴/مارچ ۳۰۸، ء کو (کسی قاری سے سورہ القارعة کی تلاوت سن کر) حرم شریف میں ہوئی، مخبر الواصلین میں سن وفات ۲/۱ ہے درج ہے، جنۃ المعلیٰ میں حضرت خدیجۃ الکبریٰ کے جوار میں مدفون ہوئے، بعض لوگوں نے ماہ وفات محرم لکھا ہے (خزینۃ الاصفیاء ج ۲ ص ۲ تا ۲۲٪ مولفہ مفتی غلام سر ور لاہوریؓ کے تاریخ مشائخ چشت ص ۱۳۵۰ سائخ درخ مثاب نام کا میں مولئہ میں المغترین)

289(عربام مربع عربال مربع مربع المربع المرب

(۲۱) حضرت تاج العرفاء خواجه ابوسعيد حسن بصرى "(ولادت ٢١ هه / ١٣٢]. -وفات كيم يا ٢/ محرم الحرام والصيالا ه مطابق ١١/ مئ ٢٨٪ ويا ٢٩٪ و) بصره

(۲۲) حضرت امير المؤمنين سيدناعلى كرم الله وجهه (ولادت ۱۳ /رجب المرجب بعد ازواقعهُ فيل تيس (۳۰) سال - وفات ۲۱ /رمضان المبارك • بيره مطابق ۳۰ / جنوري ۲۱۱ عنی انثر ف تيس (۳۰) سر ور كائنات ، سيد الموجو دات حضرت رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُمْ 290 (۲۳)

اس طرح یہ نسبت چشتیہ حضرت عبد الرزاق بانسوی ؒ سے سر کار دوعالم صُلَّا عَیْرِ آتِ سَکِسُ (۲۳) واسطول سے پہو نچتی ہے۔

289 – آپ کی کنیت ابوالفضل ہے، والد ماجد کانام زیدہے، حضرت خواجہ حسن بھری آکے اجل خلفاء میں ہیں، ان کے شاگر د بھی ہیں ، مضرت علی اور حضرت امام ابو حنیفہ آسے بھی شرف تلمذ حاصل ہے، علاوہ حضرت عبد الله اور حضرت عبد الرحمن بن عوف اور خواجہ کمیل بن زیاد آسے بھی خرقۂ تبرک حاصل ہوا تھا، طبیعت پر تجرید و تفرید غالب تھی ، صائم الدہر تھے ، تین دن پر افطاکرتے تھے، بیعت سے قبل چالیس (۴۴) سال تک مجاہدہ کیا، مختلف علاقوں کی سیاحی کی ، بڑے صاحب کرامات تھے، آپ کی سیر آفاقی اور کرامات کے بڑے واقعات کتابوں میں منقول ہیں۔

آپ کی تاریخ وفات میں اختلاف ہے، ۲۷/ صفر المظفیر و کارھ مطابق ۱۳/ اگست ۲۸ ہے والے کارھ المجابی ہے الاکیا ھے الاکیا ھے اللہ کار اللہ کیا ہے اللہ کارہ کیا ہے اللہ کا کہ کارہ کیا کہ کارہ کیا کہ کارہ کیا کہ کارہ کی کا سلسلہ خواجہ البولیعقوب سوسی ہے میں اللہ کی کار کیا کا کہ مولفہ مفتی غلام سرور کا اور شیخ نجم الدین کبری کا سلسلہ خواجہ البولیعقوب سوسی ہے ماتا ہے ، (خزینة الاولیاء، سیر الاولیاء، روضة الریاحین) کارہ دھرت سید صاحب بانسوی میں ۱۱ تا ۱۱ مولفہ جناب محمد رضاانصاری میں میں میں میں میں اللہ کی کارہ دھارت سید صاحب بانسوی میں ۱۱ تا ۱۱ مولفہ جناب محمد رضاانصاری

سلاسل تصوف علامات علامات علامات المستحدد المستحد المستحدد المستحد المستحدد المستحد المستحدد المستحد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد ال

 $(|\bullet)$ 

# سلسلهٔ چشتیه نظامیه رزاقیه

حضرت سيد عبد الرزاق بے كمر بانسوى گوچشتيه كى دو سرى نسبت بطريق اويسيت حضرت خواجه نصير الدين محمودروشن چراغ د بلى (م ١٨ / ر مضان المبارك ١٤٥٤ هـ مطابق ٢١ / ستمبر ١٤٣١ ء يا ٤٥٢ هـ خواجه نظام الحق على المشائخ محبوب الهى خواجه نظام الحق والدين اولياء بد اليوني (ولادت ٢٢ / صفر المظفر ١٣٣٢ هـ ها ١٣٣٠ هـ مطابق ١٥ / اكتوبر ١٣٣٨ عيا ١٣٣٠ و وفات بروز چهار شنبه يا جمعر ات ١٤ يا ١٨ / ربيع الاول ياربيع الأول ياربيع الأول ياربيع الأول ياربيع الأول ياربيع الأول ياربيع الأول ياربيع المائى ٢٥٤ هـ مطابق ١١ / مارج يا ١٠ / ابريل وفات بروز چهار شنبه يا جمعر ات ١٤ يا ١٨ / ربيع الأول ياربيع المائى ٢٥٥ هـ مطابق ١١ / مارج يا ١٠ / ابريل

291 - آپ حضرت سلطان المشائخ خواجہ نظام الدین اولیاء ؓ کے اجل خلفاء میں ہیں ، بڑے صاحب اسرار، عابد وزاہد اور کریم النفس بزرگ تنے ، حضرت سلطان المشائخ کے وصال کے بعد دبلی کی ولایت پر آپ ہی فائز ہوئے تنے ، آپ حسنی سادات سے ہیں ، آپ کے جدامجد کا اسم گرامی حضرت عبد اللطیف یزدی ؓ ہے ، آپ کے والد ماجد حضرت یکی لاہور میں پیدا ہوئے ، مگر شخ نصیر الدین محمود اودھ میں پیدا ہوئے ، آب کی والدہ ماجدہ نے جوسیدہ وُزمانہ اور عار فی محمود اودھ میں پیدا ہوئے ، آب کی عمر نو (۹) سال کی تھی کہ والد ماجد کا انتقال ہوگیا، آپ کی والدہ ماجدہ نے جوسیدہ وُزمانہ اور ماد فی وقت تھیں ، آپ کی خصوصی تربیت کی ، علوم ظاہرہ کی کتا ہیں حضرت مولانا عبد الکریم شروانی اور پھر حضرت مولانا افتخار الدین گیلائی ؓ سے پڑھیں ، نوجوانی ہی میں ترک و تجرید کے آثار ظاہر ہونے گئے تنے ، بالغ ہونے کے بعد ایک نماز بھی جماعت کے بغیر ادانہیں کی ، ہمیشہ روزہ رکھتے تنے ، چالیس (۴۰) سال کی عمر میں اودھ سے دبلی آئے ، اور حضرت شخ نظام الدین اولیاء کے حلقہ ارادت میں داخل ہوئے ، حضرت نظام الدین اولیاء آن دونوں دیو گری میں دریا کے کنارے ایک نو تعمیر بالاخانہ میں دہتے تنے ، اوراس خلوت خانہ میں حضرت خواجہ نصیر الدین ؓ کے بغیر اکسی کو آنے کی اجازت نہیں تھی، حضرت نظام الدین ؓ نے آپ کو چراغ دبلی کے خطاب سے سرفراز فرمایا، حضرت شخ نصیر الدین ؓ کے بیاں ساع ہو تاتھا، لیکن مز امیر کا استعال ممنوع تھا، صرف تالی یا نعرہ کی آواز سے ساع ہو تاتھا۔

آپ کے مزاح میں مخل اور عفو تھا، ایک بار تنہائی میں مراقب سے کہ ایک دشمن نے موقعہ پاکر چاقو سے آپ پر حملہ کیا، اور پھر مردہ سمجھ کر چلا گیا، لوگ اس کو پکڑ کرلے آئے اور اس سے انتقام لینا چاہتے سے، لیکن آپ نے منع فرمادیا، بلکہ بیس روپے انعام دیئے کہ اس کو چاقو چلانے میں بڑی محنت کرنی پڑی، اس حادثہ کے بعد آپ تین (۳) سال زندہ رہے، آپ کی وفات ما / ارمضان المبارک کے ہے ہمطابق ۲۱/سمبر ۲۵ سااء کو ہوا، بعض حضرات نے سن وفات ۲۲ ہے ہمر قول اول صحیح ہے (خزینۃ الاصفیاء ج ۲ ص ۲۲ مولفہ مفتی غلام سرور لاہوری کا اخبار الاخیار ص ۱۸ اتا ۱۹۵۵ مؤلفہ حضرت شخ دہلوگ کے تاریخ مشائخ چشت ص ۲۱ م خلیق نظامی)

(۱<mark>۳۲۵)</mark>ء)<sup>292</sup>سے اوران کو حضرت بابا فرید الدین گنج شکر اُسے آخر تک (اس کے مطابق جوسلسلۂ نہم میں گذرا)<sup>293</sup>

292 - حضرت بابا فرید ؓ کے خلیفہ خاص اور محرم اسر ارتھے، آپ کا اسم گرامی سید محد بن سید احمد دانیال بن سید علی بخاری ؓ ہے، القاب:
سلطان المشائخ، سلطان الاولیاء اور سلطان السلاطین ہیں، محبوب الٰہی کے خطاب سے بھی مشہور ہیں، نفحات الانس میں آپ کا اسم گرامی
"شیخ نظام الدین خالدی دہلوی "لکھا گیاہے، آپ نجیب الطرفین سادات حسینی الحسنی سے سے ، پوراسلسلۂ نسب تاریخ نظامی میں
موجود ہے، آپ کے جد بزر گوار حضرت سید علی ؓ اور جد مادری (نانا) خواجہ سید عرب بخاری ؓ دونوں آپ کے والد احمد دانیال کے ساتھ
بخاراسے ہجرت کرکے لاہور تشریف لائے، کچھ عرصہ لاہور میں رہے، پھر بد ایون میں آکر قیام پذیر ہوئے۔

حضرت شخ نظام الدین گی ولادت بدایوں میں ۲۷/صفر المظفر ۲۳٪ هر میاسید هر مطابق ۱۵/اکتوبر ۲۳۸یاء یا ۲۳۱یاء کو جوئی، اسی سال سلطان التمش اور خواجه قطب الدین بختیار کاکی گا انتقال جوا، انجمی پانچ (۵) سال کے سطے که والد ماجد کا انتقال جو گیا، اور وہ بدایوں میں مد فون ہوئے، آپ کی والدہ جن کا اسم گرامی "بی بی زلیخا" تھا، بڑی عارفه اور کا مله تھیں، انہوں نے آپ کی بہترین پرورش کی، گھر میں غربت تھی، حضرت خواجہ نظام الدین فرماتے سطے، کہ جس دن گھر میں کھانے کو پچھ نہ ہو تا توامال جان فرماتیں کہ "آج ہم خداکے مہمان ہیں"

والدہ ماجدہ نے آپ کو مکتب میں بڑھایا، مکتب کے بعد عربی کی تعلیم شروع کی، مقامات حریری حضرت مولانا شمس الملک سے، مشارق الانوار حضرت مولانا کمال الدین محدث سے، تجوید اور قر اُت سبعہ شہر ہُ آ فاق قاری مولانا شادی نقری سے، پڑھی، آپ بارہ (۱۲) سال کی عمر ہی میں تمام علوم مروجہ اور متد اولہ سے فارغ ہو گئے، اور دستار فضیلت سے سر فر از ہوئے، علم حدیث ، تفسیر، فقہ، اصول ، ہیئت ، ہندسہ ، منطق ، معانی وغیرہ جملہ علوم میں آپ نے کمال حاصل کیا، علوم عقلیہ سے خصوصی دلچیسی کی بنایر اس دور میں طلبہ آپ کو "نظام الدین منطق" کہہ کر ایکارتے تھے۔

وساطت سے آپ کو حضرت خواجہ فرید ؑ کے حضور رسائی ہوئی، اور آپ پاک پٹن تشریف لے گئے، ۱۵ /رجب المرجب ۲۵۵ ہے مطابق ۴ //اگست کے 15 ء روز چہار شنبہ کو پاک پٹن بابافرید کی خدمت میں پہونچ ، حضرت بابافرید ؓ سے آپ نے قرآن کریم کے چھ (۲) پارے تجوید کے ساتھ پڑھے، عوارف کے چھ باب کا درس لیا، تمہید ابوشکور سلمی اور بعض دیگر کتب بھی شیخ سے پڑھنے کا شرف حاصل ہوا، حضرت کی صحبت میں آپ درجۂ کمال کو پہونچے اور خرقۂ خلافت سے سر فراز کئے گئے۔

حضرت نظام الدین اولیائ بابافرید گی حیات میں پاک پٹن تین باراوروصال کے بعدسات بار یعنی کل دس (۱۰)بار تشریف لے گئے، پہلی بارسات ماہ سترہ (۱۷)روز قیام فرمایا، پھر دوسال تک سالانہ حاضر ہوتے رہے۔

پیرومر شدنے ہندوستان کی ولایت سپر دکر کے آپ کو دہلی روانہ کیا، دہلی میں آپ نے "رادت عرض" کے مکان میں قیام فرمایا، یہ سہ منزلہ مکان تھا، اس میں کھڑ کیاں اور طاق بہت زیادہ تھے، اوپر کی منزل پرسید محمد کرمانی تھیرے، در میانی منزل میں حضرت سلطان المشائخ اور نیچ درجہ میں اجو دھن سے آئے ہوئے لوگ، دوسال کے بعد مالک مکان نے یہ مکان خالی کرالیا، اس کے بعد شخ صدرالدین آئے مرید سعید کاغذی کے مکان کے بالا خانہ پر ایک ماہ رہے، تھوڑے دنوں شادی گلابی کی حویلی میں بھی رہے، پھر چند سال آپ کے ایک عقیدت مند سمس الدین رکابدار کے مکان میں رہے۔

رکابدارصاحب کے مکان میں حضرت کو کوئی تکلیف نہیں تھی، لیکن شہری زندگی سے طبیعت اباء کرتی تھی، اوردل کوشئہ عافیت اور تنہائی کامتقاضی تھا، ایک دن اسی خیال میں حوض رانی چلے گئے اوراس کے کنارے بیٹھ کر اللہ پاک سے کسی گوشئہ تنہائی کی دعاما نگی، غیب سے "غیاف پورکااشارہ ملا، آپ نے یہ مقام نہ دیکھاتھانہ ساتھا، اس کی دریافت کے لئے اپنے ایک دوست محمد نیشاپوری ؓ کے گھر پہونچے، لیکن وہ گھر پر موجود نہیں تھے، معلوم ہوا کہ وہ غیاف پورگئے ہوئے ہیں، حضرت یہ سن کر بہت خوش ہوئے اور بالآخران کے گھر والوں کی مددسے آپ غیاف پور پہونچے، دیکھا کہ ایک معمولی اور چپوٹاسا گاؤں ہے، آخر یہیں دریائے جمناکے کنارے سکونت اختیار کرلی۔

انہی دنوں معزالدین کیقباد جو غیاث الدین بلبن کا پوتا تھا، اس نے موضع کیلو کھڑی میں جو کہ غیاث پور کے قریب ہی تھاقصر شاہی کی بنیاد ڈالی تھی اور نیاشہر آباد کیا تھا، اور مسجد جامع بھی وہیں بنوائی تھی ، اس لئے موضع غیاث پور میں حضرت کی ولایت کا شہرہ سن کرلوگوں کی آمدور فت بڑھنے گئی، جب کہ اس بھیڑ سے بچنے کے لئے آپ نے دبلی سے نقل مکانی کی تھی، اس لئے اس مقام کو چھوڑ دینے کا ارادہ کرلیا، لیکن ایک مر دغیب نے آکر آپ کواس ارادہ سے روک دیا، اور پھر آپ کہیں نہیں گئے۔

موضع غیاف پور میں جہاں آپ نے قیام فرمایاتھا، وہاں پہلے پھوس کے چھپر تھے، انہی چھپروں میں اپنے مریدین کے ساتھ رہتے تھے، آگر کوئی معتقد خانقاہ بنانے کی خواہش ظاہر کر تا تو آپ منع فرمادیتے تھے، آخر ضیاء الدین و کیل عمادالمک نے خانقاہ بنانے کی التجاپیش کی، آپ نے انکار کر دیا، پھر حضرت خواجہ ابو بکر چشتی ؓ، خواجہ اقبال ؓ، حضرت محمد کرمائی ؓ، اور سید حسین کرمائی ؓ جیسے اکابر کی سفار شات پر آپ نے اجازت دے دی، اور ایک ماہ میں خانقاہ تیار ہوگئ ، یہ خانقاہ اب بھی مقبر ہ ہمایوں کے شال میں موجود ہے، خانقاہ تیار ہونے کے بعد ضیاء الدین صاحب کا انتقال ہوگیا، ۔۔۔ اب یہ پوری آبادی بستی حضرت نظام الدین ؓ کے نام سے جانی جاتی ہوئی ہے۔

یہاں ابتدامیں حضرت کو فقر و فاقہ کاسامنار ہا،لیکن پھرایک مجذوب کی آمد کے بعد جس نے کھولتی ہوئی ہنڈیا توڑدی تھی، فتوحات کے دروازے کھل گئے،اس مجذوب نے کہا کہ آج سے تم ظاہر وباطن کے باد شاہ ہو"

سلطان علاء الدین خلجی نے یہاں وسیع و عریض خانقاہ تعمیر کرائی ، آپ کی خانقاہ میں کافی بڑالنگر چلتا تھا، کہا جاتا ہے کہ دوہز ار روپے روز کاخرچ تھا، لیکن خلجی کے بعد جب اس کا بیٹا قطب الدین خلجی حاکم دہلی ہوا، تو بعض وجوہات سے وہ حضرت کا مخالف ہو گیا، اور آنے جانے والوں اور ذرائع آمدنی پر کئی پابندیاں عائد کر دیں ، حضرت کو اس کی خبر ملی تو آپ نے لنگر کاخرچ دو گنا کر دینے کا اعلان فرمایا، یعنی دوہز ارکی جگہ چار ہز ار ( • • • ۴) روپے ، اور فرمایا کہ پیسے کی ضرورت ہو تو فلانے طاق سے لے لینا اور بسم اللہ کر کے خرچ کرنا۔ بادشاہ کو اس کی خبر ملی تو بہت شر مندہ ہوا۔۔۔۔

کہتے ہیں کہ آپ کے پیر حضرت باباصاحب ؓنے دعافر مائی تھی کہ "تمہارے باور چی خانے میں ہر روز تہتر (۲۳) من نمک استعال ہو"اس دعاکا عملی مظاہر ہ حضرت محبوب الہی ؓ گی زندگی میں ہوا۔

سلطان قطب الدین خلجی کی ہمیشہ یہ خواہش رہی کہ دیگر درباری علاء ومشائخ کی طرح حضرت بھی اس کے دربار میں حاضری دیں، لیکن آپ نے اس کی بات کبھی نہیں مانی، اس کی وجہ سے اس نے آپ کو بہت سایا، لیکن اللہ پاک نے آپ کی حفاظت کی حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء نے تاعمر شادی نہیں کی ، اور مجر در ہے، بڑے کرامات وواقعات آپ کی ذات گرامی سے وابستہ ہیں ، اکانوے(۹) سال کی عمر میں آپ کی وفات ہوئی ، موت سے چالیس (۴۰) دن قبل آپ نے کھاناترک کر دیا تھا، اور آخری ایام میں ہر نماز دوبار پڑھتے تھے، آٹھ (۸) روزتک آپ کا پیشاب بند رہا، آپ نے لئگر سمیت اپنی تمام ذاتی چیزیں لوگوں میں تقسیم کر دیں، بروز جعر ات ۱۸ / رکھ الاول ۲۵ کے ہم مطابق ۱۱ / مارچ ۲۵ سالے ووصال پر ملال ہوا، اخبار الاخیار میں تاریخ وفات وفات بعد طلوع آفی ہو اور رات دیر گئے تدفین وفات بعد طلوع آفی ہو، بعض لوگوں (مثلاً مخبر الواصلین ) نے آپ کی عمر چورانوے (۹۲) سال کبھی ہے، تاریخ نظامی میں تاریخ وفات عمل میں آئی ہو، بعض لوگوں (مثلاً مخبر الواصلین ) نے آپ کی عمر چورانوے (۹۲) سال کبھی ہے، تاریخ نظامی میں تاریخ وفات مولئی میں از بی میں تاریخ وفات ہوئی ہو اور اٹھارہ دن قبل فوت ہو انتہار الوارہ کیا ہوا تھارہ دن قبل فوت ہو اور ا

آپ کے خلفاء اور مریدین کی تعداد حدوشارسے فزوں ترہے، آپ کے ملفوظات وافادات کا مجموعہ حضرت امیر حسن علائی سنجر کُ (م ۲۳۸ ہے ہے کی افواد "کے نام سے مرتب کیا، جس کوشہر ہُ آفاق حیثیت حاصل ہوئی، حضرت محبوب الٰہی گی زندگی میں بیہ کتاب مرتب ہو گئی تھی، اس کتاب کی تدوین ۲۰۰ ہے ہے / ۱۳۰۰ ء میں شروع ہوئی کا بھر کے اسلاء میں مکمل ہوئی ، حضرت محبوب الٰہی نے خوش ہو کر مرتب کو اپناجبۂ مبارک عنایت فرمایا، خواجہ امیر خسر و تعدیۂ تحسین پیش کرتے ہوئے فرمایا: "حسن! پنی کتاب مجھے دے دواور میری زندگی کی ساری تحریریں تم لے لو"

حضرت نظام الدین اولیاءً نے قریب ایک سو(۱۰۰)سال کی زندگی پائی ،اس دوران آپ نے سات(۷) باد ثناہوں کاعہد حکومت دیکھا، جن میں کچھ آپ کے معتقد تھے اور کچھ حاسد و مخالف ،وہ سات باد شاہ یہ ہیں: ا-سلطان غیاث الدین بلبن (م کاعہد حکومت دیکھا، ۲۰ سلطان معزالدین کیقباد (م ۱۸۹ پرھ / ۱۲۹۰ و کامعتقد تھا، ۳-سلطان جلال الدین خلجی (م ۱۹۹ پر

(11)

## سلسله چشتیه صابریه قدوسیه مجر دیه

علماء دیوبند کاسلسلہ کر ایق بھی سلسلہ کسابریہ قدوسیہ ہی ہے ،البتہ وہ مجد دیہ نہیں ہے،اوپر حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہی کے فیر فی حضرت حاجی امداداللہ مہاجر مکی تک شجرہ بدل جاتا ہے، باقی اوپر کوئی فرق نہیں ہے ، در میانی ناموں کے احوال کے لئے مطالعہ کریں تاریخ مشائخ چشت (حضرت شیخ زکریا کاند صلوی کے۔

یہاں پر حضرت منوروی ؓ کے سلسلہ کو درج کیاجا تاہے۔

(۱) حضرت مولاناشاه زید ابوالحن فاروقی مجد دی (ولادت ۲۵/رمضان المبارک سهر ۱۳۲۰ همر ۱۹۹۳ میل المبارک سمبر ۱۳۲۳ همطابق ۱۱/د سمبر ۱۹۹۳ میل بلحاظ اجازت۔

(۲) حضرت مولاناشاه ابوالخیر مجد دی دہلوی (ولادت:۲۷/ رہیج الآخر ۱۲۲ی ه مطابق ۶/ جنوری ۱۸۵۲ ه ۱۸۵۷ ه - وفات:۲۹/ جمادی الثانیه اسم ایره مطابق ۱۱/ فروری ۱۹۲۳ ه ) بلحاظ بیعت (۳) حضرت ابوالسعادات شاه مجمد عمر "(ولادت ۱۲۳۴ ه مطابق ۱۸۲۹ ه - وفات ۱۹۸۸ ه وسری ۱۲۹۸ ه وفات ۱۲۹۸ ه وسری ۱۲۹۸ ه

ه / و سال این به بهی آپ کامعتقد تها، ۳-سلطان علاء الدین خلجی (م ۲ / شوال ۵۱٪ ه مطابق / جنوری ۱۳۱۱ و )، ناخوانده باد شاه تقااورآپ کامعتقد تها،۵-سلطان قطب الدین خلجی (م ۲۹/شوال ۲۰٪ ه مطابق ۹/دسمبر ۲۳۱ و)، به آپ کاسخت مخالف تها،اس که بعد وقتی طور پر خسر و خان نے حکومت پر قبضه کیاتھا، لیکن غیاث الدین تغلق کے آنے کے بعد الگ ہوگیا، خسر و خان حضرت کا معتقد تھا،۲- غیاث الدین تغلق (م ۲۱ محرم الحرام ۲۵٪ ه مطابق معتقد تھا،۲- غیاث الدین تغلق (م ۲۵٪ ه هم محالی الم محرم الحرام ۲۵٪ هم مطابق کے اسلام کامارچ ۱۵۳۱ و )، به آپ کامخالف تھا،۲- محمد تغلق (م ۲۱ محرم الحرام ۲۵٪ هم مطابق کے کرارچ ۱۵۳۱ و )، به آپ کامخالف تھا،۵- محمد تغلق (م ۲۱ محرم الحرام ۲۵٪ هم المحرف تعلقد تھا (م ۲۱ محرم الحرام ۲۵٪ هم المحرف تعلقد تھا کہ معتقد تھا (خزینة الاصفیاء ج ۲ ص ۱۹۵۵ تا ۱۹۳۳ مولفہ مفتی غلام سرور لاہوری کی اخبار الاخیار ص ۱۲۹ تعلق المان نظامی المولفہ حضرت شخ عبد الحق محدث دہلوی کی خفات الائس للجائی ص ۵۵ تا ۵۵ محرث نظامی دہلی)
سید بخاری سابق سجادہ فشیں در گاہ حضرت نظام اولیاء، ناشر: پیر زادہ خواجہ احمد نظامی، منبجت کتب خانہ نظامی دہلی)

سلاسل تصوف معالم علام المسلم على المسلم على المسلم على المسلم على المسلم المسلم

(۴) حضرت ابوالمکارم شاہ احمد سعید (ولادت <u>۱۲۷ ب</u>ھ مطابق ۱۸۰۲ء - وفات <u>۱۲۷ ب</u>ھ مطابق ۱۸۲۰ء)

- (۵) حضرت زكى القدر شاه ابوسعيد مجد دى (ولادت ١٩٢١م مركز) والدي <u>١٣٥٠م مركز والمركز وا</u>
- (۲) حضرت شاه عبدالله المعروف به شاه غلام على دہلوگ (ولادت ۱۱۵۲ ھے /۳۳ کا ہے۔وفات ۱۲۳۰ هے /۸۲۴ء)
- (2) حضرت حبیب الله میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هایساله هر ۱۹۰۰ میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هایساله هر ۱۹۰۰ میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هایساله هر ۱۹۵۰ میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هایساله هر ۱۹۵۰ میر زامظهر جان جانال شهید (ولادت الله هایساله هایس
  - (۸) حضرت سير السادت نور محمد بد ايوني (م ١٣٥ه ايره /٢٣٧) ۽ )
- (۹) قطب العارفين محى السنة حضرت خواجه سيف الدين مجد دى سر مهندى (ولادت ومهنايه هما المرابع) السنة حضرت خواجه سيف الدين مجد دى سر مهندى (ولادت ومهنايه هما المرابع الم
- (۱۰) عروة الو تقی حضرت خواجه محمد معصوم سر هندی (ولادت کنویه م <u>۱۹۹۹</u> و وفات <u>و کنایه</u> م <u>۸۲۲ و ۱</u>
- (۱۱) حضرت امام ربانی مجد دالف ثانی شیخ احمد سر هندی ٔ (ولادت الجوه م ۱۵۲۳ء وفات ۲۳۰ اِه م ۲۲۲ اِء)
- (۱۲) حضرت مولانا شیخ عبد الاحد سر مهندی ً (م ۱۷/رجب المرجب کومن ایر مطابق ۱۳/ فروری ۱۳) حضرت مولانا شیخ عبد الاحد سر مهندی ً (م ۱۷/رجب المرجب کومن المرجب مطابق ۲۲/ د سمبر ۱۵۹۸ و ۱۵۹۸ میلا ۲۵۹۸ میلا ۱۳۵۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۵۸ میلا ۱۳۷۸ میلا ۱۳۵۸ میلا ۱۳۵۸ میلا ۱۳۵۸ میلا ۱۳۵۸ میلا ۱۳۷۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۷۸ میلا ۱۳۷۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۸ میلا ۱۳۸۸ میلا ۱۳۸ میلا ۱۳۸

294 - حضرت شیخ عبدالاحد کا شجر و نسب حضرت شیخ شہاب الدین فرخ کابلی تک پہونچتاہے، آپ علوم ظاہری کی تحصیل و پخیل میں مصروف سے، کہ جذبۂ محبت الہی کے ہاتھوں مغلوب ہو کراس زمانہ کے شہر و آفاق چشتی صابری بزرگ حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہی آ

(م ۱۹۳۴ ہے / ۱۹۳۷ ء ) کی خدمت میں حاضری دی،اوران کے دست مبارک پرسلسلۂ چشتیہ صابریہ میں شرف بیعت حاصل کیا، پیرومر شدنے ضروری تعلیم و تلقین کے بعد علم ظاہر کی پخمیل کا تھم دیا،اور فرمایا کہ علم کے بغیر درویش بے نمک کھانے کے مانند ہو تاہے، آپ نے پیرومر شدکی کبرسنی کاخیال کرتے ہوئے عرض کیا، کہ حضرت مجھے خوف ہے کہ علوم دین کی بخمیل کرتے یہاں ہوتاہے، آپ نے پیرومر شدکی کبرسنی کاخیال کرتے ہوئے عرض کیا، کہ حضرت مجھے خوف ہے کہ علوم دین کی بخمیل کرکے یہاں

حاضر ہواتوشاید یہ دولت ہاتھ نہ لگے ،حضرت شیخ گنگوہی ؓ نے ارشاد فرمایا:"اگر میں حیات نہ رہاتومیرے فرزندر کن الدین سے یہ دولت حاصل کرلینا"

آپ پیرومر شد کے حکم کے مطابق واپس جاکر تحصیل علم میں مصروف ہوگئے،اسی دوران حضرت کے وصال کی خبر ملی اورآپ کاوہ اندیشہ درست ثابت ہوا،اور بے حدصد مہیہونجا۔

علم ظاہر سے فراغت کے بعد مختلف شہروں کی سیاحت کی اور کئی بزرگوں سے استفادہ کے بعد حضرت شیخ رکن الدین آ (م ۱۹۸۳ ہے /۵ کے ۱۹۵۱ء) کی خدمت میں حاضر ہوئے، حضرت شیخ عبد القدوس گنگوہ کی ؓ اپنے صاحبز ادے حضرت شیخ رکن الدین آ کو حضرت شیخ الاحد ؓ کے بارے میں ہدایت فرما گئے تھے، اس لئے حضرت شیخ رکن الدین نے آپ کے ساتھ بہت شفقت اور خصوصیت کا معاملہ فرمایا، اور بہت جلد آپ نے منازل سلوک طے کر کے ۱۹۷۹ ہے / اے 1، میں قادر یہ اور چشتیہ صابر یہ کی خلافت واجازت سے سر فراز ہوئے، حضرت شیخ رکن الدین نے آپ کو فصیح وبلیغ عربی زبان میں تحریری خلافت نامہ عطافرمایا تھا، جوبر کات احمد یہ (زبدۃ المقامات) میں درج ہے۔

آپ نے سر ہند شریف سے چار فرسنگ دور قصبہ پائل میں حضرت شاہ کمال کمیتظی قادری ﴿مِ الْمِهِ مِهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى مِن مِن رَبِّ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّ

علاوہ ازیں آپ نے کابل سے بنگال تک سیاحت فرمائی ،اوراس دوران حضرت شیخ اللہ دادؒ،مولانا فخر الدین ؓ، حضرت سید علی قوام نظامی ؓ (جو نپور)اور دیگرمشائخ سے بھی استفادہ کیا،اور پھر سر ہندواپس تشریف لائے،اورآخر تک پیبیں مقیم رہے۔

آپ کو تمام علوم پر کامل دستر س حاصل تھی، فقہ واصول میں آپ کی نظیر نہیں تھی،اصول بزدوی کی تدریس میں آپ کوخاص شہرت حاصل تھی، کتب تصوف میں تعرف،عوارف المعارف،اور فصوص الحکم بھی بڑی عمد گی سے پڑھاتے تھے۔

آپ تحقیق و ذوق کے لحاظ سے حضرت شیخ ابن العربی (م ۱۳۸ ہے / ۱۲۰۰ ء) کے مشرب پر تھے، مگر شریعت کا ضبط واحترام بھی پوری طرح قائم تھا، زبان سے سکروشطحیات کی کوئی بات نہیں نکلتی تھی، مسکلۂ وحدت الوجود کی تفہیم وجو دی طریقے سے کرتے تھے۔۔۔ آپ پر بے نفسی اور تفرید کا غلبہ تھا، شاگر دول کی کثرت کے باوجود کبھی کسی سے کوئی خدمت نہیں لیتے تھے، گھریلو ضروریات کی اشیاء خرید نے کئے خود بازار جایا کرتے تھے۔

آپ کی بیعت و خلافت گوسلسلۂ چشتیہ و قادر یہ میں تھی، مگر آپ سلسلۂ نقشبند یہ سے کمال اشتیاق کا اظہار کرتے اور اس کے متعلق بلند کلمات فرماتے تھے، اور اسی چیز نے آپ کے صاحبز ادے حضرت مجدد گوسلسلۂ نقشبند یہ کا اسیر کیا۔ اور پھر یہ خاندان ساری دنیامیں نقشبندیت کی ایک علامت بن گیا۔

آپ کی شادی اٹاوہ کے نزدیک سکندرہ کے مقام پر ایک معزز گھر انہ میں ہو گی، آپ کی تمام اولا دامجادا نہی کے بطن سے پیداہوئیں،اللّد پاک نے آپ کوسات(۷)صاحبزادے عطافرمائے۔ ىلاسل تصوف

(۱۳) حضرت شاه رکن الدین گنگوبی (ولادت ۱۵/ جمادی الاولی کوم هر مطابق ۲۳ /مارچ ۱۳۸ بے۔ وفات ۱۵/ ذی الحجر ۵۷ فی مطابق ۲۰/ جون ۱۵۲۸ بے پا ۲۷ ھے مطابق ۱۵۲۸ بے پا ۱۹۸ بھر مطابق ۵۷۵ بے۔ 295ر

#### (۱۴) قطب العالم حضرت شيخ عبد القدوس گنگو ہی الاورت ۸۵۲ ھے یا ۲۸۸ ھے اور کا دیا ہے ا

آپ کا آخری وقت آیاتو کئی بارار شاد فرمایا کہ:بات وہی ہے جوشنے نے فرمائی تھی، حضرت مجد دصاحب ؓ حاضر خدمت تھے،انہوں نے سمجھا کہ شیخ سے مراد شیخ ابن عربی ؓ ہیں،لیکن آپ کے پوچھنے پر فرمایا کہ نہیں، حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہی ؓ،انہوں نے دریافت کیا کہ وہ بات کیا ہے؟ آپ نے فرمایا:

"حقیقت میں حق سبحانہ تعالیٰ ہستی مطلق ہے، لیکن لباس کو نیے مجوبوں کی آنکھ پر ڈال کر انہیں دورو مہجور رکھتاہے"۔

آپ کاوصال اسی (۸۰)سال کی عمر میں ۱۷/رجب المرجب کے ۱۰ اور مطابق ۱۳ / فروری ۱۹۹۹ و کووصال فرمایا، بعض مؤر خین نے آپ کی تاریخ وصال ۲۷/ جمادی الاولی کے ۱۰ اور مطابق ۲۷/ دسمبر ۱۹۹۸ و کسی ہے، مزار مبارک سر ہند شریف میں ہے۔۔۔ اولاداور مریدین کے علاوہ کئی اہم تصنیفات (مثلاً کنوز الحقائق، اسر ارالتشہد) یادگار جیموڑیں (تاریخ و تذکرہ خانقاہ سر ہند شریف سے ۲۰ تا ۲۵ مؤلفہ محمد نذیر رانجھا)

295 - حضرت شخ عبدالقدوس گلوبی آئے فرزند دوم اور سے جانشین ہیں ، طریقۃ چشتہ کے مشہوراکا بر ہیں ،اسم گرائی "محد"اور "رکن الدین" ہے مشہور ہیں ، آپ کی پیدائش شاہ آباد ہیں 10/جمادی الاولی کے 294 مطابق ۲۳ / مارچ ۱۹۳۲ ہے کو ہوئی ، جیسا کہ آپ نے نوو "ایل الف قدوی " ہیں تحریر کیا ہے ، بڑے ہوئے توعلوم ومعارف کے اشتیاق میں مر کزعلم و فن دبلی تشریف لیے اور ایل آئے ، اور وہال شخ فتح اللہ بن نصیر الدین دہلوگ ، شخ سیدا حمد الحسین الملتائی ،اور شخ ابراہیم بن معین الحسین ہے درسیات کی جملہ کتابیں پڑھیں ، علم ظاہر ہے فراغت کے بعد علم باطن کے لئے اپنے والد ماجد حضرت شخ عبدالقدوس گلوبی ہے درجوع ہوئی اور درجہ کمال تک یہو نجے ، سلسلہ قادر ہی تعلیم اپنے استاذ شخ ابراہیم الحسین ہے حاصل کی ، شخ رکن الدین کے مقام کو سیخت کے لئے اتناکا فی ہے کہ شخ عبدالقدوس کی نقش خرال الدین سیخت کے لئے اتناکا فی ہے کہ شخ عبدالقدوس کے فرایا کہ اگر اللہ نے پوچھ لیا کہ دنیا ہے کیالائے ہو، تو شخ جلال الدین تھا نیسر گی ،اور عزیزم مولانار کن الدین کو پیش کر دول گا ، آپ صاحب تصنیف بزرگ ہیں ، مرح البحرین ،طاکف قدوسیہ ،اور مکتوبات گئو ہیں یاد گار چھوڑیں ، آپ کاوصال 10/ ذی الحجہ ہے ہے ہے مطابق ۲۰ / جون ۱۲۸ھ یا علام کو سیم المروف کی خضرت مجد دالف ثانی ص گئو میں ہوا ، مزاد مبارک گلو ہیں ، بوالہ زبدۃ المقامات ص ۱۰۱ ، ۱۰ کا کھنظم حضرت مولانا عبد اللہ بیشت المع بیشت المع بیشت المع بیشت المع بیشت المع بیشت المع وف ہے سرکار غریب ،وزائ میاروں گئو ہی مناشر نفیہ شرایف کیا ہو ہیں ،ناشر : مکتبہ شریفیہ گلو ہیں ، اور کئی ،ناشر : مکتبہ شریفیہ گلو ہیں ، اور کئی ،ناشر : مکتبہ شریفیہ گلو ہیاں ، ۱۵ است ۱۵ میں مواد مناس کا موسود کا متاس المع مقتی خالد سیف اللہ گلوبی ،ناشر : مکتبہ شریفیہ گلوبی ،ناشر : مکتبہ شریفیہ گلوبی ،ناشر : مکتبہ شریفیہ گلوبیہ کیاں ، ۱۵ میار کیا کہ مناس کیا کہ کہ کو میں مواد کیا کہ کو مواد کیا کہ کو موسود کیا کہ کہ کو موسود کیا کہ کیاں کو میس ہوا کیا کہ کو موسود کیاں کو میار کیا کہ کو موسود کیاں کو میس ہوا کیا کہ کو کیا کہ کیاں کیا کہ کو میار کیا کہ کیاں کو کئی کیاں کہ کو کھر کیاں کو کئی کو کئی کو کئی کو کئی کو کئیں کر کو کئی کو کئی کو کئی کے کئی کئیں کیاں کیا کہ کیاں کو کئی کے کئی کا کر کو کئی کی کئی کر کیا کو کئی کے کئی کو کئی کی کئی کیا کے کئی کو کئی کی کئی کر

ء – وفات ۲۰/جمادی الثانیة ۱۹۳۴ هه مطابق ۳/ دسمبر ۱<u>۵۳۸ و ۱۵۳۸ هه ۱۵۳۸ میادی الثانیه</u> ۱۹۳۴ هه مطابق ۲/ دسمبر <u>۱۵۳۷ و ۱۵۳۴ هه ۱۵۳۳ و ۱۵۲۹ هه ۱۵۱۹ و ۱۵۱۹</u> و ۱۵۱۹ میا

296 - آپ کااسم گرامی "اسلعیل "اورلقب" شاہ عبدالقدوس "ہے، اپنے لقب ہی سے زیادہ مشہور ہیں، بعض لو گول نے اسلعیل آپ کے والد ماجد کااسم گرامی قرار دیاہے،اورسلسلۂ نسب اس طرح تحریر کیاہے: شاہ عبدالقدوس بن اسمعیل ، بن صفی، بن نصیر الحفٰی الر دولوی الگنگوہی۔

آپ کی ولادت ۲۵۸ ہے یا ۲۸۸ ہے یا ۱۳۵۸ ہے والے الدوایۃ ) میں ہوئی، آپ ردولی شریف کے رہنے والے ہیں، پینیٹس (۳۵) سال آپ کا قیام ردولی شریف میں رہا، ۱۹۹۸ ہے اور پینیٹس (۳۵) سال آپ کا قیام ردولی شریف میں رہا، ۱۹۹۸ ہے اور پینیٹس (۳۵) سال وہاں بھی مقیم رہے، ۱۳۳۴ ہے کے امر او میں سے تھے ) کی خواہش واصر ارپر آپ شاہ آباد تشریف لے گئے، اور پینیٹس (۳۵) سال وہاں بھی مقیم رہے، ۱۳۳۴ ہے اور پینیٹس (۳۵) سال قیام فرما کر وصال فرما یا اور بہیں کی نمیشہ ورہوئے۔

علوم ظاہرہ وباطنہ دونوں میں آپ کو کمال حاصل تھا،آپ پیدائش ولی تھے، بچپن ہی میں صاحب کرامات ہوگئے تھے،آپ حضرت شیخ محمد بن شیخ عارف کے خلفاء میں ہیں،لیکن آپ نے حضرت شیخ عبدالحق ردولوی کی روحانیت سے بھی استفادہ کیا، جیسا کہ حضرت نے اپنی کتاب "انوارالعیون "میں اس کی صراحت کی ہے،اور حضرت کی ہی روحانیت نے آپ کواپنے بوتے حضرت شیخ عارف سے رجوع کرنے کی ہدایت کی تھی، آپ کواپنے شیخ کے علاوہ شیخ قاسم اود تھی (جو سلسلۂ سے رود یہ کے اکابر میں ہیں) سے بھی اجازت و خلافت حاصل تھی۔

آپ کا پیشہ زراعت تھا، لیکن اس کی آمدنی کابڑا حصہ فقراء میں تقسیم کردیتے تھے۔۔۔آپ کو ساع کا ذوق تھا، اور مجلس ساع میں بڑے شوق سے شرکت فرماتے تھے۔

آپ ایک صاحب تصنیف عالم تھے، مؤلفات میں ایک کتاب "انوارالعیون "مشہورہے، جس کوسات فنون پر مرتب کیا گیاہے، اور حقائق و دقائق تصوف سے لبریزہے، اس میں فن اول کازیادہ حصہ حضرت شخ عبدالحق کے حالات پر مشمل ہے، ان کے علاوہ تعلیقات علی شرح الصحائف (علم کلام کے موضوع پر)، حاشیۃ التعرف شرح بسیط عوارف المعارف، مرآة الاسرار، اقتباس الانوار، اورانوارالعارفین بھی آپ کی اہم کتابیں ہیں۔

آپ کے سات (۷) صاحبزادے تھے اور سب ہی صاحب فضل و کمال ہوئے، آپ کاوصال چوراس (۸۴) سال کی عمر میں بحالت نماز ۲۰ / جمادی الثانیة ۴۳٪ هم مطابق ۳/ دسمبر ۱۹۳۵ و کوہوا (یہ آپ کے صاحبزادہ حضرت شیخ رکن الدین گی کتاب الطائف قدوسی "کے مطابق ہے) بعض لوگوں نے ۱۹۳۵ ہے کھا ہے (حضرت مجد دالف ثانی ص ۵۸ حاشیہ مؤلفہ مولانا شاہ نوار حسین )، بعض نے ۲۳ / جمادی الثانیہ ۴۳٪ هم مطابق ۲ / دسمبر ۱۹۳۷ و اور بعض نے ۴۳٪ هم کی ایک قول ۱۹۳۵ ہے کو اخبار الاخیار ص ۴۵۰ تا میں کے ۱۹۳۹ و کو کر چیج دی ہے (اخبار الاخیار ص ۴۵۰ تا

ىلاسل تصوف عام 321

(۱۵) حضرت شيخ محمر ً (م ۱۷/ صفر ۱۹۸ مه مطابق ۱۱/ دسمبر ۲۹۲ م.

(١٦) حضرت شیخ احمد عارف (م ۱۷/ صفر ۸۵۹ هه مطابق ۱۴/ فروری ۸۵۹ ا و پا۸۸۲ هه / کے سمار اور ۱۳۵۵

(۱۷) حضرت مخدوم شیخ احمد عبد الحق ر دولوی گرولادت ۲۷۶ه / ۱۸سیز - وفات ۱۵/ جمادی الثانیه ۸۳۷ه میال ۱۳۸ ه مطابق ۱۴/ فروری ۳۳۳ او پا ۱۸۳۸ و ۱

(۱۸) حضرت کبیر الاولیاء جلال الدین پانی پتی (ولادت) <u>۱۹۹۸ هے /۲۹۲۱</u>ء - وفات ۱۳ / رہیج الاول یاذی قعد <u>و۲۷ ب</u>ے صطابق ۲۷ / دسمبر ۱۳۳۳اء)

(۱۹) حضرت شمس الدین ترک پانی پتی سر ۱۹/شعبان یا ۱۰/جمادی الاولی یا جمادی الثانیة ۱۵٪ هم پا۱۸ به هر پا۱۹ به هر مطابق ۲۵/نومبر یا ۲۸/اگست یا ستمبر ۱۳۱۵ ها کر ۱۳۱۱ و یا ۱۹۱۹ و ۱۹۳۱ و ۱۹۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳۳ و ۱۳۳ و ۱۳ و ۱۳

۴۵۴ مؤلفه حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی ﷺ تاریخ مشائخ چشت ص۱۹۳ تا۲۰۹۹ مؤلفه حضرت شیخ محمد زکریاً، بحواله خزینة الاولیاء ،انوار العاشقین، تعلیم الدین،افاضات یومیه،السنة الحلیة،حق الساع)

297 - آپ حضرت شخ عارف بن شخ عبد الحق کے صاحبز ادے اور سے جانشین ہیں، آپ پر اکثر استغراق کا غلبہ رہتا تھا، وصال کا وقت قریب آیاتواپنے صاحبز ادے شخ الاولیاء معروف بہ شخ بدھ اُور مرید خاص حضرت شخ عبد القدوس گنگوہی (جواس وقت شاہ آباد میں سے )طلب فرمایا، نزع کا وقت تھا، سکر سے جب بھی ہوش میں آتے فرماتے "الحمد الله سمجھ گیا" حضرت گنگوہی نے دریافت کیا کہ "کیاچیز سمجھ گئے ؟ آپ نے ارشاد فرمایا کہ توحید مطلق کو سمجھ گیا، اس کے بعد آپ نے اپنی تمام امانات و معارف اور اسم اعظم و غیرہ جو مشائخ سے ملتی آر ہی تھیں حضرت مولانا شخ عبد القدوس گنگوہی کے حوالے کیا، آپ کی وفات کا صحیح حال معلوم نہیں ہو مشائخ سے ملتی آر ہی تھیں حضرت مولانا شخ عبد القدوس گنگوہی کے حوالے کیا، آپ کی وفات کا صحیح حال معلوم نہیں ہو کیال ہوئے، ان کوباپ سے خلافت حاصل تھی، اور بعض لوگوں کے مطابق ان کی تکمیل حضرت شخ عبد القدوس گنگوہی کے پاس ہوئی (تاریخ مشائخ چشت ص 191، 191مؤلفہ حضرت شخ محمد زکریا)

298 - آپ کااسم گرامی "عارف" اور بقول بعض شخ احمد ہے، آپ حضرت شخ عبد الحق ردولوی کے صاحبز ادے اور سپے جانشین ہیں ، علم شریعت اور طریقت کے جامع سے، والد کے وصال کے بعد سجادہ نشین ہوئے، والد کے وصال کے وقت آپ کی عمر سترہ ، علم شریعت اور طریقت کے جامع سے، والد کے وصال کے بعد سجادہ نشین ہوئے، والد کے وصال کے وقت آپ کی عمر سترہ (۱۷) سال تھی، اور شیخ کا مل ہو چکے سے، آپ کی تاریخ وفات میں اختلاف ہے، بعض لوگوں نے ۱۷ صفر ۱۹۸۹ھ مطابق ۱۹۲۸ فروری محمد این میں ہے (تاریخ مشائخ چشت ص۱۹۱،۱۹۰ مؤلفہ حضرت شیخ محمد زکریاً)

ملاسل تصوف

وفات ١٦ / ربيح الاول ١٩٠ هه مطابق ٢٢ / مارچ ٢٩١ إء)

(۲۱) حضرت شيخ الاسلام فريد الحق والدين سيخ شكر اجود هنى فاروقى (ولادت ٥٨٢ هـ ما ١٨٨٩ هـ ما ١٨٨٩ هـ ما ١٩٨٨ ما المور ١٩٨٨ ما ١٩٨٨ ما ١٩٨٨ ما المور ١٩٨٨ ما ١٩٨٨ ما المور ١٩٨٨ ما ١٩٨٨ ما المور ١٨٨٨ ما المور ١٩٨٨ ما المور المور

(۲۲) قطب الاقطاب حضرت قطب الدين بختيار كاكى "(ولادت ٥٨٢ هـ /١٨١١ - وفات ١٢٢) قطب الا يا ٢٢ بية الاول ٣٣٣ إه يا ١٣٣ إه مطابق ٣ يا١٣ / دسمبر ١٣٣٥ إء يا ٢٣٦ إء)

(۲۳) امام الطریق خواجهٔ خواجهٔ خواجهٔ خواجهٔ خواجه غریب نواز معین الدین سجزی چشتی اجمیری "(ولادت <u>۱۳۲</u>ه هر ۱<u>۳۲) ه</u> مطابق چشتی اجمیری "(ولادت <u>۱۳۲۶ه</u> هر ۱<u>۳۲۱ه</u> مطابق ۲/ رجب المرجب یوم دوشنبه ۱۳۲۴ه ه مطابق ۲/ اپریل ۱<u>۳۳۵ه</u>)

(۲۲) حضرت خواجه ابوالنور عثمان ہارونی (ولادت ۲۲۱ج هر ۱۳۲۱ج وفات ۵/شوال المکرم کالبہ هیا ۱۳۳۲ج هیا کا جوج هیا ۱۳۳۲ج هر مطابق ۹/دسمبر ۲۲۰ باءیا کو ۲۰ باءیا ۱۰۰ باءیا ۱۰۰ باءیا ۱۳۳۲یاء) هیا ۱۳۰۰ج هیا کا جوج هیا ۱۳۳۰ج هر مطابق ۱۳ مطابق عالی دستی شریف زندنی (ولادت ۲۹۲ج هر ۱۹۹۰ باء وفات سیا ۱۰/رجب المرجب ۱۲ هر مطابق سیا ۱۰/نومبر ۱۳۱۵ باء با ۱۸۸ج هر ۱۸۸ باءیا ۱۸۸ج هر ۱۳۹۰ باء وفات کم رجب ۱۲۲ قطب الاقطاب حضرت خواجه مودود چشتی سر ولادت ۲۳۰ج هر ۱۳۳۹ وفات کم رجب ۲۲ هر مطابق ۱۲۳ می سرود و در پشتی سرولادت ۲۳۰ج هر ۱۳۳۹ باء وفات کم رجب کا به هر مطابق ۱۲۳ می سرود و در پشتی سرولادت ۲۳۰ هر ۱۳۰۰ باء وفات کم رجب کا به هر مطابق ۱۲۳ می سرود و در پشتی سرود و در پشتی سرولادت ۱۲۳۰ باء وفات کم رجب کا به هر مطابق ۱۲۳ می سرود و در پشتی در پشتی در پشتی سرود و در پشتی سرود و در پشتی در پشت

(۲۷)خواجه سید ناصر الدین ابویوسف بن سمعان الحسینی الچشی (م ۳/رجب المرجب ۴۵۹م ط مطابق ۲۵/مئ <u>۷۲۰؛</u> )

(۲۸) حضرت خواجه ناصح الدين محمد ابو محمد بن ابي احمد چشتی از ولادت کيم محرم الحرام ۱۳۳۱ ه مطابق ۱۹/ستمبر ۲۴۹ هـ - وفات ۱۴/ر بيج الاول ۱۱ به هه مطابق ۱۳/جولائی ۲۰۰ هـ یا کیم رجب ۱۱ به هه مطابق ۲۱/اکتوبر ۲۰۰ هـ) ىلاسل تصوف 323

(۳۱) حضرت كريم الدين منعم خواجه علو ممثاد دينوريُّ (۱۴م/محرم الحرام <u>۲۹۹،</u> ه مطابق ۱۵/ستم<u>ر الوءيا ۲۹۷ هر ۱۹۸؛ هر ۱۹۰</u> مطابق ۱۵/ستم<u>ر الوءيا ۲۹۷ هر ۱۹۸؛ هر ۱۹۰</u> هم مطابق

(۳۲) حضرت خواجه امين الدين جميره يا ابوجميره بصرى (ولادت ١٢٢ هـ / ٨٣٠) ه-وفات ١٨٥ مطابق ٩ / ١٢٥ مطابق ٩ / ١٢٥ مطابق ٩ / ١٢٥ معابق ٩ / ١٤٥٠ مطابق ٩ / ١٤٥ مطا

(۳۳) حضرت خواجه سدیدالدین حذیفه المرعشی "(م۷/شوال ۲۷۲ه ه مطابق ۵/فروری ۹۰۰ م ع یا ۲۲/شوال ۲۵۲ه ه مطابق ۱۰/نومبر ۲۲۸ ع یا ۱۳ یا ۲۲/شوال ۲۰۲ ه مطابق ۲۸/اپریل ۸۱۸ ع یا ک۲۰۲ ه /۲۳۲ ه

(۳۲) حضرت خواجه ابوالفضل عبدالواحد بن زید (م۲۷/صفرالمظفر محابه مطابق ۳۱/ اگست ۲۸۶ء یا کے باھ / ۹۳۶ء / یا ۲۷ باھ / ۹۲ بے یا ۸۷ باھ / ۹۴۶ء)

(۳۷) حضرت تاج العرفاء خواجه ابوسعيد حسن بصرى "(ولادت ١٦ه / ٢٣٢ء - وفات كم يام/ محرم الحرام الهويا اله هم طابق ۱۱/مئ ٢٨٤ء عليم يام/

(۳۸) حضرت امير المؤمنين سيدناعلى كرم الله وجهه (ولادت ۱۳ /رجب المرجب بعد ازواقعهُ فيل تيس (۳۰)سال-وفات ۲۱/رمضان المبارك به ه مطابق ۳۰/ جنوري ۲۱۱، نجف انثر ف

(۳۹) سر ور کا ئنات، سير الموجو دات حضرت رسول الله صَالَحَالِيْمَ <sup>299</sup>

اس طرح یہ سلسلہ اڑتیس (۳۸) واسطوں سے حضرت سر ور کا ئنات صَلَّاتَیْمُ تک یہونچتا ہے۔ اس سلسلہ کا شجر ہُ منظومہ درج ذیل ہے:

## شجرة منظومه عاليه چشتيه

یاخدا اینے جمال کبریاکے واسطے سرور عالم محمد مصطفع کے واسطے این الفت کرعطاکل اولیاکے واسطے کچھ نہیں مطلب دوعالم کے گل وگلزارسے كرمشرف مجھ كوتوديداريرانوارسے مصطفاً کے واسطے خیر الوریٰ کے واسطے دور کر دل سے حجاب جہل وغفلت میر ہے سب کھول دے دل پر درعلم حقیقت میرے سب ہادی عالم علی شمشکل کشاکے واسطے كرعنايت مجھ كوتوفيق حسن اے ذوالمنن تا کہ ہول سب کام میرے تیری رحمت سے حسن شیخ حسن بصری امام الاولیاء کے واسطے کرمیرے دل سے توواحداب دوئی کاحرف دور دل میں اورآ تکھوں میں بھر دے سربسر وحدت کانور خواجه عبدالواحدٌ زیدشهاکے واسطے راه زن میرے ہیں دو قزاق باگرزگرال

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> - مخضر حالات بزرگان چشت اہل بہشت ص ۱۰ تا ۱۱ شجر هٔ عالیه چشتیه ،مؤلفه حضرت مولاناالحاج حکیم احمد حسن منوروی ً،

توپہونچ فریاد کومیری کہیں اے مستعال شه فضیل ابن عماض اہل دعاکے واسطے نے طلب شاہی کی نے خواہش گدائی کی مجھے بخش اینے در تلک طاقت رسائی کی مجھے شیخ ابراہیم ادہم ایک بادشاہ کے واسطے عیش وعشرت سے دوعالم کی نہیں مطلب مجھے چیتم گریال سینه بریال کرعطایارب مجھے شيخ حذيفه مرعشي صاحب صفاك واسط ہے مرے تویاس ہردم لیک میں ہوں بے خبر بخش وہ نور بصیرت جس سے تو آوے نظر یو ہبیر ہ شاہ بھری پیشواکے واسطے شادی وغم سے دوعالم کے مجھے آزاد کر اینے در دوغم سے بارب دل کومیرے شاد کر خواجۂ مشاد علوی ؓ بوالعلا کے واسطے حدسے گزرادرد فرقت اب تواہے پرورد گار کر مری شام خزاں کووصل سے روز بہار شیخ ابواسحاق شامی خوش ادا کے واسطے صدقہ احد کے یہ ہے امید تیری ذات سے توبدل کر دے مرے عصیاں کواب حسنات سے احمد ابدال چشتی باسخا کے واسطے مست اور نے خود بنا بوئے محرسے مجھے محترم کر خوارئ کوئے محرسے مجھے

325

بو محر<sup>سم</sup>حترم شاہ دلاکے واسطے رحم کر مجھ پر تواب جاہ ضلالت سے نکال بخش عشق ومعرفت كالمجه كوبارب ملك ومال شاہ بوبوسف ؓ شہر شاہ وگداکے واسطے آتش شوق اس قدردل میں مرے بھرانے ودود ہربن موسے مرے نکلے تری الفت کادود خواجئہ مودود چشتی پارساکے واسطے دور کر مجھ سے غم موت وحیات مستعار زندہ کرذکر شریف حق سے اے پروردگار شہ شریف زندنی بالقاکے واسطے ماالبی بخش ایبانے خودی کامجھ کوجام جس سے جزعشق نی مجھ کونہ ہووے اور کام خواجۂ عثمان ً ہاشر م وحیا کے واسطے بے طرح ہے نفس وشیطاں دریئے ایمان ودین جلد ہویارب میر اآکر مدد گارومعین شہ معین الدیں حبیب کبریاکے واسطے عشق کی رہ میں ہوئے جواولیاء اکثر شہید خنجرتسلیم سے اپنے مجھے بھی کرشہید خواجه قطب الدين مقتول ولاكے واسطے دے ملاحت مجھ کوحق تمکینی ایمان سے اور حلاوت بخش تو گنج شکر عرفان سے شہ فریدالدیں شکر گئج بقاکے واسطے

اےمیرےاللہ رکھ ہروفت ہرکیل ونہار عشق میں این مجھے بے صبر ویے تاب و قرار شیخ علاء الدین صابر ّبارضاکے واسطے ہے مکدر ظلمت عصیاں سے میرانٹمس دیں کر منور نور سے عرفال کے میر اسٹس دیں شیخ سمس الدین ترک شمس الضحل کے واسطے دین ود نباکانهیں در کاریجھ حاہ وجلال ایک ذرہ دردکایاحق مرے دل میں توڈال شه جلال الدين كبير الاولياء كواسط کھول دے راہ طریقت قلب پریارب میرے کر بخلی حقیقت قلب پریارب میرے احمد عبد الحق شه ملک بقاکے واسطے كرعطاراه شريعت ردئے احراب مجھے اورد کھانور حقیقت خونے احراسے مجھے شیخ احمر عارف صاحب عطاکے واسطے کر معطر روح کو بوئے محمر سے مری اور منور چشم کوروئے محمر سے مری اے خداثی محد میں میں اسطے حب دنیاوی سے کرکے پاک مجھ کواے حبیب اینے باغ قدس کی کرسیر تومیر سے نصیب عبد قدوس تدس وصفاك واسطى ہے یہی بس دین میر ااور یہی سب ملک ومال

ليعني اينے عشق ميں كر مجھ كوباجاه وجلال شاہ رکن الدیں جلیل اصفیا کے واسطے شرک وعصیان وضلالت سے بچاکراہے کریم كربدايت مجھ كواب راه صراط المشقيم شيخ عبدالاحد ّ اصدق وصفاكے واسطے حب حق حب الهي حب مولا حب رب الغرض كردے مجھے محومحت سب كاسب شہ مجد دالف ثانی ؓ ناخداکے واسطے داغ عصیان وجرائم سے نہ ہو خجلت مجھے القاوعفت وعصمت كادب خلعت مجمح معصومٌ ممير اصفياكے واسطے میں بنوں مردمجاہد حق کی منزل کے لئے سیف ہومیری زبال تردیدباطل کے لئے شاہ سیف الدین تاج الاولیا کے واسطے معصیت عصیال نہ آئے بھول کرمیرے قریب روزوشب مجھ كوتراذوق عبادت ہونصيب حضرت نور محرر یرضاء کے واسطے مجھ کواز سرتابہ یا کر مظہر صدق وصفا اور میری اولاد بھی ہو متقی ویارسا جان جاناں شاہ مظہر میرزا کے واسطے ہو خیال ماسواسے اے خداہر گزنہ کام روزوشب ہروقت ہر ساعت رہوں تیر اغلام

شہ غلام باعلی مر درضاکے واسطے کامل انسانیت کے حسن سے ہوں ارجمند چرخ رفعت پرمیرانجم سعادت ہوبلند بوسعید ّیاک نجم اہتداکے واسطے جلوهٔ حسن مجازی میں حقیقت ہوعیاں بن کے میں تیر امحب ہوجاؤں محبوب جہاں حضرت احمد سعيد مقتداكے واسطے بادهٔ حسن بخلی سے مجھے مخمور کر میرے دل کو معرفت کے نورسے معمور کر مولوی شاہ عمر صدق وصفاکے واسطے اس طریقه برچلول مطلق نه هوجس میں غلو دے مجھے دنیاو عقبی میں شرافت اور علو حضرت بوالخيرشاه يرصفاكے واسطے بندگی میں تیری استغراق ہولیل ونہار تیرے نیک ویاک بندوں میں ہومیر ابھی شار مرشدزید حسن صاحب ولاکے واسطے مبتدی ہوں کرمیری تکمیل اےرب غفور اور بشارت دے مجھے اپنے کرم کی اے غفور عاجزومسكين احمد المحات واسطي ان بزرگوں کے تنین یارب غرض ہر کارمیں كرشفاعت كاوسيله اينے تو دربار ميں مجھ ذلیل وخوارومسکین وگداکےواسطے

آپڑادر پہ ترے میں ہر طرف سے ہوں ملول کر توان ناموں کی برکت سے دعامیری قبول یاالٰہی اپنی ذات کبریاکے واسطے

\_\_\_\_\_

ربناتقبل مناانک انت السمیع العلیم وصلی الله تعالیٰ علیٰ خیرخلقه محمدوآله واصحابه اجمعین 300

-----

۔۔۔۔ حواشی۔۔۔۔۔۔

لعض انهم مسائل

9

مصطلحات تصوف

(تصوف کے بعض اہم اور حساس مسائل کی تو ضیح اور مخصوص اصطلاحات کی تشریح)

تصوف کے کئی نام ہیں، علم القلب، علم الاخلاق، احسان، سلوک اور طریقت، یہ سب ایک ہی حقیقت کے مختلف نام ہیں ، قرآن وسنت میں اس کے لئے زیادہ تر"احسان "کالفظ استعال ہواہے، اور ہمارے زمانے میں لفظ" تصوف "زیادہ مشہورہے۔

#### تصوف کی حقیقت

تصوف کامقصد انسان کے معنوی رذائل کی اصلاح اور باطنی وروحانی ترقی ہے، قرآن وسنت میں بہت سے باطنی اعمال و خصائل کی نشاندہی کی گئ ہے، مثلاً: تقویٰ، محبت الٰہی، اخلاص ، توکل مصبر وشکر، تواضع ، خشوع ، قناعت ، حلم ، سخاوت، حیا، رحم دلی وغیرہ ، ان کو فضائل یا اخلاق حمیدہ کہاجا تاہے، ان کی شخصیل اسلام میں مطلوب ہے، انہی فضائل کے حصول کانام روحانی ترقی ہے۔

اور بہت سے باطنی اعمال وعادات اللہ پاک کونا پسند ہیں، مثلاً تکبر، عجب، غرور، ریا، حب مال ،حب مال ،حب جاہ ، بخل ، بز دلی ، لا کچے ، د شمنی ، کینه ،سنگدلی ، اور شہوت و غضب کاغلبہ و غیر ہ ان کور ذا کل یااخلاق ر ذیلیہ کہاجا تاہے ،ان کو ترک کرنے کانام اصلاح باطن ہے۔

تصوف کاخلاصہ بس یہی دوچیزیں ہیں ،اصلاح باطن اور ترقی باطن ، قر آن وحدیث میں بے شار مقامات پران فضائل ورذائل کاذکر آیاہے،اوران کے حصول واجتناب کی تلقین وہدایت کی گئی ہے،صوفیاء کے یہاں جو کچھ ہے سب اسی کی محنت ہے۔

بعض بزرگوں نے تصوف کاخلاصہ بتاتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ اس کی ابتدائشچے نیت ہے (ان تعبد الله کانک (انماالاعمال بالنیات الحدیث 301) اورانتہام تبہاحیان کی تحصیل ہے (ان تعبد الله کانک تر اہ الحدیث 302)،ان کے علاوہ جو کچھ ہے وہ زوائدیا تحسینات ہیں،ان پر شکیل کا انحصار نہیں ہے 303

 $^{301}$  – صحيح البخاري ج  $^{10}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$  –  $^{1987}$  تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء :  $^{6}$  مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

#### بیعت کی ضرورت اور ثبوت

(بایعویی علی أن لاتشرکوابالله شیئاولاتسرقواولاتزنواولاتقتلوا أولادکم ولاتئوا ببهتان تفترونه بین أیدیکم وأرجلکم ولاتعصوافی معروف 304 ترجمه: تم لوگ مجھ سے اس بات پر بیعت کروکہ تم شرک نه کروگ، چوری نه کروگ، زنانه کروگ، این اولاد کو قتل نه کروگ، کسی پر بہتان نه لگاؤگ، اور معروف میں اطاعت سے سرکشی نه کروگ!

302 - صحيح البخاري ج 1 ص 27 حديث غبر: 50 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تقليق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

<sup>303 -</sup> تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیں: احیاء علوم الدین للغزالی ج اول ،اورالتشرف فی معرفة احادیث التصوف مؤلفہ حضرت مولانااشرف علی تھانوی ؓ وغیرہ

 $<sup>^{304}</sup>$  - صحيح البخاري ج  $^{1}$  ص  $^{1}$  حديث غبر  $^{1}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$  البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء:  $^{1}$  مع الكتاب: تعليق د. مصطفى ديب البغا

### ہاتھ پرہاتھ رکھ کربیعت

یہ بیعت کبھی ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بھی کی جاتی تھی ،حضرت عوف بن مالک الا شجعیؓ روایت کرتے ہیں کہ ہم لوگ سات ، آٹھ ، نو آد می حضور صَلَّا لَیْنَا اللہِ اللہِ عَلَیْمَ کے پاس حاضر تھے:

فَقَالَ أَلَا تُبَايِعُونَ رَسُولَ اللَّهِ وَكُنَّا حَدِيثَ عَهْدِ بِبَيْعَةِ فَقُلْنَا قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ثُمَّ قَالَ أَلَا تُبَايِعُونَ رَسُولَ اللَّهِ فَقُلْنَا قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ثُمَّ قَالَ أَلَا تُبَايِعُونَ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ فَبَسَطْنَا أَيْدِينَا وَقُلْنَا قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَعَلَامَ نُبَايِعُكَ قَالَ عَلَى أَنْ تَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَالصَّلَوَاتِ اخْمْسِ وَتُطِيعُوا وَأَسَرَّ كَلِمَةً خَفِيَّةً وَلَا تَسْأَلُوا النَّاسَ شَيْئًا 305 ترجمہ : حضور مَنَّالِثَيْنِ مِن ارشاد فرمايا كه كياتم لوگ بيعت نہيں كروگے ؟ ہم لو گوں نے تازہ تازہ کچھ دنوں قبل بیعت (اسلام) کی تھی ،ہم نے عرض کیا کہ یار سول اللہ اہم تو آپ کے ہاتھ پر بیعت کر چکے ہیں ، پھر آپ نے ارشاد فرمایا کہ کیاتم لوگ رسول الله سے بیعت نہیں کروگے ؟ ہم نے عرض کیا کہ ہم توبیعت کرچکے ہیں ، مگرجب آپ نے تیسری باریہ جملہ ارشاد فرمایا تو ہم نے اپنے ہاتھ پھیلادیئے اور عرض کیا کہ فرمایئے اب کس چیز پر ہم بیعت کریں، آپ نے فرمایا کہ بیعت کرواس بات پر کہ اللہ کی عبادت کروگے،اس کے ساتھ شرک نہ کروگے، اور یانچوں نمازوں کی یابندی کروگے ،اطاعت کروگے ،اورایک بات آہستہ سے فرمائی ،اور فرمایا کہ کسی کے سامنے دست سوال درازنہ کروگے "

 $<sup>^{305}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{20}$  ص  $^{20}$  حديث غبر:  $^{205}$  المؤلف: أبو الحسين مسلم بن المجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة : عدد الأجزاء: ثمانية أحزاء في أربع مجلدات [ ملاحظات بخصوص الكتاب  $^{20}$  الكتاب مشكول  $^{20}$  موافق للمطبوع كاملاً بحمد الله  $^{20}$  صعنون

### بیعت طریقت سنت ہے واجب نہیں

یمی وہ بیعت ہے جو صوفیا اور مشائخ کے یہاں مروج ہے، اس کو بیعت طریق کہتے ہیں ، لینی سید سے راستہ پر چلنے کی بیعت ، بیہ بیعت واجب نہیں ہے، اسی لئے تمام صحابہ سے حضور صَالَّا اللّٰهُ اللّٰہِ اللّٰہ نہیں بیعت نہیں کی بیعت امارت اور بیعت جہاد سب کے لئے واجب ہے، لیکن بیعت بیعت نہیں کی ، جب کہ بیعت اسلام ، بیعت امارت اور بیعت جہاد سب کے لئے واجب ہے، لیکن بیعت طریق سنت ہے ، اس بیعت سے انسان کے اندر خیر کے محرکات بیدا ہوتے ہیں اور شرکے محرکات کمزور پڑتے ہیں، بیدوہ تجربہ ہے جو عہد نبوی سے آج تک مشائخ نے کیا ہے۔

### متعد د سلاسل وطرق اوراصول واصطلاحات

پھر ہر شیخ کا اپنا اپنا طریقہ ، اپنے اصول اور اپنی اصطلاحات ہیں ، جو مشاکخ کے اجتہاد و تجربہ پر مبنی ہیں، اسی لئے کئی سلسلے اور طریقے وجو دمیں آ گئے، اور دین کے دیگر شعبوں کی طرح یہاں بھی بہت سے مسائل و فروع پیدا ہو گئے ، ان میں بہت سے مسائل واصطلاحات کا ذکر گذشتہ صفحات میں سوانحی حالات کے ضمن میں آ چکا ہے ، لیکن چند اہم چیزیں ابھی تشتہ تفصیل ہیں ، جن کا سمجھنا طالبین بلکہ عام مسلمانوں کے لئے بھی ضروری ہے۔

-----

### شريعت، طريقت، حقيقت، معرفت

شریعت: مجموعهٔ احکام کانام ہے اس میں احکام ظاہری وباطنی سب شامل ہیں ،پہلے اس کے لئے فقہ کی اصطلاح استعمال ہوتی تھی، فقہ کی تعریف امام صاحب سے منقول ہے:

معرفة النفس مالهاوماعليها،

بعد میں یہ اصطلاح تبدیل ہوگئی ،اور فقہ صرف اعمال ظاہر ہ کے مجموعہ کانام ہو گیا، اور اعمال باطنہ کے مجموعہ کو تصوف کہنے لگے۔

طریقت: اعمال باطنہ کے مجموعہ کانام ہے، یعنی سینہ و قلب کے اندرایسانور پیداہو جس سے انسان میں عشق، محبت، شکر، صبر ، اخلاص اور تقویٰ پیداہو جائے، اور اخلاق ذمیمہ اور اعمال رذیلہ سے

سبینہ و قلب صاف ہوجائے۔

حقیقت: ان اعمال باطنہ کی درستی سے قلب میں جو جلااور صفا پیدا ہو تاہے، اس سے قلب پر بعض حقائق کونیہ (متعلقہ اعیان واعراض بالخصوص اعمال حسنہ وسیئہ) وحقائق الہیہ صفاتیہ وفعلیہ (بالخصوص اللّٰد اور بندہ کے در میانی معاملات سے متعلق) منکشف ہوتے ہیں، ان مکشوفات کو حقیقت کہتے ہیں۔ بعض کے نزدیک حقیقت ربوبیت کے مشاہدہ کانام ہے۔ جس بزرگ پر بیہ باتیں ظاہر ہوں اس کو محقق اور عارف کہتے ہیں۔

معرفت یاوصلت: اوراس انکشاف کو معرفت کہتے ہیں، بایں طور کہ کسی لمحہ خدا کی یاد سے دل غافل نہ ہو،اور دل عشق الہی سے زندہ ہو جائے <sup>306</sup>۔

حضرت دا تا چویری تحریر فرماتے ہیں:

"مشائخ صوفیاء نے تصریح فرمائی ہے کہ کہ وہ علم جوحال کے بزدیک ہے اس کاعلم اسپے حال سے جوبیان کرتا ہے، وہ معرفت ہے، اوراس کے عالم کوعارف کہتے ہیں ،اورجوعلم معنی سے جدااور معاملات سے خالی ہو، اسے علم کہتے ہیں ،اوراس کے جانے والے کوعالم ۔۔۔ شریعت نام ہے اس کاجس پر ننخ و تبدل رواہو، جیسے احکام واوام ، تو شریعت بندہ کا فعل ہے اور حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کی محافظت کرے ، تو معلوم ہوا کہ شریعت کا قیام بلاوجود حقیقت محال ہے، اور بلا شریعت وجود حقیقت بھی محال ہے، اور بلا شریعت وجود حقیقت بھی محال ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ ایک شخص زندہ جان سے ہوتا ہے، جب حان جاتی جاتی ہوتا ہے، جب کہ ایک شخص زندہ جان سے ہوتا ہے، جب قورہ قیقت بلا حقیقت ریاکاری میں اور حقیقت بلا شریعت نفاق 307۔

<sup>306 -</sup>امدادالفتاويٰ ج۵ص۵۷،۱۷۹ مجموء بفاویٰ حضرت تھانوی ٌودیگر کتب تصوف

<sup>307 -</sup> كشف المحجوب ص ۵۹۳ مؤلفه حضرت سيد على بن عثمان جويرى المعروف به دا تائنج بخش، ترجمه ابوالحسنات سيد محمد احمد قادرى ، ناشر: مكتبه شمس و قمر لا مور، فرورى ۲۰۱۲ با ول ۳۳۳ با هه -

معرفت کی تفصیلی بحث کشف المحجوب میں کشف حجاب کے ضمن میں موجو دہے ، دا تا ہجویر گ<sup>ا</sup> نے اس موضوع پر دقیق علمی گفتگو کی ہے <sup>308</sup>۔

\_\_\_\_\_

# سلسلۂ نقشبند ہیہ حضرت ابو بکر صدیق سے اور باقی سلاسل حضرت علی اُ سے جاری ہونے کی حکمت

سلاسل کی بحث میں ضمناً یہ بات آچکی ہے کہ مختلف صحابہ سے مختلف روحانی سلاسل جاری ہوئے ، ان میں خاص طور پر حضرت ابو بکر صدیق سے سلسلۂ نقشبند یہ جاری ہوا، اور باقی تمام سلاسل کا منبع حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی ذات گرامی ہے، اس کی حقیقی وجہ تواللہ کو معلوم ، لیکن بعض اہل اللہ نے اس کی بین ، حضرت مجد دالف ثانی کا ایک اقتباس اس موضوع پر بے حداہم ہے جو اہل معرفت کے لئے اپنے اندرایک جہان معنی پوشیدہ رکھتا ہے:

<sup>----</sup> حواشی -----

<sup>308 -</sup> دیکھئے: کشف المحجوب ص ۴۵۸ تا ۴۵۸ مؤلفہ حضرت سید علی بن عثان ہجویری المعروف به دا تا گنج بخش، ترجمه ابوالحسنات سید محداحمد قادری، ناشر: مکتبه سمّس و قمر لاہور، فروری ۲۰۱۲ بے اربیج الاول ۴۳۳ بے۔

کمالات کے درجوں کی بلندی کے باعث راہ میں ہیں ،ولایت کے کمالات ان کے کمالات کے مقابلے میں مطروح فی الطریق (راہ میں تصنیکے ہوئے) کی طرح ہیں ، کمالات ولایت کمالات نبوت پر چڑھنے کے لئے بمنزلہ زینہ کے ہیں ، پس مقدمات کو مقاصد کی کماخبر ،اور مطالب کومبادی کاکیاشعور ، آج یہ بات عہد نبوت کے بعد کے باعث اکثر لو گول کونا گواراور قبول سے دور معلوم ہوتی ہے۔۔۔اورآپ کو معلوم ہے کہ اولیاء کے تمام سلسلوں کے در میان سلسلہ علیہ نقشبندیہ حضرت صدیق کی طرف منسوب ہے، پس صحو کی نسبت ان میں غالب ہو گی ،اوران کی دعوت اتم ہو گی ،اور حضرت صدیق کے کمالات ان پر ظاہر ہو نگے،ناچاران کی نسبت تمام سلسلوں کی نسبتوں سے بڑھ کر ہوگی، دوسروں کوان کے کمالات کا کیا یہ ،اوران کے معاملہ کی حقیقت کی کیا خبر، میں نہیں کہتا کہ تمام مشائخ نقشبند بہ اس معاملہ میں برابر ہیں ،ہر گزایسانہیں ہے،بلکہ ہزاروں میں سے ایک بھی اس صفت کامل جائے توغنیمت ہے، میر اخیال ہے کہ حضرت مہدی موعودٌ جو ولایت کی اکملت کے لئے مقرر ہیں ،ان کو یہ نسبت حاصل ہو گی ،اوراس سلسلۂ علیہ کی تنتمیم و بھیل فرمائیں گے ، کیونکہ تمام ولایتوں کی نسبت اس نسبت علیہ سے نیچے ہے،اس کی وجہ بہ ہے کہ ہاقی سب ولایتوں کومر تبہ نبوت کے کمالات سے بہت کم حصہ حاصل ہے، اور بہ ولایت حضرت صدیق کی طرف منسوب ہونے کے باعث ان کمالات سے وافر حصہ رکھتی ہے۔ جیسے کہ ابھی بیان ہوچکاہے۔

#### ع بین تفاوت ره از کجاست تا تکجا

اے بھائی! چونکہ حضرت امیر "ولایت محمدی علی صاحبہاالصلوۃ والسلام کا بوجھ اٹھانے والے ہیں، اس لئے اقطاب وابدال واو تاد (جو اولیاءے عزلت میں سے ہیں، اور

کمالات ولایت کی جانب ان میں غالب ہے) کے مقام کی تربیت حضرت امیر گی امد ادواعانت کے سپر دہے "<sup>309</sup>

حضرت الاستاذ مفتی محمود حسن گنگوبی آنے اس کی توجید اس طرح کی ہے:
"جونسبت احسانیہ حضرت علی گو آنحضرت مَنگانی آئی ہے جاصل ہوئی تھی ،اس
کوانہوں نے خلیفہ اول (صدیق اکبر اسے پھر خلیفہ ثانی (حضرت عمر فاروق اسے پھر خلیفہ ثانی (حضرت عمر فاروق اسے پھر خلیفہ ثانی (حضرت عمر فاروق اسی پھر خلیفہ ثالث (حضرت عثمان غنی اسی سے داشنے اور مستحکم کیاتویوں سیجھئے کہ ان کی
نسبت رسول اکرم مُنگانی آغراور آپ کے خلفاء ثلاثہ کے فیضان کا مجموعہ تھی ، جس
طرح حضرت عثمان غنی کی نسبت حضور مُنگانی آغراور شیخین کے فیضان کا مجموعہ تھی،
ان حضرات میں سے حضرت ابو بکر صدیق تنہا ایسے شخص سے ، جن کی تربیت
و شخمیل میں آنحضرت مُنگانی آغرام سوااور کسی انسان کا حصہ نہیں لہٰذا جو سلاسل بھی
حضرت علی سے چلے وہ خلفاء ثلاثہ کے فیضان سے خالی نہیں ،۔۔۔۔خلفاء اربعہ کو
دونوں طرح کی امامت کا ملہ (ظاہرہ و باطنہ) حاصل تھی اور اعلیٰ درجہ کی جانشین کے
منصب پر فائز شے اور اس جامعیت میں دیگر صحابہ سے افضل سے مقالی درجہ کی جانشین کے

\_\_\_\_\_

# ایک شیخ سے بیعت ہونے کے بعد دوسرے شیخ کی طرف رجوع

ہونے کے بعد اگر طالب کو فائدہ کا احساس نہ ہو تو کیا پیر تبدیل کرنے کی گنجائش ہے یا نہیں ؟ یعنی پیر کی ۔۔۔۔۔واثی۔۔۔۔۔۔۔

<sup>309 -</sup> مکتوبات امام ربانی مکتوب ۲۵۱ ج ۲ حصه چهارم ص ۱۵ تا ۵۱۵ ،اردوتر جمه: مولانا محمد سعید نقشیندی ،ناشر پروگر یسو بکس ،لاهور، طبع دوم ۱۲۰۲۶-

<sup>310 -</sup> فياوي محموديدج ۴ ص ١٧٤١ مجموعة فياوي حضرت مفتى محمود حسن گنگوہي ٌ، ناشر: جامعه فاروقيه كراچي

زندگی ہی میں اس کی اجازت ورضاکے بغیر دوسرے پیرسے بیعت ہوناازروئے طریقت درست ہے یانہیں؟

### پیر کامل کی تلاش

دراصل اس کی بنیاد جبتجواور تنبع پرہے،انسان عجلت پینداور جذباتی واقع ہواہے، کسی سے وقتی طور پر متأثر ہو تاہے اور بیعت ہوجاتاہے، پھر بعد میں پچھتا تاہے ، بیعت کوئی کھیل نہیں ہے، یہ زندگی بھر کامعاہدہ ہے،اس لئے انسان کو پیر کامل کی تلاش میں پہلے پچھ وقت صرف کرناچاہئے،بسااو قات عمریں بیت جاتی ہیں اورانسان کو مرشد کامل نہیں مل پاتا، حضرت مجد دالف ثانی ؓ نے شخ کامل کی تلاش پر ایپ مکاتیب میں بہت زور دیا ہے 111، اس لئے انسان کی پہلی ذمہ داری بیہ ہے کہ وہ خوب شخیق وجبتجو کے بعد پیر طریق کا انتخاب کرے، اس کے بعد استقامت کے ساتھ اس کی صحبت کولازم کیٹر لے،اور کسی حال میں اس کادامن ہاتھ سے نہ چھوڑے۔ جو پچھ جانچنا یاجائزہ لینا ہو بیعت سے قبل جانچ کیٹر لے،اور کسی حال میں اس کادامن ہاتھ سے نہ چھوڑے۔ جو پچھ جانچنا یاجائزہ لینا ہو بیعت سے قبل جانچ کے بعد استقامت کے بعد امتحان لینا اور جائزہ لینا جرم ہے ،اس سے بدعقیدگی اور بدگمانی مترشح ہوتی ہوتی ہے،جو نسبت و فیض کے لئے قاطع ہے۔

### ظاہری فائدہ یالذت معیار نہیں ہے

جہاں تک میں نے صوفیاء کی کتابوں کا مطالعہ کیاہے ان کی روشنی میں ظاہری فائدہ اس باب میں کوئی معیار نہیں ہے، اس لئے کہ مجھی فوری فائدہ نہیں ہوتا یا فائدہ ہوتا ہے لیکن بسااو قات طالب کو محسوس نہیں ہوتا، اور مجھی شروع میں لذت و حلاوت کا احساس ہوتا ہے، پھر بے کیفی ہوجاتی ہے، بقول حضرت مجد د الف ثانی ؟

"اس طریقه میں ابتداء میں حلاوت ووجدان ہے اورانتہاء میں بے مزگی اور فقدان ہے، اس طریقه میں ابتداء میں قرب وشہود ہے اورانتہاء میں بعدوحرمان ہے،

<sup>311 -</sup> دیکھئے مکتوبات امام ربانی مکتوب ۲۳ پیرناقص سے اخذ طریق سے ممانعت کے بیان میں ،ج ا دفتر اول حصہ اول ص ۸۱ تا۸۸ ،ار دوتر جمہ: مولانا محد سعید نقشبندی، ناشر پر وگریسو بکس، لاہور، طبع دوم ۲۱<u>۰۲</u>ء۔

سلاسل تصوف معامل علي المحالم علي المحالم المحالم المحالم المحالم المحالم المحالم المحالم المحالم المحالم المحالم

اوراس طریقہ کے اکابر نے احوال ومواجید کواحکام شرعیہ کے تابع کیاہے ،اور اذواق ومعارف کوعلوم شرعیہ کاخادم گرداناہے 312۔

اس لئے شروع یا بعد کی ہے کیفی، اضمحلال یاعدم نفع سے انسان کوبد دل نہیں ہونا چاہئے، اور نہ اس کو تبدیلی بیعت کے لئے معیار بنانا چاہئے۔

## یہ ایذائے شیخ اور بے بر کتی کا سبب ہے

اسی وجہ سے اکثر صوفیاء نے پیر کی حیات میں اس کی مرضی واجازت کے بغیر تبدیلی بیعت کی اجازت نہیں دی ہے، گو کہ شریعت میں ایسی پابندی نہیں ہے، اور جن علماء سے اس کی اجازت منقول ہے وہ شرعی نقطۂ نظر ہے، لیکن ازروئے طریقت شیخ کی زندگی میں تبدیلی بیعت شیخ اول کی اذبت کا باعث بن سکتی ہے، اور ایڈ اینہ ہو، یابیہ کہ وہ نظر انداز کر دیں تو بھی ہے برکتی کاموجب ضرور ہے، بلکہ زیادہ اندیشہ سے ہے کہ اس سے طالب کو نقصان پہونچے گا، انسان کو ہمیشہ اولیاء اللہ کی غیرت سے ڈرناچا ہئے۔

حضرت حكيم الامت مولاناا شرف على تھانوي ككھتے ہيں كہ:

"معصیت (ازروئے شرع) تو نہیں لیکن موجب بے برکتی اوراحیاناً سب تأذی شیخ اول ہے، اوراس تأذی کا افضاء الی المعصیة بواسطہ اسباب اختیاریہ کے ممکن ہے گو لازم نہیں، بہر حال محل خطر ہوا۔

ونظیرنفی المعصیۃ واثبات الاذیۃ وافضاءها الیٰ بعض المضار الدینیۃاحیاناًرواہ مسلم فی قصۃ خطبۃ علی لبنت اجرم ابی جہل علیٰ فاطمۃ من قولہ علیہ السلام انی لست احرم حلالاًولااحل حراماًوقولہ علیہ السلام الا ان یحب ابن ابی طالب ان یطلق ابنتی وینکح ابنتهم فانما ابنتی بضعۃ منی یریبنی مارابهاویوذینی ماآذاها(باب مناقب فاطمۃ)313

<sup>312 -</sup> دیکھئے مکتوبات امام ربانی مکتوب ۲۲۱ پیرنا قص سے اخذ طریق سے ممانعت کے بیان میں ،ج ۲ حصہ چہارم ص ۴۵۸ تا ۴۷۰ ،ار دوتر جمہ: مولانا محد سعید نقشبندی، ناشر پر وگریسو بکس، لاہور، طبع دوم ۲۰۱۲ء۔

#### ار تداد طریق

بلکہ بعض متقد مین اکابر نے اسے ارتداد طریق سے تعبیر کیاہے اورایسے شخص کو مرتد طریق قرار دیاہے، مثلاً: متقد مین صوفیا میں حضرت مخدوم نثر ف الدین کی منیری ؓ او نچے درجے کے مشائخ طریق بلکہ ائمۂ طریق میں گذرہے ہیں، ان کے مکاتیب تصوف میں سند کا درجہ رکھتے ہیں، ان کے ایک طویل مکتوب کا یہ اقتباس اس معاملے میں کافی واضح اور بصیرت افروزہے:

"دلیکن چوں باپیرے صحبت کر د بے اجازت وے ازآ نجانرود واز صحبت و بے جدانہ گر دد،ایں نگاہ دارد وبر جملہ از غیرت پیراں احتراز باید گر د،اگر بے اجازت ایشاں یا برطریق بطلان از پیر اول نزد پیر دیگر شود روانباشد ہر کہ چنیں کند مرتد طریق باشد" (مکتوب پنجم در طلب پیروالحاح در دعاء وسوال)

"(ترجمه) بہر کیف مسئلہ بیہ ہے کہ جب کسی پیر کی صحبت اختیار کرلی، توبغیر اجازت اس کی صحبت سے الگ نہیں ہو سکتا اور دو سرے پیر کی طرف رجوع نہیں کر سکتا، اس امر کی سخت تکہداشت رکھنی چاہئے، اور پیروں کی غیرت سے بچنا چاہئے، کیونکہ اگر بغیر اجازت یا بطریق بطلان اپنے پیر کوچھوڑ کر مرید دو سرے پیر کی طرف رجوع کرے گاتووہ مرتد طریقت شار ہو گا<sup>114</sup>۔

کر سالہ المجیب بھلواری شریف میں حضرت مولاناشاہ علی سجاد نعمتی بھلواروی گاایک فارسی مکتوب جناب مولوی حکیم سید محمد یوسف بھلواروی کے ترجمہ کے ساتھ شائع ہواہے ،اس میں بھی یہی مضمون تفہیم کے انداز میں آیاہے:

بہر کیف وہر قدر کہ ممکن باشد بر معمولات منتقیم باشند واز توقف حصول بے دل نشوند انشاء الله ظهور مقصود خواہند یافت،امید وارال ماہما وسالہا بر در کا فرال وعملہ

<sup>313 -</sup> امداد الفتاويٰ ج ۵ ص ۲۲۸،۲۲۷ مؤلفه حضرت حکیم الامت تھانویؒ ، به ترتیب جدید حضرت مفتی محمد شفیع صاحب، مکتبه دار العلوم کراچی، جولائی و و ب

<sup>314 -</sup> مكتوبات صدى مع ترجمه حضرت سيد شاه نجم الدين فر دوسي ص ٢٠ ناشر بيت الشرف خانقاه بهار شريف ا <u>٩ ٢ ساي</u>ر

روبرائےروزگار تگ ودو میکنندوسودے نمی بخشداگر دربارگاہ جہال آفریں بے نیاز دربرآمد کار توقف رو نمود جائے بے دلی نیست، ثمر پریشانی د نیا بجز خسر ال و نقصان نیست، و چرانی و پریشانی درراہ خدادریں جہال و درآل جہال ثمرہ می دہد۔ "(ترجمہ) جس طرح اور جس قدر بھی ممکن ہو معمولات پر قائم رہیں، حصول مراد میں توقف کی وجہ سے بے دل نہ ہول انشاء اللہ نقع ہو گااور مقصود حاصل ہو گا، امیدوار مہینوں اور سالہاسال کافرول اور ان کے عملول کے درواز سے پر دوڑ دھوپ کرتے ہیں اور کوئی فائدہ نہیں ہو تا اگر جہال آفریں بے نیاز کی بارگاہ کے درواز سے پر حصول مقصود میں توقف رو نماہو تو بے دلی کی کوئی وجہ نہیں ہے، دنیاوی پریشانی کا ثمرہ نقصان اور گھائے کے سوا بچھ نہیں لیکن خدا کی راہ میں جیرانی اور پریشانی دونوں جہان میں نفع بخش ہے 315۔

## پیر کی اجازت ورضاسے تبدیلی بیعت درست ہے

حضرت مجد دالف ثانی ؓ کے نزدیک پیرکی اجازت ورضاسے تبدیلی بیعت درست ہے،اس لئے کہ مقصد وصول الی اللہ ہے، پیر تو محض ایک وسیلہ ہے، یعنی پیرکے انکار یا تکلیف کی صورت میں درست نہیں ہے:

"بدانکه مقصود حق است و پیروسیله است بوصول جناب قدسی حق تعالی ،اگرطالیه رشد خودرا پیش شخ دیگر بیندودل در صحبت اوحق سجانه جمعه یابر دراست که در حیات پیرے اذن پیرطالب پیش اذن شخ برودوطلب رشد ازونماید ،اماباید که از پیراول انکارنه کندو جزبه نیکی یانماید "316\_

<sup>315 -</sup> رساله المجيب بحيلواري شريف پپنه ص ۴۳ شاره اج ۱۱ ماه رمضان ۹۸۳ هه مطابق نومبر ۹۲۹۱ - ـ

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> -مکتوبات مجد دالف ثانی ج ۲ ص۱۷۵ دفتر دوم حصه <sup>ہفت</sup>م مکتوب ۱۳ بحواله فقاوی حقانیه جلد ۲ ص ۲۵۸ افادات حضرت شیخ مولاناعبدالحق اکوڑہ خٹک۔

سلاسل تصوف معالم

## پیر کی وفات یا کسی دینی خلل کی بنیاد پر تنبدیلی بیعت کی اجازت ہے

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوگ نے لکھاہے کہ اگر پیر کی وفات کے بعد دوسرے پیرسے بیعت ہویا پہلے پیر میں کوئی خلل واقع ہو جانے کی بناپر بیعت تبدیل کرے تواس کی گنجائش ہے لیکن بلاعذر تبدیلی بیعت طریقت کے ساتھ کھلواڑ ہے:

"کراربیعت: آنحضرت مگانگینی سے دوسری بیعت لینا ثابت ہے، اسی طرح مشاکخ صوفیاء سے بھی دوسری دفعہ بیعت لینا منقول ہے، اگر دوسرے مرشدسے بیعت پہلے پیر میں کسی خلل یاغیر مشروع بات ظاہر ہونے کی وجہ سے ہے تواس میں کوئی مضائقہ نہیں ، اسی طرح مرشد کی وفات کاس کے اس طرح غائب ہوجانے کی صورت میں بھی کوئی حرج نہیں جس میں اس کی واپسی کی امید باقی نہ رہی ہو، البتہ بلاوجہ دوسرے شیخ سے بیعت کرنا اسے ایک کھیل سمجھنا ہے، اس طرح نہ توبر کت ماصل ہوتی ہے اور نہ ہی مشائخ دلی توجہ کرتے ہیں 1317

القول الجميل کے عربي ترجمه "شفاء العليل " کی عبارت اس طرح ہے:

فان كان بظهورخلل في من بايعم فلاباس، وكذلك بعد موتم اوغيبة منقطعة ، وامابلاعذر فانم يشبم المتلاعب ويذهب بالبركة و يصرف قلوب الشيوخ عن تعهده 318

حضرت مولاناعبدالحی فرنگی محلی گی رائے بھی حضرت شاہ ولی اللّٰد کے مطابق ہے 319 صاحب الہجۃ السنیۃ نے شیخ محمد بن عبداللّٰہ الخالدی النقشبندی الحنفی کا قول نقل کیا ہے،اگر شیخ

اول منع نہ کرے تو دوسرے شیخ سے استفادہ کرنادرست ہے:

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> -القول الجميل في بيان سواء السبيل (مجموعة رسائل امام شاه ولى الله )ج٢ص٢٥٨،٢٥٧،ار دوتر جمه ، مولاناسيد محمد فاروق قادرى ، تحقيق و تعليق: مفتى عطاء الرحمن قاسمى ، ناشر : شاه ولى الله انسى ثيوك ، نئى د ، ملى ، مارچ ٢٠١٥ <u>؛</u> ء

<sup>318</sup> ـشفاء العليل ،الفصل الثاني ص ٢ ،كلكتم

<sup>319 -</sup> مجموعة فتاوي مولاناعبد الحيَّج ٢ ص ٢١٨

"قال الشيخ محمدبن عبدالله الخالدى النقشبندى الحنفى و جوزواالتعددبل فى حياة الشيخ الاول اذرأى الطالب رشده فى موضع آخريجوزلم من غيرانكارلشيخم الاول ان يذهب اليم ويأخذ عليم ويتخذه شيخاًثانياً320

### مبتدى اور منتهى كافرق

-----

# فیضان و ترقی مرید کی قلبی حالت پر منحصر ہے، شیخ کی خواہش پر نہیں

بیعت وفیضان کا تعلق مرید کی عقیدت وارادت اور قلبی حالت سے ہے، شیخ کے فعل وارادہ کااس میں زیادہ دخل نہیں ہوتا، یعنی طالب کی عقیدت سیجی ہواور پورے خلوص و محبت کے ساتھ شیخ کی ہدایات پر عمل کرے توخواہ شیخ اس کی طرف زیادہ متوجہ ہویانہ ہو، طالب کامیاب ہوگااور ترقی و کمال حاصل کرلے گا، اس کے برعکس اگر شیخ کسی مرید کے بارے میں حسن ظن رکھتاہو، اوراس کو آگ بڑھانے کاخواہشمند بھی ہو، لیکن مرید کواپنے شیخ سے زیادہ عقیدت نہ ہواور نہ اس کے احکام وہدایات پر خلوص کے ساتھ مامل ہوتو محض شیخ کی توجہ و انعطاف سے وہ کامیاب نہیں ہوسکے گا، اور نہ کمال تک پر خلوص کے ساتھ کسی کی توجہ عام حالات بہونے ہو، نیں مفید نہیں ہوتی۔

<sup>320 -</sup>البهجة السنية في آداب الطريقة النقشبندية ص ٣٠ باب في بيان المشيخة

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> -احسن الفتاويٰ ج٠١ص١٢٩، • ١٣موَلفه حضرت مفتى رشيد احمد لد هيانويٌّ، ناشر :الحجاز پبلشر ز، كراچي ،ا<u>٣٣١ إ</u>ه-

### اگر پیرکسی مرید کواپنی بیعت سے خارج کر دے

اسی سے یہ مسکلہ بھی فکتا ہے کہ اگر پیرکسی مرید کو اپنی بیعت سے خارج کر دے لیکن مرید کے دل سے اس کی عقیدت ختم نہ ہو بلکہ بدستور خلوص کے ساتھ اپنے معمولات طریق پر گامزن رہے تو اس کو اپنی عقیدت کافیض پہونچار ہے گا، اور پیر کے قطع تعلق کر لینے کے باوجود وہ کمال تک پہونچ جائے گا اور اسی کے سلسلے سے منسوب رہے گا، لیکن اگر کسی مرید کے دل میں اپنے شخ سے خاطر خواہ عقیدت ومحبت موجود نہ ہو، اور نہ اس کے حلقۂ ارادت میں وہ رہناچا ہتا ہو، لیکن شیخ باصر ار اس کو اپنے حلقہ میں شامل رکھے اور خارج نہ ہونے دے گر اس سے طالب کو کوئی فائدہ نہیں ہوگا، اور پیر کے نہ چاہئے کے باوجودوہ ان کے سلسلۂ بیعت سے خارج ہوجائے گا، حضرت حکیم الامت مولانا اشرف علی باوجودوہ ان کے سلسلۂ بیعت سے خارج ہوجائے گا، حضرت حکیم الامت مولانا اشرف علی نظانوی گرجو شریعت وطریقت دونوں کے شاور شے اور دونوں میدانوں میں اجتہادی شان کے حامل شے ) نے ان دونوں مسکلوں کے لئے دوحد یثوں سے استدلال کیا ہے <sup>322</sup>۔

کا ایک حدیث حضرت ابی بن کعب کی ہے ، جن کوغزوہ تبوک میں ایک غلطی کی بناپر خود حضور صَلَّا لَیْمِ کُلُم کے حکم پر ساجی بائیکاٹ کا سامنا کر ناپڑا تھا، اور معاملات کے لحاظ سے یک گونہ ان کو اسلامی معاشرہ سے خارج کر دیا گیا تھا، لیکن حضرت ابی بن کعب کی قلبی حالت اور صدق وخلوص میں کوئی فرق نہیں آیا توان کا ایمان باقی رہا، اور اللہ پاک ان پر متوجہ ہوئے اور وہ کامیابی کی منزل سے ہم کنار ہوئے۔

322 - امدادالفتاویٰ ج ۵ ص۱۹۳ مجموعهٔ فآویٰ حضرت تھانویُ اُس حقیر نے اپنے لفظوں میں اس بحث کو پیش کیا ہے۔ حضرت مولاناسید شاہ نوار حسین صاحب نے بھی عمد ۃ السلوک میں یہی بات لکھی ہے (عمد ۃ السلوک ص ۴۷ مؤلفہ حضرت مولاناسید شاہ زوار حسین صاحب ؓ، ناشر: ادارہ مجد دیہ ، ناظم آباد کراچی ، ۱۹۳۳ھ سے اُسے 192ء۔

الطبراني الكبيرج 19 ص 46 حديث نمبر: 15762 المؤلف : سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني الناشر : مكتبة العلوم والحكم - الموصل الطبعة الثانية ، 1404 - 1983 تحدي بن عبدالجميد السلفي عدد الأجزاء : 20.

کے دست مبارک پر بیعت کی ،لیکن ایک وقتی تکلیف کی بناپراس کے ارادہ میں تزلزل پیداہوااوراس نے اپنی بیعت منسوخ نہیں فرمائی ،لیکن حضور مَنَّالِیْنِیِّم نے اس کی بیعت منسوخ نہیں فرمائی ،لیکن حضور مَنَّالِیْنِیِّم کی سعی وخواہش کے باوجو دوہ اس بیعت کوبر قرار نہ رکھ سکااورآخر مدینہ چھوڑ کر فرار ہو گیا، حضور مَنَّالِیْنِیْم کی سعی وخواہش کے باوجو دوہ اس بیعت کوبر قرار نہ رکھ سکااورآخر مدینہ کے وخو دالگ کر دیتی حضور مَنَّالِیْنِیْم نے اس پرارشاد فرمایا کہ مدینہ ایک ایسی بھٹی ہے جو کھرے اور کھوٹے کوخو دالگ کر دیتی ہے۔

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما:أن أعرابيا بايع رسول الله صلى الله عليه و سلم على الإسلام فأصابه وعك فقال أقلني بيعتي فأبى ثم جاءه فقال أقلني بيعتي فأبى فخرج فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم(المدينة كالكيرتنفي خبثها وتصنع طيبها)

\_\_\_\_\_

### سلب نسبت کی حقیقت

بزرگوں کے یہاں ایک چیز سلب نسبت ہے، حضرت مولانااشر ف علی تھانوی ؓ نے قطب الارشاد حضرت مولانار شیر احمد گنگوہی ؓ کے حوالے سے بیان فرمایا کہ:

"نسبت قرب الہی کانام ہے،اس کو کوئی سلب نہیں کر سکتا، یہ کیسے ہو سکتاہے کہ ایک چیز حق تعالی بندے کو عطافر مائیں اور دوسر ااسے سلب کرلے، ہاں کیفیات سلب ہو سکتی ہیں، مثلاً ذوق وشوق میں کمی واقع ہو جائے، مگر نسبت کیفیات کانام نہیں

-4

### سلب کی حقیقت صرف اتنی ہے کہ کسی تصرف سے کسی کیفیت نفسانیہ کو مضمحل

 $^{324}$  - صحيح البخاري ج  $^{6}$  ص  $^{2636}$  حديث نمبر :  $^{6783}$  المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفى الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{-}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$   $^{-}$   $^{1407}$ 

تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة - جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

کر دیاجائے ،جس سے نشاط کی جگہ غباوت پیداہوجائے گروہ اس کامقابلہ کرسکتاہے،لیکن اگر مقاومت نہ کی تو پھر اخلال عمل کے سبب اس کااثر نسبت تک بھی پہونچ جاتاہے "325

\_\_\_\_\_

# علم اليقين، عين اليقين، حق اليقين

تصوف کامقصدانسان کے یقین کی طاقت کومضبوط کرناہے، یوں توابیان نام ہی ہے مغیبات پریقین رکھنے کا، لیکن انسان دنیا کی مختلف مشغولیتوں میں الجھ کراپنے یقین کی طاقت کو کمزورلیتاہے ، غفلت اسی یقین کی کمزوری کی علامت ہے، جس قدریقین طاقتور ہو گااسی قدر اللہ پراعتاد، یقین اور توکل پیدا ہو گا،اورانسان خلق سے بے نیاز ہو تاجائے گا۔

یقین کے حصول کے تین ذرائع ہیں، ایک دلیل کے ذریعہ، جس کاطریقہ شرعی علوم کی تحصیل ہے ، اس کوعلم الیقین کہتے ہیں، مثلاً دلیل سے یہ بات ثابت ہے کہ آگ جلاتی ہے، دوسرامشاہدہ کے ذریعہ، مثلا اپنی آئکھ سے کسی چیز کو آگ میں جلتے ہوئے دیکھا، یہ عین الیقین ہے، جس کے لئے تزکیۂ قلب اور تربیت باطن کی ضرورت ہے، اور تیسر اتجربہ کے ذریعہ، لینی وہ کیفیت مشاہدہ سے گذر کر اپنی حالت اور تجربہ بن جائے، مثلاً آگ میں خود اپناہاتھ جل جائے، یہ حق الیقین ہے۔

قر آن کریم نے سور ہُ تکا تر میں یقین کا تذکرہ غفلت (المهاکم ) کے بالمقابل کیاہے ، اور علم الیقین اور عین الیقین دونوں کو الگ الگ بیان کیاہے ، اور حق الیقین توان دونوں کا حاصل اور لب لباب ہے ۔ اور حق الیقین توان دونوں کا حاصل اور لب لباب ہے اس لئے وہ اس کے اندر خود موجو دہے ، بیان کرنے کی ضرورت نہیں:

أَهْاكُمُ التَّكَاثُرُ (1) حَتَّى زُرْثُمُ الْمَقَابِرَ (2) كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ (3) ثُمُّ الْفَاكُمُ التَّكَاثُرُ (5) كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ (5) لَتَرَوُنَّ الْجُحِيمَ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ (5) كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ (5) ثُمُّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ (8) 326 (6) ثُمُّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ (8) 326 أَمُّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيمِ (8)

<sup>325 -</sup> آپ بیتی شیخ محمد ز کریا کاند هلوی ٌج۲ ص۳۵۲ بحواله الافاضات ج اص ۲۱ ـ

<sup>326 -</sup> سورة التكاثر

#### علامه آلوسی اس کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

الأولى المعرفة والثانية المشاهدة والمعاينة وقيل يجوز أن يكون المراد لترون الجحيم غير مرة إشارة إلى الخلود وهذا نحو التثنية في وقوله تعالى { ثم ارجع البصر كرتين } [ الملك : 4 ] وهو خلاف الظاهر جداً . { عَيْنَ اليقين } أي الرؤية التي هي نفس اليقين فإن الانكشاف بالرؤية والمشاهدة فوق سائر الانكشافات فهو أحق بأن يكون عين اليقين فعين بمعنى النفس مثله في نحو جاء زيد نفسه وهو صففة مصدر مثدر أي رأية عين اليقين والعامل فيه لترونها و جوز أن يكون متنازعاً فيه للفاعلين قبله وفي إطلاقه كلام لا أظنه يخفى عليك واليقين في اللغة على ما قال السيد السندالعلم الذي لاشك فيه وفي الاصطلاح اعتقاد الشيء إنه كذا مع اعقاد أنه لا يمكن إلا كذا اعتقاداً مطابقاً للواقع غير ممكن الزوال وقال الراغب اليقين من صفة العلم فوق المعرفة والدراية و إخواهما يقال علم يقين ولا يقال معرفة يقين وهو سكون النفس مع ثبات الفهم وفسر السيد اليقين بما سمعت ونقل عن أهل الحقيقة عدة تفسيرات فيه وعلم اليقين بما أعطاه الدليل من إدراك الشيء على ما هو عليه وعين اليقين بما أعطاه المشاهدة والكشف وجعل وراء ذلك حق اليقين وقال على سبيل التمثيل علم كل عاقل بالموت علم اليقين وإذا عاين الملائكة عليهم السلام فهو عين اليقين وإذا ذاق الموت فهو حق اليقين ولهم غير ذلك<sup>327</sup>

#### حافظ ابن حجر ہیٹی ککھتے ہیں:

علم اليقين هو ماينشاعن النظر والاستدلال ،عين اليقين و هو مايكون من طريق الكشف والنوال ،وحق اليقين

<sup>327 -</sup> روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني ج 23 ص 117 المؤلف : شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (المتوفى : 1270هـ)مصدر الكتاب : موقع التفاسير

وهومشاهدة الغيب مشاهدة العيان كما يشاهدالرائي 328

علامہ قشیری ؓ نے لکھاہے کہ علم الیقین اہل عقل کو،عین الیقین اہل علم کواور حق الیقین اہل معرفت کو حاصل ہوتا ہے:

علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين – هذه عبارات عن علوم جلية.فاليقين: هو العلم الذي لا يتداخل صاحبه ريب على مطلق العرف.ولا يطلق في وصف الحق سبحانه؛ لعدم التوقيف.فعلم اليقين: هو اليقين، وكذلك عين اليقين: نفس اليقين، وحق اليقين: نفس اليقين، فعلم اليقين، على موجب اصطلاحهم ما كان بشرط البرهان.وعين اليقين ما كان بحكم البيان.وحق اليقين ما كان بنعت العيان.فعلم اليقين المقول وعين اليقين لأصحاب العلوم. وحق اليقين لأصحاب العلوم. وحق اليقين لأصحاب المعارف.

#### حضرت دا تا بجویری تکھتے ہیں:

"علم اليقين عالمول كادرجه ہے،اس سب سے كه وہ احكام امور پر استقامت كرتے ہيں،اور عين اليقين عار فول كامقام ہے اس حكم سے كه وہ صورت كى استعدادر كھتے ہيں،اور حق اليقين محبول كامقام فناہے،كيونكه وہ كل موجودات سے روگردال ہوتے ہيں،اور حق اليقين مجاہدہ سے ہوتا ہے،اور عين اليقين انس سے اور حق اليقين مشاہدہ سے حاصل ہوتا ہے،ايک عام ہے،دوسر اخاص اور تيسر اخاص الخاص،والله مشاہدہ سے حاصل ہوتا ہے،ايک عام ہے،دوسر اخاص اور تيسر اخاص الخاص،والله اعلم 1330

<sup>328 -</sup>الفتاوى الحديثية ص 405 مطلب في الفرق بين اليقين ،قديمي

المتوفى : عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري (المتوفى : عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري (المتوفى : 465هـ)مصدر الكتاب : موقع الوراق

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> - كشف المحجوب ص ۵۹۲ مؤلفه حضرت سيد على بن عثان جويرى المعروف به دا تا تنج بخش، ترجمه ابوالحسنات سيد محمد احمد قادرى ، ناشر: مكتبه سمّس و قمر لا مهور، فرورى ٢٠١٢ ع/ريج الاول ٣٣٣ إهر)

# قطب، غوث، ابدال، او تا دوغيره -مفهوم اور مأخذ

روحانیت ایک و سیج دنیا ہے ، یہاں انسان محت و توفیق کے ذریعہ بلند سے بلند تر مقامات تک پہونچ سکتا ہے ، اور جس طرح ہر فن میں بعد کے مجتهدین اور محققین نے تقریب فہم اور سہولت کے لئے پھو اصطلاحات اور درجات مقرر کئے ہیں اسی طرح تصوف کے باب میں بھی ائمہ طریق اور محققین صوفیاء نے کچھ اصطلاحات اور مقامات کا تعین کیا ہے ، اس لئے جس طرح ہر فن کی اصطلاحات اور مقامات کو اختر اع جدید قرار دے کررد نہیں کیا جاتا ہے اسی طرح تصوف کی ان مصطلحات و غیرہ کو بھی مستر د کو اختر اع جدید قرار دے کررد نہیں کیا جاتا ہے اسی طرح تصوف کی ان مصطلحات و غیرہ کو بھی مستر د نہیں کیا جاتا ہے اس طرح تا قر آن و حدیث میں بھی موجود ہے ، اور فی الجملہ ان کی حقیقت نصوص سے ثابت ہے ، مثلاً :

اولباءالله

اولیاء اللہ، اللہ کے دوستوں اور خاص بندوں کو کہاجا تاہے،ان کاذکر صراحت کے ساتھ قرآن

كريم ميں موجو دہے مثلاً:

أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ 331

صوفیاء نے اولیاءاللہ کی بارہ قسمیں تحریر کی ہیں:-(۱)ابدال(۲)ابرار(۳)اخیار (۴)اقطاب (۵)امامین (۲)او تاد (۷)عمر (۸)غوث (۹)مفروال (۱۰)مکتومال (۱۱)نجباء (۱۲)اور نقباء۔

ابدال

ہونگے، بعض روایات میں ہے کہ شام کے علاقے میں آیاہے،جو مسلمانوں میں اختلاف کے وقت ظاہر ہوجاتا ہوجاتا ہوجاتا ہوجاتا ہے۔ تودوسرااس کی جگہ پر نامز د کیاجاتا ہے،ان کی بدولت بارش اور دشمنوں پر فنج کی دعاما تکی جاتی ہے،ان

کی برکت سے اہل شام سے عذاب ٹل جاتا ہے، ایک روایت میں ہے کہ اس امت میں تیس (۲۰) ابدال ہوگی ہونگے ، ایک حدیث میں ہے کہ یہ زمین اللہ کے چالیس (۲۰) دوستوں سے بھی خالی نہیں ہوگی ، اور روایت میں یہ بھی ہے کہ یہ مقام نماز وروزہ وغیرہ کی بدولت نہیں ملتابلکہ سخاوت اور مسلمانوں کے ساتھ سچی خیر خواہی کی بدولت حاصل ہو تا ہے، ایک بار مصر کے بچھ لوگوں نے اہل شام کو بر ابھلا کہا تو حضرت عوف بن مالک نے نے ان کوٹوکا کہ اہل شام کو بر ابھلامت کہواس گئے کہ میں نے رسول اللہ عشرت عوف بن مالک نے کہ میں ابدال کی جماعت موجود ہے، اس مضمون کی بہت سی روایات مختف طرق سے منقول ہے، البتہ ان میں کوئی طریق ضعف سے خالی نہیں ہیں:

﴿عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ –صلى الله عليه وسلم – عَنِ النَّبِيِّ –صلى الله عليه وسلم – عَنِ النَّبِيِّ –صلى الله عليه وسلم – قَالَ «يَكُونُ اخْتِلاَفٌ عِنْدَ مَوْتِ خَلِيفَةٍ فَيَخْرِجُونَهُ وَهُوَ مِنْ أَهْلِ مَكَّةَ فَيُخْرِجُونَهُ وَهُوَ مَنْ أَهْلِ مَكَّةَ فَيُخْرِجُونَهُ وَهُوَ كَارِهٌ فَيُبَايِعُونَهُ بَيْنَ الرُّكْنِ وَالْمَقَامِ وَيُبْعَثُ إِلَيْهِ بَعْثُ مِنَ الشَّامِ فَيُخْسَفُ كَارِهٌ فَيُبَايِعُونَهُ بَيْنَ الرُّكْنِ وَالْمَقَامِ وَيُبْعَثُ إِلَيْهِ بَعْثُ مِنَ الشَّامِ فَيُخْسَفُ كَارِهٌ فَيُبَايِعُونَهُ بَيْنَ الرُّكْنِ وَالْمَدِينَةِ فَإِذَا رَأَى النَّاسُ ذَلِكَ أَتَاهُ أَبْدَالُ الشَّامِ فَيُحْسَفُ الشَّامِ فَيْدَا رَأَى النَّاسُ ذَلِكَ أَتَاهُ أَبْدَالُ الشَّامِ فَلِكَ أَتَاهُ أَبْدَالُ الشَّامِ فَيْدَا رَأَى النَّاسُ ذَلِكَ أَتَاهُ أَبْدَالُ الشَّامِ فَيْدَ

(باب ما جاء في الابدال وأنهم بالشام) عن شريح بن عبيد قال ذكر أهل الشام وهو عند على وهو بالعراق فقالوا العنهم يا أمير المؤمنين قال لا إنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول البدلاء بالشام وهم أربعون رجلا كلما مات رجل أبدل الله رجلا مكانه يستقى بهم العيث وينتصر بهم على الاعداء ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب.

 $<sup>^{332}</sup>$  - سنن أبي داود ج4ص 175 حديث غبر : 4288 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي [1-] موافق للمطبوع \* مسند الإمام أحمد بن حنبل ج 6ص 316 حديث غبر : [1-] موافق للمطبوع \* مسند الأمام أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة - القاهرة عدد الأجزاء : [1-] الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

رواه أحمدورجاله رجال الصحيح غير شريح بن عبيد وهو ثقة وقد سمع من المقداد وهو أقدم من على.وعن عبادة بن الصامت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال الابدال في هذه الامة ثلاثون مثل خليل الرحمن عزوجل كلما مات رجل أبدل الله تعالى مكانه رجلا.رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير عبد الواحد بن قيس وقد وثقه العجلى وأبو زرعة وضعفه

\*عن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لن تخلو الارض من أربعين رجلا مثل خليل الرحمن فبهم تسقون وبهم تنصرون ما مات منهم أحد إلاأبدل الله مكانه آخر.قال سعيد وسمعت قتادة يقول لسنا نشك أن الحسن منهم. رواه الطبراني في الاوسط وإسناده حسن.

\*وعن ابن مسعود قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يزال أربعون رجلامن أمتى على قلب ابراهيم يدفع الله بجم عن أهل الارض يقال لهم الابدال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إنهم لم يدركوها بصلاة ولا بصوم ولا صدقة قالوا يارسول الله فبم أدركوها قال بالسخاء والنصيحة للمسلمين. رواه الطبراني من رواية ثابت بن عياش الاحدب عن أبي رجاء الكلبي وكلاهما لم أعرفه ، وبقية رجاله رجال الصحيح.

\*وعن شهر بن حوشب قال لما فتحت مصر سبوا أهل الشام فأخرج عوف بن مالك رأسه من برنس ثم قال يا أهل مصر لاتسبوا أهل الشام فانى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول فيهم الابدال فبهم تنصرون وبحم ترزقون. رواه الطبراني وفيه عمرو بن واقد وقد ضعفه جمهور الائمة ووثقه محمد بن المبارك الصوري ، وشهر إختلفوا فيه ، وبقية رجاله ثقات----

\*عن على بن أبى طالب أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يكون في آخر الزمان فتنة تحصل الناس كما يحصل الذهب في المغدن فلا

تسبوا أهل الشام ولكن سبوا شرارهم فان فيهم الابدال 333

\*باب ما جاء في الشام وأهله(فيه) حديث زيد بن أرقم وسيأتي في الفتن في باب الإيمان بالشام، وحديث ابن حوالة وسيأتي أيضا في الفتن في باب الإيمان بالشام. [1/7054] وعن صفوان بن عبد الله— أو عبد الله بن صفوان — قال: "قال رجل يوم صفين: اللهم العن أهل الشام. فقال علي— رضي الله عنه—: لا تسبوا أهل الشام جما غفيرا، فإن بحا الأبدال— قالها ثلاثا ".رواه إسحاق، ورواته ثقات. [2/7054] وأحمد بن حنبل ولفظه: عن شريح بن عبيد قال: " ذكر أهل الشام وهو عند علي بن أبي طالب وهو بالعراق فقالوا: العنهم يا أمير المؤمنين. قال: لا، إني سمعت رسول الله — صلى الله عليه وسلم — يقول: الأبدال تكون بالشام، وهم أربعون رجلا، كلما مات رجل أبدل الله مكانه رجلا يستقى، بحم الغيث، وينتصر بحم على الأعداء، ويصرف عن أهل الشام بمم العذاب

ایک طریق کوعلامہ شوکانی ؓ نے سند حسن قرار دیاہے، لیکن سچ یہ ہے کہ اس میں بھی ضعف وانقطاع موجو دہے:

قال في اللآلىء: وقد ورد ذكر الأبدال من حديث على رضي الله عنه وسنده حسن، ومن حديث عبادة بن الصامت. وسنده حسن،

اسکے حاشیہ پرہے:

 $<sup>^{333}</sup>$  - مجمع الزوائد ومنبع الفوائد ج 10 ص 62، 63 ،317 و ج 7 ص  $^{317}$ المؤلف : نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (المتوفى :  $^{308}$ ) إطراف المُسْنِد المعتَلِي بأطراف المسنَد الحنبلي ج 2 ص  $^{300}$  أبي بكر بن سليمان الهيثمي (المتوفى : أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن أحمد بن حجر العسقلاني (المتوفى :  $^{300}$  الناشر : [دار ابن كثير ، دار الكلم الطيب] - [دمشق - بيروت] عدد المجلدات:  $^{334}$  الخيرة المهرة بزوائد المسانيد العشرة ج 7 ص  $^{301}$  المؤلف : شهاب الدين أحمد بن أبي بكر بن  $^{334}$  الموصيري (المتوفى :  $^{340}$ )-

هو من طريق شريح بن عبيد الحضرمي الشامي، قال (ذكر أهل الشام عند على بن أبي طالب. الخ) قال ابن عساكر 278/1 (هذا منقطغ بين شريح وعلى،فإنه لم يلقه) هذا هو الصواب، ووهم الهيثمي اغتراراً بما ذكره المزي في ترجمة شريح، وقد تعقبه ابن حجر كذا في اللآليء للسيوطي، ويقال أنه قال في النكت (صحيح) وكلاهما مردود ، ذكر الإمام أحمد في المسند سند هذا الخبر، وبعض متنه، ثم قال (فيه كلام غير هذا، وهو منكر) وهو من طريق الحسن بن ذكوان عن عبد الواحد ابن قيس عن عبادة، وفيه أمور، الأول: أن في الحسن، وعبد الواحد كلاما شديداً، راجع ترجمتيهما في التهذيب، وإنما خرج البخاري للحسن حديثاً واحداً متابعة، لأنه قد ثبت من روايه غيره، وصرح فيه بالسماع. الثاني: أن الحسن يدلس تدليساً شديداً يسمع الخبر من كذاب عن ثقة، فيذهب يرويه عن ذاك الثقة، ويسقط اسم الكذاب، ولم يصرح هنا بالسماع. الثالث: أن عبد الواحد ابن قيس لا يتحقق له ادراك لعبادة، بل الظاهر البين أنه لم يدركه. توفي عبادة سنة 34، ومن زعم أنه تأخر الى خلافة معاوية، إنما اغتر بحوادث جرت له مع معاوية في إمارته، والمراد بالإمارة إذ كان عاملا على الشام فب خلافة عمر وعثمان، ولو عاش عبادة بعد عثمان لكان له شأن، وعامة شيوخ عبد الواحد من التابعين، روى عن أبي أمامة المتوفى سنة 86، وذكروا أنه روى عن أبي هريرة ولم يره فإن لم يدرك أبا هريرة، فلم يدرك عبادة ؛ لان أبا هريرة عاش بعد عبادة نيفاً و عشرین سنة، وإن کان أدرکه، ومع ذلك روى عنه ولم يسمعه، فهذا ضرب من التدليس يحتمل أن يقع منه في الرواية عن عبادة على فرض ادراكه له. <sup>335</sup>

 $<sup>^{335}</sup>$  - الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة ج 1 ص  $^{248}$  المؤلف : محمد بن علي بن محمد الشوكاني (المتوفى :  $^{335}$  هـ) المحقق : عبد الرحمن بن يحي المعلمي اليماني الناشر : دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان

ابدال کی پیچان بیہ بتائی گئی ہے کہ کوئی ان پر ظلم کرے تواس کو معاف کر دیں،بد سلو کی کرے ،تواس کے ساتھ حسن سلوک کریں،اور خلق خدا کواللہ کی دی ہوئی نعمتوں سے فیضیاب کریں۔ ابدال کی تفصیل

صوفیاء کے مطابق ابدال کی تفصیل حسب ذیل ہے:

ابدال چالیس (۴۰) ہوتے ہیں: بائیس (۲۲) یابارہ (۱۲) شام میں،اوراٹھارہ (۱۸) یا اٹھائیس (۲۸) عراق میں رہتے ہیں،

ایک دوسری روایت کے مطابق یہ سات (۷) ہوتے ہیں، اور سات اقالیم پر متعین ہوتے ہیں ، اان کامشرب سات انبیاء کے مشرب پر ہو تاہے، ان کاکام مدد معنوی اور عاجزوں کی فریادرسی ہے ، جبیا کہ بعض روایات میں اس کی طرف اشارہ کیا گیاہے:

عن ابن مسعودإن لله عز وجل ثلثمائة قلوبهم على قلب آدم وله أربعون قلوبهم على قلب إبراهيم وله أربعون قلوبهم على قلب موسى وله سبعة قلوبهم على قلب ميكائيل وله خمسةقلوبهم على قلب جبريل وله ثلاثة قلوبهم على قلب ميكائيل وله واحدقلبه على قلب إسرافيل فإذامات الواحدأبدل الله مكانه من الثلاثة فبهم يحيى ويميت ويمطر وينبت ويدفع البلاء 336

يه سات (۷) ابدال حسب ذيل بين:

(۱) ابدال اقلیم اول برقلب حضرت ابراہیم نام عبدالحی (۲) ابدال اقلیم دوم برقلب حضرت موسی نام عبدالعلیم

 $<sup>^{336}</sup>$  - كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 12 ص 194 حديث غير : 34629 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ) المحقق : بكري حياني – صفوة السقاالناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981 محصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية \* جامع الأحاديث ج 9 ص 222 حديث غير :8289 المؤلف : جلال الدين السيوطي

(۳) ابدال اقلیم سوم برقلب حضرت بارون نام عبدالمرید (۳) ابدال اقلیم چهارم برقلب حضرت ادریس نام عبدالقادر (۵) ابدال اقلیم پنجم برقلب حضرت یوسف نام عبدالقابر (۵) ابدال اقلیم ششم برقلب حضرت عیسای نام عبدالسیع (۲) ابدال اقلیم بفتم برقلب حضرت آدم نام عبدالسیع (۷) ابدال اقلیم بفتم برقلب حضرت آدم نام عبدالبصیر (۷) ابدال اقلیم بفتم برقلب حضرت آدم نام عبدالبصیر

ان سات ابدالوں میں سے عبدالقادراور عبدالقاہر وہ ہیں جنہیں اس ملک یااس قوم پر مسلط کیا جنہیں اس ملک یااس قوم پر مسلط کیا جاتا ہے جس پر اللہ تعالی قہر نازل فرما تاہے اور یہی ذریعۂ مقہوری بنتے ہیں ،ان سات ابدالوں کو قطب اقلیم بھی کہتے ہیں۔

متذکرہ بالاکے علاوہ پانچ (۵) ابدال اور بھی ہوتے ہیں ،جو یمن میں رہتے ہیں ،اور جنہیں قطب ولایت کہتے ہیں ،قطب عالم کافیض قطب اقالیم پر،اور قطب اقالیم کافیض قطب ولایت پر،اور قطب ولایت کافیض جملہ اولیاء پروار دہو تاہے۔

علاوہ ازیں تین سوپچاس (۳۵۰)ابدال اور بھی ہوتے ہیں، جن میں سے تین سو (۳۰۰) قلب آدم علیہ السلام پر ہیں، بقول میر سید محمہ جعفر کمی ٹیہ تین سوپچاس نہیں بلکہ چار سوچار (۴۰۴)ابدال ہیں، جو مختلف انبیاء کے مشرب پر ہوتے ہیں، اور مختلف خدمات جن کی تفویض میں رہتی ہیں<sup>337</sup>۔

ابرار

اکثر صوفیاء نے ان ہی کو ابدال کہاہے، بروایت دیگران ہی میں سے چالیس ابدال ابرار کہلاتے ہیں۔

اخيار

337 - تذكر هُ نقشبنديه خيريه ص • ۱۴۱،۱۴۴ مؤلفه محمد صادق قصوري

انہیں اخیار کہتے ہیں، اور نام ان سب کا حسین ہے <sup>338</sup>۔

نقباء، نجباءاوراوتاد

کا بھی ذکر آیاہے، مثلاً:

ومنها ما في تاريخ بغداد للخطيب البغدادي عن الكتابي قال النقباء ثلاثمائة ، والنجباء سبعون ، والأبدال أربعون ، والأخيار سبعة ، والعمد أربعة، والغوث واحد ، فمسكن النقباء المغرب ، ومسكن النجباء مصر ، ومسكن الأبدال الشام ، والأخيار سياحون في الأرض ، والعمد في زوايا الأرض، ومسكن الغوث مكة ، فإذا عرضت الحاجة من أمر العامة ابتهل فيهاالنقباء ثم الأبدال ثم الأخيار ثم العمد ، فإن أجيبوا ، وإلا ابتهل الغوث، فلا تتم مسألته حتى تجاب دعوته ، قال الزرقابي في شرح المواهب والمراد بالعمد - بضمتين - الأوتاد ، وبالغوث القطب المفرد الجامع ، والمراد يكون الأبدال مسكنهم الشام أكثرهم ، فلا يخالف ما ورد أن ثمانية عشر بالعراق إن صح ، ثم المراد أن محل إقامتهم بما ، فلا ينافي تصرفهم في الأرض كلها ، وقيل إن الغوث مسكنه اليمن، والأصح أن إقامته لا تختص بمكة ولا بغيرها ، بل هو جوال ، وقلبه طواف في حضرة الحق تعالى وتقدس لا يخرج من حضرته أبدا ، ويشهده في كل جهة ومن كل جهة انتهى وقد أفرد الأبدال بالتأليف السخاوي وسماه نظم اللآل ، وكذا السيوطى وسماه القول الدال (فائدة) للأبدال علامات : منها ما ورد في حديث مرفوع ثلاث من كن فيه فهو من الأبدال : الرضا بالقضاء ، والصبر عن المحارم ، والغضب لله ومنها ما نقل عن معروف الكرخي أنه قال من قال اللهم أرحم أمة محمد في كل يوم كتبه

<sup>338 -</sup> تذكر هُ نقشبندية خيرية ص اسماموَلفه محمد صادق قصوري

الله من الأبدال ، وهو في الحلية لأبي نعيم بلفظ من قال في كل يوم عشر مرات اللهم أصلح أمة محمد اللهم فرج عن أمة محمد اللهم أرحم أمة محمد كتب من الأبدال ، ومنها ما نقل عن بعضهم أنه قال علامة الأبدال أنهم لا يولد لهم ، وروي في مرفوع معضل : علامة أبدال أمتي أنهم لا يلعنون شيئا

#### لیکن ان میں سے بھی کوئی روایت ضعف سے خالی نہیں ہے:

أحاديث الأقطاب والأغواث والنقباء والنجباء والأوتاد) لم يصح منها شيء وتقدم الكلام على أحاديث الأبدال في بابه (أحاديث المهدي) كلها ضعيفة ليس فيها ما يعتمد عليه ولا يغتر بمن جمعها في مؤلفات 340\_

بہر حال احادیث کے ضعف کے باوجود ان اصطلاحات کی حقیقت واصلیت کا نکار نہیں کیا جاسکتا،اسی لئے عہد سلف کے اکابر نے بھی ان حقائق کو فی الجملہ تسلیم کیاہے،مثلاً:

# صحابہ کرام اورائمہ عظام کے کلام میں ان کامأخذ

خضرت فاروق اعظم ؓ نے حضرت عمارؓ کو کو فیہ کاامیر اور حضرت عبداللہ ابن مسعودؓ کو ان کاوزیر بناکر بھیجاتواہل کو فیہ کے نام ایک خط میں ان دونوں بزر گوں کا نجباء کا خطاب دیا <sup>341</sup>۔

ایک بار حضرت علیؓ نے اپنی جماعت کے لئے "نجباء" کالقب استعمال فرمایا <sup>342</sup>۔

🖈 حضرت امام احمد بن حنبل تفرماتے تھے کہ اگر بغداد میں کوئی ابدال ہے تو ابواسحاق ابراہیم

<sup>339 -</sup> كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس ج 1 ص 28 المؤلف : إسماعيل بن محمد العجلوني الجراحي (المتوفى : 1162هـ)مصدر الكتاب : برنامج المحدث المجاني

<sup>340 -</sup> أسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب ج 1ص 344 المؤلف: الحوت، محمد بن درويش بن محمدالمحقق : الناشر: دار الكتب العلمية الطبعة: عدد الأجزاء: 1

المين على بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي المؤلف : نور الدين على بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي المين على المين على بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي المين ال

 $<sup>^{342}</sup>$  - جامع الأحاديث ج $^{30}$  ص $^{346}$  المؤلف : عبد الرحمن بن أبو بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى :  $^{342}$ 

بن ہانی ہیں <sup>343</sup>۔

اگر شریعت میں ابدال کا کوئی وجو د نہیں ہے تواس کے مصداق پر گفتگو کیوں ہے؟ ﷺ امام دار قطنی ؓ فرماتے ہیں کہ حضرت نضر بن کثیر السعدی ابوسہل کاشارابدال میں ہو تاتھا ﷺ۔

ﷺ حضرت محمر بن المثنیٰ فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت امام احمد بن حنبل ؓ سے ایک شخص کے بارے میں سوال کیا؟ توامام صاحب نے فرمایا کہ تم نے سات (۷) ابدالوں میں سے چوشے ابدال کے بارے میں یوجھاہے 345۔

خضرت امام احمد بن حنبل ؓ نے فرمایا کہ حضرت معروف ؒ ابدال میں سے تھے اور مستجاب الدعوات تھے <sup>346</sup>۔

ابن ابی حاتم نے نقل کیاہے کہ ابویعلی الخلیل ٹرے زاہد تھے اورابدال میں شار ہوتے تھے، ابوحاتم نے عبد الکبیر ابن المعافی کو بھی ابدال میں شار کیاہے ،اسی طرح ابوداؤ دنے حضرت ابوتو بہ (م ۱۲۴ھ) کو ابدال میں شار کیاہے 347۔

 $^{343}$  – العلل الواردة في الاحاديث النبوية ج  $^{6}$  ص  $^{29}$  المؤلف : أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد بن مهدي بن مسعود بن النعمان بن دينار البغدادي الدارقطني (المتوفى :  $^{385}$ هـ)مصدر الكتاب: موقع يعسوب

 $^{344}$  - العلل الواردة في الاحاديث النبوية ج  $^{6}$  ص  $^{63}$  المؤلف : أبو الحسن علي بن عمر بن أحمد بن مهدي بن مسعود بن النعمان بن دينار البغدادي الدارقطني (المتوفى :  $^{385}$ هـ)مصدر الكتاب: موقع يعسوب

موسوعة أقوال الإمام أحمد بن حنبل في الجرح والتعديل ج 1 ص 333 المؤلف : أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن أسد الشيباني (المتوفى : 241هـ) جمعه ورتبه : أبو المعاطي النوري رحمه الله وأيمن الزاملي ومحمود خليل أعده للشاملة : أبو عمر 80 عضو في ملتقى أهل الحديث-

 $^{346}$  - موسوعة أقوال الإمام أحمد بن حنبل في الجرح والتعديل ج 7 ص  $^{419}$  المؤلف : أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن أسد الشيباني (المتوفى :  $^{241}$ هـ) جمعه ورتبه : أبوالمعاطي النوري رحمه الله وأيمن الزاملي ومحمود خليل أعده للشاملة : أبو عمر  $^{80}$  عضو في ملتقى أهل الحديث-

 $^{347}$  - علل الحديث ج 1 ص 11 وج3 ص 214، 418 والمناف الدكتوراة – تحقيق جزء من علل ابن أبي حاتم: بعض الجنائز، البيوع كاملا، جزء من النكاح المؤلف : عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم (المتوفى :  $^{327}$ هـ) تحقيق : د / علي الصياح

صوفیاء کے مطابق نجباء کی تعداد چالیس یاستر (۱۷) ہے اور مصر میں رہتے ہیں،سب کانام حسن

-4

نقباء کی تعداد تین سو( • • ۳) ہے،اور ملک مغرب میں رہتے ہیں،سب کانام علی ہے۔ او تاد چار ہوتے ہیں،اور عالم کے چاروں کھونٹ پر ان میں سے ایک ایک متعین ہو تاہے:

(۱) ایک مغرب میں ہو تاہے جس کانام عبد الودود ہو تاہے۔

(۲) دوسر امشرق میں جس کانام عبد الرحمن ہو تاہے۔

(س) تیسر اجنوب میں جس کانام عبد الرحیم ہے۔

(م) چوتھاشال میں جس کانام عبد القدوس ہے، قیام عالم میں ان سے میخوں کاکام لیاجا تا ہے، اور یہ بمنزلہ پہاڑ کے ہوتے ہیں۔

## غوث وقطب

ابدال واو تادوغیر ہ سے او نچامقام غوث و قطب کا ہے، غوث و قطب ایسے فرد فرید کو کہتے ہیں جو مقرب بارگاہ اللہ پاک سے بے انتہا مضبوط ہو، جو خلائق سے بے نیاز ہو، اور خلق کثیر اس سے نفع اندوز ہو، بعض اہل سلاسل اس کو غوث اور بعض قطب کہتے ہیں ، دونوں ایک ہی مقام کے الگ الگ نام ہیں، غوث یہاں مغیث کے معنیٰ میں نہیں ہے جو صفت باری تعالیٰ ہے بلکہ ایک صوفیانہ اصطلاح ہے جس کا اطلاق ایسی شخصیتوں پر ہو تا ہے جو مخصوص خطوں اور حلقوں کے لئے مصدر فیوض ہوں، اور لوگوں کی شرعی وروحانی رہبری کا فریضہ اداکرتے ہوں۔

شيخ اكبر محى الدين ابن العربي تتحرير فرماتے ہيں:

ومن هذه الحقيقة أتخذ أهل الله الخلوة للأنفراد لما رأوه تعالى أتخذها للأنفرادبعبده ولهذالايكون في الزمان ألاواحديسمى الغوث والقطب وهوالذي ينفرد به الحق ويخلو به دون خلقه 348

الفتوحات المكية ج1 ص40للشيخ الأكبر ابن عربي - 348

#### ارغام المريد ميں ہے:

قال الشيخ محمد زاهد بن الشيخ حسن الدوزجوى قال السيد الغوث هوالقطب حين مايلتجا اليم ولايسمى فى غير ذلك الوقت غوثاً أه، والقطب عبارة عن الواحدالذى هوموضع نظر الله فى كل زمان اعطاه الطلسم الاعظم من لدنم بيده قسطاس الفيض الاعم وزنم يتبع علمم وعلم الحق يتبع الماهيات الغير المجعولة فهويفيض روح الحيات على الكون الاعلى والاسفل 349

# قطب الا قطاب، غوث الاغواث، غوث اعظم

ﷺ پھر (صوفیاء کے نزدیک) ان قطبوں میں سے سارے عالم کے لئے چاریاسات او تادہوتے ہیں ،اوران چاروں کے سربراہ کو قطب عالم ، یا قطب کبری ، یا قطب ارشاد یا قطب مداریا قطب جہان یا جہا نگیر عالم یا قطب الا قطاب یا غوث الا غواث یا غوث اعظم کہاجا تا ہے ، یہ حق تعالی سے براہ راست اور بلاواسطہ فیض حاصل کرتا ہے ،اوراس فیض کو اپنے ماتحت اقطاب میں تقسیم کرتا ہے ،ایراس منصب پر فائز ہوتا ہے ، صوفیاء سلف نے مختلف ادوار کے اقطاب و اغواث نیز کے بعد با قاعدہ دوسر ااس منصب پر فائز ہوتا ہے ، صوفیاء سلف نے مختلف ادوار کے اقطاب و اغواث نیز قطب الاقطاب وغیرہ کی بھی نشاند ہی کی ہے۔

### حضرت ملاعلی القاری مُمر قاة شرح مشکوة میں لکھتے ہیں:

عن ابن عمر رضي الله تعالى عنهما قال قال رسول الله خيار أمتي في كل قرن خمسمائة والأبدال أربعون فلا الخمسمائة ينقصون ولا الأربعون كلما مات رجل أبدل الله عز وجل من الخمسمائة مكانه وأدخل في الأربعين وكأنهم قالوا يا رسول الله دلنا على أعمالهم قال يعفون عمن ظلمهم ويحسنون إلى من أساء إليهم ويتواسون فيما آتاهم الله عز وجل وبإسناده أيضا عن عبد الله قال قال رسول الله إن لله عز وجل في الخلق سبعة و

<sup>349 -</sup> ار غام المريد في شرح النظم المعتيد ص 56ماخوذاز فآوي فريديه ج ا ص ٣٧٦ افادات مفتى محمد فريديه ج ا ص ٣٧٦ افادات مفتى محمد فريد ما حب، جامعه دار العلوم حقانيه اكوره فتك، ناشر: مولاناحا فظ حسين احمد نقشبندي، ستبر ١٠٠٥ ع

سلاسل تصوف ملاسل تصوف

ساق الحديث إلى قوله فبهم يحيى ويميت ويمطر وينبت ويدفع البلاء -----وقال الشيخ زكريا رحمه الله في رسالته المشتملة على تعريف غالب ألفاظ الصوفية القطب ويقال له الغوث هو الواحد الذي هو محل نظر الله تعالى من العالم في كل زمان أي نظرا خاصا يترتب عليه إفاضة الفيض واستفاضته فهوالواسطة في ذلك بين الله تعالى وبين عباده فيقسم الفيض المعنوي على أهل بلاده بحسب تقديره ومراده ثم قال الأوتاد أربعة منازلهم على منازل الأركان من العالم شرق وغرب وشمال و جنوب مقام كل منهم مقام تلك الجهة قلت فهم الأقطاب في الأقطار يأخذون الفيض من قطب الأقطاب المسمى بالغوث الأعظم فهم بمنزلة الوزراء تحت حكم الوزير الأعظم فإذا مات القطب الأفخم أبدل من هذه الأربعة أحد بدله غالبا ثم قال الأبدال قوم صالحون لا تخلو الدنيا منهم إذامات واحد منهم أبدل الله مكانه آخروهم سبعة قلت الأبدال اللغوي صادق على رجال الغيب جميعا وقد سبق للبدل معنى آخر فالأولى حمله عليه ولعلهم خصوا بذلك لكثرتهم ولحصول كثرة البدل فيهم لغلبتهم فإنهم أربعون على ما في الحديث السابق أو سبعون على ما ذكره صاحب القاموس فقوله وهم سبعة وهم ثم قال النقباء هم الذين استخرجواخبايا النفوس وهم ثلثمائة أقول لعله أخذ هذا المعنى من النقب بمعنى الثقب والأظهر أن النقباء جمع نقيب وهو شاهد القوم وضمينهم وعريفهم على مافي القاموس ومنه قوله تعالى وبعثنا منهم اثنى عشر نقيبا المائدة أي شاهدا من كل سبط ينقب عن أحوال قومه و يفتش عنهاأوكفيلايكفل عليهم بالوفاء بماأمروابه وعاهدواعليه على مافي البيضاوي والظاهرأنهم خمسمائةعلى ماسبق في الحديث ثم قال النجباء هم المشتغلون بحمل أثقال الخلق وهم أربعون أقول كأنه أخذ هذا المعنى من اللغة ففي القاموس ناقة نجيب ونجيبة وجمعه نجائب والأنسب ما ذكر فيه أيضامن

أن النجيب الكريم والجمع نجباء والمنتجب المختار ونجائب القرآن أفضله هذا 350

#### اما مدن

قطب الا قطاب کے دووزیر ہوتے ہیں، جنہیں امامین یاامان کہاجاتا ہے، ایک اس کے داہنے ہاتھ پر ہوتا ہے، جس کانام عبد الملک ہے، اور دوسر ابائیں ہاتھ پر ہوتا ہے، جس کانام عبد الملک ہے، اور دوسر ابائیں ہاتھ یر ہوتا ہے، جس کانام عبد الرب ہے دائنے ہاتھ والا داہنے ہاتھ والا قطب مدارسے فیض حاصل کرتا ہے، اور عالم علوی پر افاضہ کرتا ہے، اور بائیں ہاتھ والے قطب مدارسے فیض حاصل کرکے عالم سفلی پر افاضہ کرتا ہے، لیکن بائیں ہاتھ والے کامر تبہ دائیں ہاتھ والے سے بلند ترہے، جب قطب الا قطاب کی جگہ خالی ہوتی ہے تو بائیں ہاتھ والے کو ملتی ہے، اور دائیں ہاتھ واللے کی جگہ آجاتا ہے، عالم کون وفساد میں انتظام رکھنازیادہ مشکل ہے بہ نسبت عالم علوی کے، اس لئے بائیں ہاتھ کاوزیر زیادہ قوی اور تجربہ کارر کھاجاتا ہے۔ 351۔

1º

عد چار ہوتے ہیں ، زوایائے ارض (زمین کے چاروں گوشوں) میں رہتے ہیں ، اوران سب کانام محمدہے 352\_

#### مفر دال

مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ج15 ص458، 458، 459 المؤلف : الملا علي القاري ، علي بن سلطان محمد (المتوفى : 1014هـ)المصدر : موقع المشكاة الإسلامية إعداد البرنامج وتركيبه : المفتي محمد عارف بالله القاسمي

<sup>351 -</sup> تذكرهٔ نقشبنديه خيريه ص ۱۴۱ تا ۱۴۴ مؤلفه محمد صادق قصوري

<sup>352 -</sup> تذكرهٔ نقشبنديه خيريه ص ۱۴۱ تا ۱۴۴ مؤلفه محمد صادق قصوري

### مكتومال

یہ لوگ پوشیدہ اور چھپے ہوتے ہیں،ان کی تعداد چار ہز ار ہوتی ہے، آپس میں ایک دوسرے کو پہچانتے ہیں لیکن اپنے آپ کو نہیں پہچانتے ،ایسے لباس میں ہوتے ہیں کہ اغیار نہیں پہچان سکتے <sup>354</sup>،واللہ اعلم بالصواب۔

.....

# ناسوت، ملکوت، جبر وت، لا ہوت، ہاہوت، ہفت منز ل

ولایت کے کئی در جات ہیں:

ناسوت: بشریت ،عالم بشریت ،عبادت میں ایسامشغول ہو کہ کسی وقت بھی غفلت نہ ہو، عبادت اس کی طبیعت ثانیہ بن جائے۔

ملکوت: اخلاص وعبادت میں ملائکہ کی طرح ہو، عبادت میں ایسا اخلاص، عشق اور ذوق پیدا ہو جائے کہ غیر اللہ کا بالکل خیال نہ رہے۔ یہ مقام رضاہے، جو صحابۂ کرام کی صفت تھی، رضدی اللہ عنہم ورضو اعنہ۔

353 - تذكرهٔ نقشبندیه خیریه ص ۱۴۱ تا ۱۴۴ مؤلفه محمد صادق قصوری

354 - تذكرهٔ نقشبنديه خيرييص ۱۴۱ تا ۱۴۴ مؤلفه محمد صادق قصوري

یہ مقام قطب عالم کا ہے۔

لاہوت: ، گنج مخفی ، مقام فنا، محویت تامہ ، حقیقت وحدت ، سالک کے اندراییانور پیداہوجس میں مجلی ذات ہو، چون و چنال کی گنجائش نہ ہو توابیا شخص عارف باللہ کہلا تاہے اور یہ ولایت کاسب سے بلند مرتہ ہے۔

ہاہوت: وہ مقام ہے جس کی جانب "کنت کنز امخفیاً <sup>355</sup>" میں اشارہ کیا گیاہے۔ ہفت منزل: یہ وہ سات وادیاں ہیں جو سالک کوراہ سلوک میں پیش آتی ہیں ،اور جنہیں حضرت خواجہ فرید الدین عطارؓ نے اپنی کتاب منطق الطیر میں بیان فرمایا ہے:

(۱)وادی طلب (۲)وادی عشق (۳)وادی معرفت (۴)وادی استغناء (۵)وادی توحید (۲) وادی حیرت (۷)وادی فقر و فنا<sup>356</sup>۔

355 - بوری روایت اس طرح ہے: کنت کنزا محفیا فاحببت أن أعرف فخلقت خلقا فبي عرفوني ( یعنی میں ایک مخفی خزانه تھا، میں نے چاہا کہ لوگ مجھے جانیں، تومیں نے مخلوق پیدا کی، اس طرح لوگوں نے میرے ہی ذریعہ مجھے جانا) یہ روایت صوفیاء کے بہال بہت سے اصول ومقامات کی بنیاد ہے، لیکن اکثر محدثین نے ان الفاظ میں اس کو بے اصل قرار دیا ہے، لیکن ملاعلی قاری اور علامہ طرابلسی وغیرہ کئی محدثین نے اس کے مضمون کو درست قرار دیا ہے:

كنت كنزا لا أعرف ، فأحببت أن أعرف ، فخلقت خلقا ، فعرفتهم بي فعرفوني. وفي لفظ فتعرفت إليهم فبي عرفوني ، قال ابن تيمية ليس من كلام النبي صلى الله عليه وسلم ولا يعرف له سند صحيح ولا ضعيف. وتبعه الزركشي والحافظ ابن حجر في اللآلئ والسيوطي وغيرهم. وقال القاري لكن معناه صحيح مستفاد من قوله تعالى \* (وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون) \* أي ليعرفوني كما فسره ابن عباس رضي الله عنهما. والمشهور على الألسنة كنت كنزا مخفيا فأحببت أن أعرف فخلقت خلقا فبي عرفوني. وهو واقع كثيرا في كلام الصوفية ، واعتمدوه وبنوا عليه أصولا لهم (كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الاحاديث على ألسنة الناس ج 2 ص132 المؤلف : إسماعيل بن محمد العجلوني الجراحي (المتوفى : الاحاديث على ألسنة الناس ج 2 ص132 المؤلف المرصوع فيما لا أصل له أو بأصله موضوع ج 1 ص 142 محمد بن خليل بن إبراهيم المشيشي الطرابلسي سنة الولادة 1223 ه/ سنة الوفاة ج 1 عقيق فواز أحمد زمرلي الناشر دار البشائر الإسلامية سنة النشر 1415 ه مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 1)

## لطائف عشره

انسان دس (۱۰) لطائف کامجموعہ ہے، ان میں پانچ عالم امر (مجر دات) سے متعلق ہیں اور پانچ عالم عالم خلق (مادیات) سے۔عالم امر سے متعلق لطائف یہ ہیں:

(۱) الطیفر قلب: یہ بائیں بیتان کے بنچے بائیں طرف مائل دوانگی کے فاصلے پرواقع ہے،اس کانور سرخ ہے۔

یہاں قلب صرف گوشت کے لو تھڑ ہے کے معنیٰ میں نہیں ہے جو جانوروں میں بھی ہوتا ہے ،

ہبلکہ یہ ایک ربانی اورروحانی لطیفہ ہے جسے اس گوشت کے لو تھڑ ہے سے ایک خاص قسم کا تعلق ہوتا ہے ،

یہ لطیفہ ربانی حق تعالیٰ کی طرف سے مرکز علم ہوتا ہے ،اس کے ذریعہ ایسی چیزوں کا ادراک ہوتا ہے جس کا ادراک خیال وہ ہم کے ذریعہ نہیں ہوسکتا۔ حقیقت انسان یہی لطیفہ ربانی ہے ، تمام لطائف میں اس کی حیثیت بادشاہ کی ہے ،اوراسی کو مخاطب کیاجاتا ہے ، جیسے ارشادباری تعالیٰ ہے:

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ 357

(۲) الطبیم روح: دوسر الطیفه روح ہے،اس کا محل دائیں بیتان کے بنیجے دوانگشت کے فاصلے پر دائیں طرف مائل ہے،اس کانور سفید ہے۔

جسم روح کاایک فانی لباس ہے، روح ہی اصل ہے، جسم کچھ نہیں، روح سے مراد وہ روح طبعی
اور دھواں نہیں ہے جو قلب کے جوف میں سیاہی مائل خون سے پیدا ہو تاہے، اور رگ وپے کے ذریعہ
سارے بدن میں پھیل جاتا ہے، جس کواطباء روح کہتے ہیں اور جو جانوروں میں بھی موجو د ہوتی ہے، بلکہ
اس سے مرادوہ لطیفیر بانی ہے جس کا قلب سے تعلق ہے، اور یہی حقیقت انسانی اور مرکز علم ہے، قرآن
نے اس کو "امر رب" قرار دیا ہے، جو انسانی علم وادراک سے بالاتر ہے۔

(**س)لطیفیرسر:** تیسر الطیفہ لطیفیرسرے، جس کی جگہ بائیں بپتان کے وسط سینے کی دوانگشت

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> -ترجمان شریعت وطریقت ص ۵۵ افادات حضرت مولاناشاه عبدالغفورالعباسی المدنیٌٌ،مؤلفه حضرت مولانافضل سجانی العباسیٌ ،ناشر :ادارة الصدیق کراچی ☆ تاریخ نقشبندیه خیریه ص۱۵۵ تا۱۵۹مؤلفه علامه صادق قصوری

کے فاصلے پر ہے۔اس کانور سبز ہے۔

(۴) **لطیق خفی**: چو تھالطیفہ خفی ہے جس کی جگہ بیتان کے برابر سینے کی طرف دو انگشت کے برابر کے فاصلے پر ہے۔اس کانور نیلگوں ہے۔

(۵) الطیفیراخفیٰ: پانچوال لطیفه اخفیٰ ہے، اس کی جگه وسط سینہ کے بر ابر بالکل اوپر (ام الدماغ) ہے، اس کا نور سیاہ مثل سیاہی چپتم ہے۔

عالم خلق سے متعلق لطائف درج ذیل ہیں:

(٢)لطيغة آتش، حرارت كي طرف

(۷)لطیفهٔ باد، سر دی کی طرف

(۸) لطیف آب، نمی کی طرف

(٩) لطيفرخاك، خشكى كي طرف

(۱۰) الطبیر نفس ،جومذ کورہ بالاچاروں عناصر کاخلاصہ ہے، اوراس کا محل وسط پیشانی ہے یازیرناف ہے، اس کانورزرد ہے 358۔

-----

# مصطلحات صوفيه

حضرت شیخ ابوالقاسم قشیری گنے رسالۂ قشیریہ میں بہت سی صوفیانہ اصطلاحات کاذکر کیاہے، ان میں سے بعض یہ ہیں:

مقام: اس سے مرادان صفات کے منازل و درجات ہیں جو سالک کوریاضت و عبادت میں محنت کرنے سے حاصل ہوتے ہیں، مثلاً: مقام توبہ، مقام تقویٰ، مقام زہدو غیر ہ بشر طیکہ بالتر تیب ان مقامات کو طے کیاجائے۔

358 - ترجمان شريعت وطريقت ص ١١٤ تا ١٨٣٣ افادات حضرت مولاناشاه عبد الغفور العباسي المدنيُّ، مؤلفه حضرت مولانافضل سبحاني العباسيُّ، ناشر: ادارة الصديق كراچي حال: اس سے وہ اندرونی کیفیت مر ادہے جو بغیر کسی سعی وارادہ کے قلب پر وار دہو، یہ ریکا یک آتی بھی ہے اور ریکا یک چلی بھی جاتی ہے، مثلاً: کیفیت طرب، کیفیت حزن، کیفیت بسط، قبض، شوق، فلق ، ہیب ، احتیاج و غیر ہ۔

قبض: ان واردات کو کہتے ہیں، جن سے سالک کو توحش اور ہجر ان اورانقباض طبع ہو، عبادت کی طرف رغبت نہ ہو، کبھی قبض بسط کے بعد آتا ہے اور کبھی بسط سے پہلے، اکثر او قات سالک کی ترقی کے لئے قبض واقع ہو تاہے اور بیہ قبض محمود ہے۔

بسط: سیر الی اللہ میں کشائش قلب کو کہتے ہیں، سالک کے لئے قبض اور بسط مثل بازؤں کے ہیں ، انہیں بازؤں سے سالک اپنے معشوق حقیقی کی طرف پر واز کر تاہے ، سالک کو چاہئے کہ جو اسر اروانوار اس کے دل میں وار د ہوں ان کاکسی سے ذکر نہ کر ہے ، پوشیدہ رکھے ، اظہار مصر ہو جائے گا، بصورت اخفا جلد منزل مقصود تک رسائی ہو جائے گا۔

ہیب وانس: یہ دونوں حالتیں بھی قبض اور بسط سے پیدا ہوتی ہیں، ہیب کی حالت قبض سے پیدا ہوتی ہیں، ہیب کی حالت قبض سے پیدا ہوتی ہے، انس کی حالت بسط سے پیدا ہوتی ہے، ہیب کاحق بے ہوشی ہے، انس کاحق ہوشیاری ہوتی ہیں جب سالک پر حقیقت کا ظہور ہونے گئے۔

مگر اہل حقیقت ہیں، کیونکہ اس سے سالک کی حالت متغیر ہو جاتی ہے، اور اہل تمکین کے احوال تغیر سے بالاتر ہیں، وہ کبھی بدلتے نہیں ہیں بلکہ وہ توعین وجو دمیں محو ہوتے ہیں ان کے لئے ہیت ہے نہ انس، نہ علم ہے نہ حس کچھ بھی نہیں۔

تواجد: یہ ہے کہ ایک قشم کے اختیار سے وجد کی طلب کی جائے اور چونکہ اس میں ایک قشم کا تکلف ہے اس لئے بعض صوفیہ اس حالت کو حالت تسلیم نہیں کرتے۔

وجد: وہ حالت ہے جو بغیر کسی ارادہ وآرزوکے قلب پروارد ہوتی ہے،وجداس بات کا نتیجہ ہے کہ سالک اپنے باطنی احکام یعنی ہوائے نفس کی پیروی سے گریز کرے۔

وجود: یہ ہے کہ سلطان حقیقت کے ظہور سے سالک بالکل اس میں فناہو جائے، جب کہ وجد حقیقت میں استغراق ہے اور تواجد حقیقت کا استیعاب۔

صاحب تواجد اس شخص کے مشابہ ہے جس نے دریا کودیکھااوراس کے سامنے پہونچ گیا، صاحب وجداس کے مانندہے جو دریا پر سوار ہوا، اور صاحب وجو دکی مثال ہے کہ گویاخو ددریا میں ڈوب گیا اور اس کی ترتیب یوں ہے کہ پہلے کشود، پھر ورود، پھر شہو داور پھر وجو داس کے بعد خمو دکی حالت حاصل ہوتی ہے۔

#### جمع: شهو دحق كو كهتے ہيں۔

جمع الجمع: خلق کوحق اور حق کو خلق میں دیکھنا، نیز حق کوحق میں اور خلق کو خلق میں مشاہدہ کرنا، یعنی خلق کو خلق،اور حق کو حق اور خلق کو عین حق اور حق کو عین خلق دیکھنا۔

جمع مع الفرق: وحدت میں کثرت اور کثرت میں وحدت دیکھنایعنی ذات میں صفات کو اور صفات میں اساء کو اور اساء میں افعال کو اور افعال میں آثار کو، ذات کو عین اساء اور اساء کو عین صفات ، اور صفات کو عین افعال اور افعال کو عین آثار دیکھنا اسی کو وحدت در کثرت اور کثرت در وحدت کہتے ہیں موجع کی حالت بالاترہے یہ بالکل فناہے، جس کے بعد سلطان حقیقت کا غلبہ ہونے پر ماسوی اللہ کا احساس تک جاتار ہتا ہے۔

جمع الجمع کے بعد ایک اور بڑی بلند حالت ہے جس کو فرق ثانی کہتے ہیں ،اسکی پیہ کیفیت ہے کہ سالک فرائض خداوندی اداکرنے کے وقت حالت صحو کی طرف رجوع کر تاہے۔

صحواور سکر: صحو غیبت کے بعد شعور کی جانب واپس آنے کانام ہے، اور سکر اس بات کانام ہے کہ کسی قوی وارد کے ذریعہ سے غیبت کی حالت طاری ہو جائے جسے سکر کی کیفیت ہوا کرتی ہے، اس کا صحر بھی اتنا قوی ہو تاہے کہ اس کی وجہ سے وہ صاحب غیبت سے بھی زیادہ اپنے آپ سے غائب ہو جاتا ہے،۔۔۔۔۔

صحو کا در جہ سکر کے در جہ کے مطابق ہے اگر سکر حق ہے توصحو بھی حق ہے، جس کا سکر کسی حظ میں آلو دہ ہو گا، اس کا صحو بھی حظ کے ساتھ ہو گا۔ سکر صاحب دل کو ہو تا ہے، صحو صاحب کشف کو حقائق عیوب معلوم کرنے کے لئے ہو تا ہے، صحو و سکر کی حالتین ذوق و شرب کی حالتوں کے بعد ہوا کرتی ہیں۔ ووق اور شرب: یہ دونوں حالتیں نتائج بچلی ہیں، پہلے حالت ذوق حاصل ہوتی ہے، اس کے بعد

حالت شرب،سب سے آخر میں حالت سیر ابی عیاں ہوتی ہے، چنانچہ صاحب ذوق متساکر ہوتا ہے،اور صاحب شرب سکر ان یعنی شر اب محبت کے نشہ میں بدمست ہوتا ہے اور صاحب الرائے یعنی سیر ابی کی حالت پر فائز شخص ہوشیار ہوتا ہے۔

محواورا ثبات: احکام بندگی میں عادت کے اوصاف کار فع کر دینا محوب، احکام عبادت کا قائم رکھنا اثبات کہلا تاہے۔ محووا ثبات کے حقائق کاصدور منجانب اللہ ہو تاہے، ان کا انحصار مشیت ایز دی ہی پر ہے۔

ستر اور بیخی :عوام ستر کے حجاب میں ہیں ،اور یہ ان کی غفلت کی سزاہے،خواص کو ہمیشہ بیخی اللہی کے مشاہدہ کالطف حاصل رہتاہے، بیخی باری تعالیٰ جس طرح بندگان خداپر ظاہر ہوتی ہے،اسی طرح اللہی کے مشاہدہ کالطف حاصل رہتاہے، بی بادری تعالیٰ جس طرح بندگان خداپر ظاہر ہوتی ہے،اسی طرح است خفار کے یہی ان پر ایک پر دہ بھی ڈالتی ہے،اور یہ پر دہ ان کے حق میں رحمت ہو تاہے،خواص کے لئے است خفار کے یہی معلیٰ ہیں۔

محاضرہ: اس حال کانام ہے کہ خدا کی قدرت کی نشانیاں دیکھ کر قلب کو اس کا حضور حاصل ہو، اور مجھی بیہ حالت قدرت الہی کے دلیل اور آثار قلب پرپے درپے ہونے سے ہوتی ہے، جسے بیہ حالت حاصل ہے اگروہ غلبہ یا دالہی کی وجہ سے ہے توستر کے بعد ہوتی ہے اور اس سے بالاتر ہے۔

مکاشفہ: امور غیبی اور اسر ارخفیہ کاسالک کے دل پراس طرح ظہور ہو کہ سالک چیثم ظاہر بند کرے اور مر اقب ہو کر قلب کو حق کی طرف متوجہ کر کے چیثم قلب سے دیکھے اسوقت قلب پر تجلیات وارد ہو نگی ، یعنی شہودذات کو صفات کی صورت پر مشاہدہ کرے گااس کشف کو کشف صغری اور کشف کونی بھی کہتے ہیں۔

مشاہرہ: صور تجلیات حق بغیر حجاب اشیاکے دیکھے اور اشیاء سے قطع نظر کرکے چشم باطن کو ذات حق پر محکم رکھے اسی کو مشاہدہ کہتے ہیں۔۔۔ حق یہ جب تک ربط واتصال قلب محکم اور متحقق ہے اس وقت تک مشاہدہ حاصل ہے، یہ بھی ہے کہ انوار اور انکشافات کبھی ہوتے ہیں کبھی نہیں بھی ہوتے۔ محاضرہ صاحب تلوین اور صاحب علم الیقین کاحق ہے، مشاہدہ صاحب تمکین اور صاحب حق الیقین کاحق ہے، مشاہدہ صاحب تکوین کے بین بین ہے، اور صاحب الیقین کاحق ہے، اور محاصرہ بے، وصاحب تلوین اور صاحب تکوین کے بین بین ہے، اور صاحب

لوائح، طوالع، لوامع: یہ کیفیات ترقی قلب کی ابتدائی منزلیں ہیں، جو مبتدیوں پر وار دہوتی ہیں ، وہ کبھی بخلی میں کبھی استتار میں ہوتی ہے، جب ان کے قلب پر نفسانی خطوط مسلط ہوتے ہیں ، اور اسے تاریک بناتے ہیں اسی وفت کشف کے لوائح ان پر جلوہ فگن ہو جاتے ہیں ، ایسے لوگ اپنے سرکے زمانے میں اچانک لوائح کے ورود کے متوقع اور منتظر رہتے ہیں۔

خلاصہ بیہ ہے کہ لوائح کی کیفیت بجلی کی تڑپ سے مشابہ ہے،اد ھر ظاہر ہوئی ادھر حجیب گئی، لوامع لوائح کی بہ نسبت زیادہ ظاہر اور نمایاں ہیں،وہ مجھی دیر تک بھی قائم رہتے ہیں،اسی تیزی کے ساتھ زائل نہیں ہوتے جولوائح میں ہے۔

طوالع لوامع سے بھی زیادہ دیر تک رہتے ہیں ،یہ اس سے انزمیں بھی قوی ترہیں اور ان کا قیام بھی زیادہ ہے۔

بوادہ اور ہجوم: بوادہ کسی چیز کا قلب میں اچانک وار دہوناجس سے حالت قبض یابسط کی پیدا ہوجائے۔۔۔ اور ہجوم وہ کیفیت ہے جو بغیر کسی آرزوکے وقت کی قوت سے قلب پر وار دہونا، ان دونوں حالتوں میں کمی بیشی کے لحاظ سے اختلاف بھی ہوتا ہے، کبھی کمزور ہوتی ہے کبھی قوی۔

تلوین: طالب کا صراط مستقیم طلب کرنا، تلوین کو تلوین اس لئے کہتے ہیں، کہ اس میں صفات بشریہ ارباب تلوین کے بدل جاتے ہیں، یہ تلوین ارباب حال کی صفت ہے، جب تک سالک سلوک میں ہے توصاحب تلوین ہے۔

حمکین:مقام استقامت و ثبات کو کہتے ہیں ،جب تک سالک راہ میں ہے صاحب تلوین ہے ، جب واصل ہواصاحب تمکین ہوا۔

تلوین کی مثال حضرت یوسف گود کیر کرمعاً ازخو درفته ہو جانے والی عور توں کی حالت ہے، اور شمکین کی مثال زلیخا کی کیفیت کہ حضرت یوسف گی محبت نے ان کی رگ و پے میں اثر کر لیا تھا۔
قلب سلیم: صوفیاء کے نزدیک قلب سلیم اس دل کو کہتے ہیں ، جو درج ذیل ہیں (۲۰) خصلتوں سے معمور ہو۔

جن خصلتوں سے یاک ہوناضر وری ہے وہ درج ذیل ہیں:

(۱) شرک(۲) نفاق (۳) عداوت (۴) رغبت (۵) حرص (۲) شک (۷) جہالت (۸) ضد (۹) شک (۷) جہالت (۸) ضد (۹) تکبر (۱۰) علاقه (۱۱) طبع (۱۲) امید (۱۳) گربیه وزاری (۱۴) خود پیندی (۱۵) بخل (۱۲) نامیدی (۱۷) دشک (۱۸) حسد (۱۹) بد گمانی (۲۰) نسیان ـ

مطلوب خصلتیں پیرہیں:

(۱) توحیر (۲) اخلاص (۳) نصیحت (۴) زہد (۵) محبت (۲) قناعت (۷) یقین (۸) علم (۹) تفویض (۱۰) انسانوں سے ناامیدی (۱۱) صبر (۱۲) امیدوں کا کم کرنا (۱۳) ممنوعہ چیزوں کی یاد (۱۴) ترک احسان (۱۵) سخاوت (۱۲) توبہ (۱۷) تواضع (۱۸) خوف (۱۹) امید (۲۰) یاد خدا۔

توجہ: سالک کا اپنے وجود کو معد وونابود کر دینا اور حق کو ہست و موجود جاننا، دوسرے یہ معنیٰ ہیں کہ اپنی طاقت قلب کو دوسر ول کے قلوب پر ڈالنا اور دوسر ہے کے قلب کو اپنے اختیار میں لانا۔ اسی کو تصرف بھی کہتے ہیں جس کا ذکر پچھلے صفحات میں آ چکاہے، بعض صوفیاء نے اس کی کئی اقسام بیان کی ہیں:

توجہ انعکاسی: یہ ایسی ہے جیسے کوئی شخص خوب عطر لگا کر مجلس میں آئے اور اس عطر کی خوشبو تمام اہل مجلس کے دماغوں کو معطر کر دے، اس کا اثر صحبت کے باقی رہنے تک محدود رہتا ہے۔

توجہ القائی: جیسے کوئی شخص بتی اور تیل ایک برتن میں ڈال کرلایااور دوسرے کے پاس آگ تھی ،اس نے روشن کر دیا،بس چراغ تیار ہو گیا،اس کااثر مجلس کے بعد بھی باقی رہتا ہے،جب تک کہ کوئی آفت پیدانہ ہو۔

توجہ اصلاحی: یہ اس طرح ہے جیسے پانی کو دریاسے یا کنویں سے لاکر کسی حوض میں جمع کر دیں، حوض کے راستے کو بالکل صاف کر دیں، اس حوض میں فوارہ بھی ہو، اس کاراستہ بھی خوب صاف کر دیں، اس حوض میں فوارہ بھی ہو، اس کاراستہ بھی صاف کر دیں اور پانی چھوڑ دیں، اس کی تا ثیر پہلی توجہات سے زیادہ طاقتورہے، اس سے نفس اولطائف کی در سکی کا بھی کام لیاجا تا ہے۔

توجہ اتحادی: وہ یہ ہے کہ شیخ اپنی روح کو طالب کی روح سے بوری قوت کے ساتھ ملائے، تاکہ شیخ کی روح کا کمال طالب کی روح میں اتر جائے، اور یہ سب سے طاقتور توجہ ہے۔

اشراق: قلب کانور محبت سے معمور ہو جانا یہ تجلی حسی کے لواز مات سے ہے۔

الہام: کسی شے کاسالک کے قلب پریقین کامل کے ساتھ صفائی قلب کے بعد وار دہونا، یہ صفائی قلب نے بعد وار دہونا، یہ صفائی قلب ذکر و شغل کے کسب سے ہویا محض عنایت ایز دی سے ہویابلاکسب کے ہو، ابتد امیں سالک کے دل میں الہام ہوتا ہے۔

القاء: علام الغیوب کی طرف سے کسی مخفی بات کاعلم عارف سالک کے دل پر وار دہونا۔ تفرید: غیرحق کو اپنی نظر سے دور کرنااور حق کو اپنے میں دیکھنا۔

تجرید: این خو دی اور ماسواللہ سے دور ہونے اور حق کی خو دی سے مل جانے کو کہتے ہیں۔

خلوت: اپنی ہستی اور ماسواسے برگانہ ہونے کو کہتے ہیں اس سے مراد بلاخطرات غیر حضوری تنہیں۔

درولیش: اس طالب صادق کو کہتے ہیں ،جو سوائے حق کے کسی چیز کاطالب نہ ہواور نہ کسی سے کام رکھے۔

فقیر: اسے کہتے ہیں جس کی خودی بالکل زائل ہوگئ ہواسے فنااور فناء الفناکامر تبہ حاصل ہو، مخلوق سے بالکل التفات نہ رکھے، قناعت اور فقر اختیار کرچکاہو، خلق سے روکش ہو کرعزلت اختیار کئے ہوئے ہو، کسی کامختاج نہ ہو۔

فقیر کے لئے چار باتیں ضروری ہیں: علم، ورع، یقین، اور ذکر۔

خرقہ: اس لباس کو کہتے ہیں جو شیخ مرید کو دیتاہے، اور اسے اجازت و خلافت عطاکر تا ہے۔ یہ کئی طرح سے ہو تاہے:

خرقۂ تبرک: یعنی شیخ اپنے مرید یاطالب کوجودوسرے شخص کامرید ہوخرقہ دے، تاکہ اسے برکت حاصل ہو۔

خرقة خلافت: اس كي دوقتمين بين، كبري، صغري:

کبریٰ بیہ ہے کہ شیخ اپنے مرید خاص کو بحکم خداوندی خلافت دے،صاحب خلافت کبریٰ ایک

ہو تاہے۔

صغریٰ ہیہ ہے کہ شیخ طالب میں قابلیت دیکھ کر اجازت دے، یہ متعد د ہوسکتے ہیں۔ خ**رقتہ سماع: یہ** ہے کہ شیخ سماع وغیر ہ کے وقت وجد کی حالت میں اپنا کوئی ملبوس پڑھنے یا گانے والے کو دے دے۔

نسبت: سالک کاملکات محمودہ سے ملکہ حاصل کرنااس طرح کہ وہ اس کی روح کو کل جہات سے احاطہ کرلے ،اس صفت کے ساتھ لازم ذات ہو جائے اسے نسبت کہتے ہیں۔

**طامات**: لاف وگذاف ،خود نمائی وخود فروشی اور عوام الناس کے لئے فریب و تسخیر اوراظهار کشف وکرامت۔

شطحیات: شطح کی جمع ہے ،،ان کلمات کو کہتے ہیں جو عشق ومستی اور ذوق محبت کے وقت کسی واصل کی زبان سے بظاہر خلاف شرع صادر ہوں۔

**یادداشت:**سالک ہر وقت اور ہر حال میں بر سبیل ذوق اللّٰہ یاک کی طرف متوجہ رہے۔

فناوبقا:صوفیاء کرام نے فناسے بیہ مراد لی ہے کہ آدمی کے برے خصائل دور ہو جائیں ،بقاسے بیہ غرض ہے کہ انسان میں قابل تعریف اوصاف قائم ہو جائیں۔

عارف کااپنے نفس اور خلق سے فانی ہونایہ معنی رکھتاہے کہ اسے اپنی ذات اور خلق کاکوئی احساس نہیں رہتا، جب بندہ مذکورہ بالاطور سے اپنی ذات وصفات سب کو بھلا بیٹھتاہے اس وقت وہ محض صفات حق تعالی کے ساتھ باقی رہ جاتاہے ، اور صفات حق تعالی کو بھی فنا کر کے شہود حق کے ساتھ رہتا ہے ، پور شہود فناء حق کو بھی فنا کر لے تو وجود حق تعالی میں مستہلک ہو کر مطلوب اصلی تک پہونچ جاتا ہے ۔

ع ہستی قطرہ ہے دریامیں فناہو جانا

فانى: اس سالك كو كہتے ہیں جو حق میں بالكل محو ہو جائے، اور اس كی ہستى كانام ونشان تك باقى نہ

رہے۔

فنافی الشیخ: سالک اپنے وجو د کو مرشد میں گم کر کے اس کے اقوال وافعال کی متابعت کرے ، اس کے لئے بعض صوفیاء نے شغل ذکر رابطہ یعنی تصور شیخ کا طریقہ ذکر کیا ہے ، یعنی سالک شیخ کی صورت کو ا پنے خیال یادل میں نگاہ رکھے یا اپنی صورت کو شیخ کی صورت تصور کرے، جب یہ رابطہ بڑھ جاتا ہے تو ہر ایک چیز شیخ کی صورت میں نظر آتی ہے، اوراسی کو فنافی الشیخ کہتے ہیں۔

خسر ورین سہاگ کی سوئی میں پی کے سنگ تن مورا من پیو کا، دونوں ایک ہی انگ

فنافی الرسول: سالک اپناوجو در سول مَنَّالِیْنِیِّم کے وجو دمیں فناکر دے، اور اپنی ذات حضور انور مَنَّالِیْنِیِّم کی ذات اقدس سے متحد کرنے کا شرف حاصل کر تاہے، فنافی الشیخ کے بعد فنافی الرسول کی منزل آتی ہے۔

فنافی اللہ :سالک اپناوجود حق میں فناکر کے علائق غیرسے رہائی پاجائے، فنافی الرسول کے بعد فنافی اللہ کی منزل آتی ہے۔

فنا کی چار قسمیں ہیں:

فنائے خلق: یعنی ماسواسے امیدو بیم کوختم کر دینا۔

فنائے ہوا: یعنی دل میں سوائے ذات مولی کے کوئی دوسری آرزونہ رہے۔

فنائے ارادت: یعنی سالک کی ہر خواہش زائل ہو جائے، جیسے مر دوں کی۔

فنائے فعل: جس کی ادنی حالت ہے ہے کہ بندہ فاعل ہو اور حق تعالیٰ آلہ ہو۔ جبیبا کہ

#### حدیث پاک میں ہے:

وما يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بما ورجله التي يمشي بما 359

<sup>----</sup> حواشی ------

 $<sup>^{359}</sup>$  - [ صحيح البخاري ج 5 ص  $^{2384}$  حديث غبر: $^{6137}$ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفى الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة  $^{-}$  بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$   $^{-}$   $^{1407}$ 

تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

ترجمہ: بندہ مجھ سے مسلسل نوافل کے ذریعہ قربت حاصل کر تاہے، یہاں تک کہ میں اس کو چاہنے لگتاہوں، پھر میں اس کا کان ہو جاتاہوں جس سے وہ سنتاہے، اس کی آنکھ ہوجاتاہوں، جس سے وہ دیکھتاہے، اس کا ہاتھ ہوجاتاہوں جس سے وہ پکڑتاہے، اس کا پاؤں ہوجاتاہوں جس سے وہ چپتاہے۔

اور فناکی اعلیٰ حالت یہ ہے کہ بندہ آلہ ہواور حق تعالیٰ فاعل ہو۔ جیسا کہ قر آن کریم میں ہے: وَمَا رَمَیْتَ وَلَكِنَّ اللَّهُ رَمَی 360

فناکے بعد جو کیفیت حاصل ہوتی ہے،اس کوبقااور فناء الفناء کے بعد کی کیفیت کوبقاء البقاء کہتے ہیں، فناکے لئے بے خودی لازم نہیں ہے، جس میں بے خودی ہوتی ہے وہ غیبت ہے اس کو فنانہیں کہتے ۔ نسبت فنازائل نہیں ہوتی،البتہ مقام ہو جاتی ہے۔

بقا: سالک کے لئے ایک مقام ہے کہ رویت حق کے لئے کوئی شے اس کو حاجب نہیں۔ بقاباللہ: اس مقام میں مطلقا! غیریت سالک کی نظر سے اٹھ جاتی ہے، اور سالک صفات حق کے ساتھ باقی ہو تاہے، اس کی بشریت باعث جامعیت کمال اسائی ہوتی ہے، اور جسم روح کی خاصیت اختیار کرلیتا ہے۔

پاس انفاس: اس کامطلب ہیہ ہے کہ سالک اپنی سانسوں پر آگاہ رہے،اور جب سانس باہر نکلے تودل کی زبان سے لااللہ کے اور جب اندر جائے توالا اللہ کے،خطروں اور وسوسوں کے دور ہونے میں اس کابڑا اثر ہے۔

اگر توپاس داری پاس انفاس بسلطانی رسانندت ازیس پاس <sup>361</sup>

.... حواشی ......

<sup>360</sup> :الاعراف 17،

361 - الرسالة القشيرية ص 30 تا149 المؤلف: عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري (المتوفى: 465هـ) مصدر الكتاب: موقع الوراق\*ع فان تصوف مؤلفه ص ١٦٠ تا ١٦٠ مؤلفه سير درويش احمد ثروت قادرى رزاقى، مرتبه: سيراسلم ميال، ناشر اسلامک وندرس بيورو، دريا تنج، نئ د بلی، ١٨٠٨ هم ك المناش الملاک ص ٩٥ ، ١٠١٠ ١٠١٠ ١١٠١ مؤلفه مولانا شاه زوار حسين ت

## اصطلاحات نقشبنديه

(۱) **یاد کرد**: یعنی زبان سے اللہ تعالیٰ کاذ کر حضوری دل کے ساتھ کرنا، شیخ نے مرید کو جوذ کر تلقین کیا ہو، اسم ذات ہویا نفی وا ثبات ، زبانی ہویا قلبی ، ہر وفت اس میں مصروف رہے۔

(۲) بازگشت: یعنی ذکر کے وقت جیسے زبان دل سے اللہ اللہ الا اللہ کہہ رہاہے، ایسے ہی اللہ باطن میں بھی خشوع وخضوع کے ساتھ کہے "اے اللہ! میر امقصود تو اور تیری رضاہے، میں نے تیرے لئے دنیاو آخرت کو ترک کر دیاہے، تو مجھے اپنی محبت ومعرفت نصیب فرما"۔

شروع میں رسمی طور پر ہی ہے جملہ کہے، اللہ چاہے گاتو کچھ دنوں بعد بیہ حقیقت میں تبدیل ہوجائے گا۔

(۳) گلہداشت: خطرات قلب پر نگاہ رکھنا، اور نسبت کی حفاظت کرناجہاں تک ممکن ہو، اس سے مرادیہ ہے کہ سالک ذکر کی حالت میں خطرات اور وسوسوں سے دل کی حفاظت کرتارہے، اور پریشاں خیالات سے دل کو متأثرنه ہونے دے۔

ہر روز گھنٹہ دو گھنٹہ یااس سے زیادہ وفت اللہ تعالیٰ کے سواکوئی خیال نہ آئے،اوراس کی مشق اس قدر کرے کہ اللہ کے ماسواسب کچھ بھول جائے۔

(۳) یادداشت: یعنی باقی باللہ ہونااور کیفیت سکر سے حالت صحومیں آنا، یاحق تعالیٰ کی حضوری کا غلبہ حب ذاتی کے ساتھ ۔ اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی جانب وجدانی ذوق کے طور پر دائمی حضوری و آگاہی نصیب ہو جائے ، اس کو حضور بے غیبت بھی کہتے ہیں ، نیز اسے نسبت خاصہ نقشبندیہ کانام بھی دستے ہیں

(۵) ہوش دردم: یعنی کوئی سانس اندر جائے یاباہر، بغیریاد خداکے نہ جائے اور نہ آئے، طریقۂ نقشبند یہ کا دارو مدار ہی ہوش دردم پرہے، خواجہ عبیداللہ احرار فرماتے ہیں کہ جو شخص دم کی مگہبانی نہیں کرتا تو سمجھ لو کہ وہ طریقۂ شریفہ بھول گیا، اس کے لئے ہر وفت اپنااحتساب ضروری ہے، اگر مسلسل اپنی مگرانی رکھی جائے تو بتدر تج دوام حضور حاصل ہو جائے گا۔

(۲) نظر برقدم: سالک کوچاہئے کہ اپنے چلنے پھرنے کے دوران سوائے پشت قدم کے کہیں نظر نہ ڈالے، اس لئے کہ مختلف رنگوں پر نظر ڈالنے سے سالک کی طبیعت کاار تکاز متأثر ہوتا ہے، اورا پنی منزل سے دور ہوجاتا ہے، نظر برقدم ہی میں یہ بھی شامل ہے کہ لوگوں کی آوازوں اور باتوں پر دھیان نہ دے، یہ مبتدی کے لئے ہے، اور منتہی کے لئے اس اصطلاح کامطلب یہ ہوگا اس کی نگاہ انبیاء بالخصوص حضور مَنگالِیْرِیِّم کے قدموں پر ہو، کہ ان کے نقش قدم سے انحراف تو نہیں ہور ہاہے۔

(2)سفر دروطن: ناپسندیده بشری صفات سے یا کیزه ملکوتی صفات کی طرف برط صنا۔

یه دس مقامات بین: ۱- توبه ، ۲- انابت ، ۳۰ صبر ، ۴۰ شکر ، ۵ - قناعت ، ۲ – ورع ، ۷ - تقوی ، ۸ - تسلیم ، ۹ - توکل ، ۱۰ - رضا ـ

(۸) خلوت درا نجمن: اس سے مر ادہے ظاہر میں لوگوں کے ساتھ رہنااور باطن میں اللہ تعالی کی یاد میں مصروف رہنا، سالک کازندگی اس طرح گذارنا کہ خلق خدا کے ساتھ تعلقات رکھتے ہوئے وہ مطلوب حقیقی سے کٹ نہ جائے، اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

رجال لاتلهيهم تجارة ولابيع عن ذكرالله362

ترجمہ: یعنی وہ لوگ جنہیں اللہ کی یاد سے کوئی تجارت، یاخرید و فروخت غافل نہیں کرتی۔

(9) و قوف عددی: ذکر میں سانس چھوڑتے وقت عدد طاق کالحاظ رکھنا۔

(۱۰) و قوف قلبی: اس درجه استحضار قلب که بیر ونی خطرات کادل میں دخل نه ہو، اور ہر لمحه ذات الٰهی پر توجه مر تکزرہے، خواجۂ نقشبند ؓنے ذکر کے وقت حبس نفس اور رعایت عدد کولازم قرار نہیں دیا ہے، لیکن و قوف قلبی کوذکر میں لازم قرار دیا ہے 363۔

طريقة نقشبنديه كادارومدار

<sup>363 -</sup> تاریخو تذکره خانقاه سر مند شریف ص ۱۴۵ تالیف محمد نذیر رانجها

ىلاسل تصوف 380

ر ہنا (۲) دوام آگی (۳) عبادت ۔ اگر کسی شخص کی ان تین چیزوں میں سے ایک میں بھی خلل و فتور آجائے تووہ ہمارے طریقہ سے خارج ہے 364۔

\_\_\_\_\_

## مراقبات

مراقبہ ترقب سے لیاگیاہے،اورترقب انتظار کرنے کو کہتے ہیں ،چونکہ سالک ایک خاص طریقے پر بیٹھ کرفیوضات الہیہ کاانتظار کرتاہے،اس لئے ان اسباق کو مراقبات کہتے ہیں:

(۱) مراقبہ احدیت: اس میں سالک انظار کرتاہے کہ فیض اس ذات پاک کی طرف سے آتاہے جو تمام صفات کمال کا جامع اور تمام نقائص سے پاک ہے، اور اس فیض کے وار دہونے کی جگہ قلب ہے، اس مر اقبۂ احدیت میں جمع قلب اور حضور حاصل ہو تاہے، اور لطائف اپنے اصول تک پہونچتے ہیں ، اور آفاق میں انوار کامشاہدہ ہوجاتاہے اور نفس میں بھی ، اس لئے کہ مر اقبۂ احدید کا دائرہ عالم خلق اور عالم امر کے لطائف پر حاوی ہے، توجب سالک کو مر اقبۂ احدید میں فیض حاصل ہوجائے تو اہل سلوک مشارب اللطائف کامر اقبہ کر اتنے ہیں ، کیونکہ مر اقبات مشارب اللطائف سے فناحاصل ہو تی ہے، جو ہر سالک کی منزل مقصود ہے۔

(۲) مراقبہ لطیفۃ القلب : دوسرامراقبہ اورمشارب کاپہلامراقبہ لطیفۃ القلب ہے، واضح رہے کہ ہر لطیفہ کی ایک اصل تجلیات الہیہ میں موجود ہے، مراقبۂ لطیفۂ قلب کاطریقہ یہ ہے کہ اپنی قلب کو حضور مُنَّا اللّٰہ عُلِی مبارک کے مقابل سمجھے ،اور خیال کی زبان سے یہ دعا پڑھے ، کہ "الہی تجلیات الہیہ کا فیض جس کو تونے آنحضرت مُنَّا اللّٰہ کے لطیفۂ قلب سے حضرت آدم علیہ السلام کے لطیفۂ قلب میں القائر مادے "۔ قلب میں القائر ان عظام کے وسیلے سے میرے لطیفۂ قلب میں القافر مادے "۔ اس طریقہ سے جو سالک مقصود تک پہونے اس کو آدمی المشرب کہاجا تا ہے۔

----عواثی -----

364 - تاریخو تذکره خانقاه سر مند نثریف ص ۱۲۹ تالیف محمد نذیر رانجها

سلاسل تصوف معالم علام المعالم المعالم

حضرت موسیٰ کے لطیفیرسریر القافر مایا تھا۔

(۳) مراقبہ لطیغة الروح: یہ کل مراقبات کا تیسر ااور مراقبات مشارب کادوسر امراقبہ ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ طالب لطیفۂ روح کو حضرت محمد مثالیّاتیّا کے لطیفۂ روح کے مقابل تصور کرے اور یہ دعا پڑھے، کہ "اے رب! تجلیات صفات ثبوتیہ کافیض میرے لطیفۂ روح پرالقا کر دے ، جس کو تونے حضور مُنَالِّیْنِیِّم کے لطیفۂ روح سے سیرنانوح علیہ السلام اور سیرنا ابرا ہیم علیہ السلام کے لطیفۂ روح پرالقا کیا تھا"۔۔۔

اس طریقہ سے جو طالب مقصود تک پہونچ اس کوابر اہیمی المشرب کہتے ہیں۔

(۳) مراقبہ لطیغة السر: یہ کل مراقبات کا چو تھا اور مراقبات مشارب کا تیسر امراقبہ ہے، اس کا طریقہ یہ ہے کہ اپنے لطیفہ سر کو حضور صَلَّى اللَّهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الل

اس طریقه پر منزل کو پہونچنے والاسالک موسوی المشرب کہلا تاہے۔

(۵) مراقبہ لطیغة الخفی: یہ کل مراقبات کا پانچواں اور مراقبات مشارب کا چوتھا مراقبہ ہے،اس کا طریقہ یہ ہے کہ اپنے لطیفۂ خفی کو حضور صَلَّا لَیْکِیْمِ کے لطیفۂ خفی کے مقابل تصور کرکے ان تجلیات صفات سلبیہ کے القاکی دعاکر ہے جو اللہ پاک نے حضور صَلَّا لَیْکِیْمِ سے حضرت عیسی کے لطیقۂ خفی پر القافر ما یا تھا۔ اس طریق سے مقصودیا نے والے کوعیسوی المشرب کہتے ہیں۔

(۲) مراقبہ لطیفۃ الاخفیٰ: یہ کل مراقبات کاچھٹااور مراقبات مشارب کاپانچوال مراقبہ ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ اپنے لطیفۂ اخفیٰ کے روبرونصور کرکے رب اس کا طریقہ یہ ہے کہ اپنے لطیفۂ اخفیٰ کے دوبرونصور کرکے رب العالمین سے ان تجلیات کے القاکی دعامائگے جو حضور صَلَّا لَیْنِیْم کے لطیفۂ اخفیٰ پر القاہوئے نتھے۔ اس طریقہ سے کامیاب ہونے والے سالک کو محمد کی المشرب کہتے ہیں، حضور صَلَّا لَیْنِیْم کا لطیفہ منبع

فیوض ہے، 365

(2) مراقبہ ولایت صغریٰ: مراقبات مشارب پر عبور حاصل ہونے کے بعد ولایت بشریہ کی طرف سالک کو توجہ کرنی چاہئے، جس کو اہل تصوف ولایت صغریٰ کہتے ہیں ، یہ معیت الہیہ کامراقبہ ہے، اس میں سالک اللہ کو اپنے ساتھ تصور کرتاہے، اس فیض کا منشاُ ولایت صغریٰ کا دائرہ ہے جو اولیاء عظام کی ولایت ہے، حق تعالیٰ کے اساء مبارکہ کی ظل ہے، اور مورد فیض لطیفۂ قلب ہے۔

(۸) مراقبہ ولایت کبری اولایت صغری کے کمالات کے حصول کے بعد سالک ولایت کبری کے دوائر میں داخل ہو تاہے، جو کہ انبیاء کرام کی موروثی ولایت ہے، جوان کی اتباع کامل کی بدولت حاصل ہوتی ہے، یہ ولایت تین دائروں اورایک قوس پر مشتمل ہے، اس میں نحن اقر ب المیہ من حبل الورید کے مضمون کامر اقبہ کیاجا تاہے، اس تصور کے ساتھ کہ اس پر فیض کا القاء ہور ہاہے اس ذات کریم کی جانب سے جواس کی روح سے بھی زیادہ قریب ہے، اور منشأ فیض ولایت کبری کا دائرہ اولی ہوتا ہے۔

(۹) مراقبہ محبۃ الاولی: ولایت کبری کادوسر امر اقبہ اہل طریقت کے نزدیک "دائر ہ محبت اولی "کے ساتھ مشہورہے، اس میں آیت کریمہ (یُحِبُّهُمْ وَیُحِبُّونَهُ) کے مضمون کا مراقبہ کیاجا تاہے، فیض کامنشاولایت کبرای کادائر ہُ ثانیہ ہے، جو انبیاء عظام کی ولایت ہے اور دائر ہُ اولی کے لئے اصل ہے، اس میں مورد فیض لطیفۂ نفس ہے۔

(۱۰) مراقبۃ القوس: ولایت کبریٰ کایہ تیسر امر اقبہ ہے، یہ تصور کرے کہ اس ذات سے فیض آتا ہے جو مجھ سے محبت رکھتی ہے، اور میں اس سے محبت رکھتا ہوں ، منشأ فیض ولایت کبریٰ کا تیسر ادائرہ ہے۔

(۱۱) مراقبہ اسم الظاہر: ولایت کبریٰ کی سیر ختم ہو جانے کے بعد سالک کو مراقبہ اسم الظاہر ۔۔۔۔۔۔واثی۔۔۔۔۔۔۔

<sup>365 -</sup> ترجمان شريعت وطريقت ص • ١٥ تا١٩٣٣ افادات حضرت مولاناشاه عبد الغفورالعباسي المد دُنُّيَّ، مؤلفه حضرت مولانا فضل سبحاني العباسيُّ، ناشر :ادارة الصديق كراچي \_

کرایا جاتاہے ،اورسالک تصور کرتاہے کہ اللہ پاک کے اسم ظاہر سے فیض مل رہاہے،اور مورد فیض میر الطیفۂ نفس اور عالم امر کے پانچوں لطیفے ہیں۔

(۱۲) مراقبہ اسم الباطن: اسم ظاہر سے فراغت کے بعد اسم باطن کی منزل ہے، اس میں سالک اسم باطن سے موسوم ذات سے فیض ملنے کا تصور کرتا ہے، منشأ فیض ولایت علیا کا دائرہ ہے، جو ملائکۂ اعلیٰ کی ولایت ہے، اور مور دفیض عضر خاکی کے سوامیر سے تینوں عناصر ہیں۔اللہ پاک کے ہرنام میں ایک الگ تا ثیر ہے، جس نام کا وظیفہ پڑھے گایا مراقبہ کرے گااس کے اثرات ظاہر ہونگے۔

(۱۳) مراقبہ کمالات النبوۃ: اس کاطریقہ سے کہ سالک ملحوظ کرے کہ ورود فیض اس ذات سے آتاہے جو کہ کمالات نبوت کامنشائہے اور میر امور دفیض لطیفہ عضر خاکی ہے۔

(۱۴) مراقبہ کمالات الرسالة: اس کاطریقہ یہ ہے کہ ملاحظہ کرے کہ فیض اس ذات سے آتا ہے جو کہ منشأ کمالات رسالت کاہے، اور مورد فیض میری ہیئت وحد انی ہے۔

(۱۴) مراقبہ کمالات اولوالعزم: اس میں بیہ ملحوظ رکھے کہ ورود فیض اس ذات سے ہورہا ہے جو کہ منشأہے کمالات اولوالعزم کا،اور مورد فیض میر اہیئت وحدانی ہے۔

(14) مراقبہ تعبر ربانیہ: مراقبہ کمالات نبوت ورسالت واولوالعزم کے بعد دو طریقے ہیں ایک طریقہ حقائق الہیہ میں پہلامراقبہ "مراقبہ تعبہ الیک طریقہ حقائق الہیہ میں پہلامراقبہ "مراقبہ تعبہ ربانیہ" ہے،اوراس کاطریقہ بہے کہ سالک ملاحظہ کرے کہ فیض اس ذات واجب الوجو دسے آرہاہے جو تمام کا تنات کی مسجو دہے،اور منشافیض "تعبہ ربانیہ" ہے،اور مورد فیض میری بیئت وحدانیہ "ہے۔

بعض اہل سلوک فرماتے ہیں کہ مکہ کی حقیقت مجلی الوہیت ہے اور مدینہ کی حقیقت مجلی عبدیت ہے۔

(۱۲) مراقبۂ حقیقت قرآنی: اس میں یہ ملاحظہ کرے کہ فیض آتاہے اس ذات بے مثل وسعت والے سے جو منشأ حقیقت قرآن مجیدہے ، اور مور د فیض میری ہیئت وحد انی ہے۔

(۱۷) مراقبہ حقیقت صلوۃ: اس کاطریقہ یہ ہے کہ سالک ملاحظہ کرے کہ فیض آتا ہے اس ذات بے مثل وسعت والے سے جو حقیقت صلوۃ کا منشأ ہے اور مور د فیض میری شکل وحد انی ہے۔

(۱۸) مراقبہ معبودیت صرفہ: اس میں سالک خیال کرے کہ اس ذات سے فیض آتا ہے جو کہ معبود محض ہے اور مورد فیض میری ہیئت وحدانی ہے۔ سیر فی الحقیقة الالہیہ اس مراقبہ پر آگر تمام ہوجاتا ہے۔

(19) مراقبہ حقیقت ابراہیمی: طریق حقائق انبیاء کی ابتدااس مراقبہ سے ہوتی ہے، اوروہ یہ ہے کہ سالک ملاحظہ کرے کہ فیض اس ذات سے آتاہے جو حقیقت ابراہیم کی منشا ہے اور مورد فیض میری ہیئت وحدانی ہے۔

(۲۰) مراقبہ حقیقت موسوی: اس میں لحاظ کرے کہ فیض اس ذات عالی سے آتا ہے جو حقیقت موسویہ کی منشاہے، اور مورد فیض میری شکل وحد انی ہے۔

(۲۱) مراقبہ حقیقت محمدی: اس میں سالک ملاحظہ کرے کہ فیض اس ذات عالی سے آتا ہے جو منشأ حقیقت محمدی کے لئے محب اور محبوب لنفسہ ہے ، اور مور دفیض میری ہیئت وحد انی ہے۔

(۲۲) مراقبہ حقیقت احمدی: پھر مراقبۂ دائر ہُ احمدیہ ہے، اوراس میں خیال کرے کہ فیض آتا ہے۔ ہے اس ذات سے جو محبوب لنفسہ ہے اور منشا ہے حقیقت احمدیہ کا، اور مور دفیض میر اہیئت وحدانی ہے۔ (۲۳) مراقبہ حب الصرف: اس میں سالک ملاحظہ کرے کہ فیض اس ذات سے آتا ہے جو کہ منشا ہے حب صرف کا اور مور دفیض میری شکل وحدانی ہے۔

(۲۴) مراقبہ دائرۂ لا تعیین: اس میں سالک ملاحظہ کرتاہے کہ فیض اس ذات سے آتاہے جو کہ تعیینات سے مبر اُ اور منز ہے، اور مور دفیض میری ہیئت وحد انی ہے 366۔ باقی دقیق مباحث کے لئے تصوف کی مطولات کی طرف رجوع کیا جائے۔

-----

<sup>366 -</sup> ترجمان شریعت وطریقت ص ۱۶۳ تا ۲۰۸۲ ، افادات حضرت مولاناشاه عبد الغفور العباسی المدنیٌ ، مؤلفه حضرت مولانا فضل سبحانی العباسیٌ ، ناشر : ادارة الصدیق کراچی \_